
opusdei.org

Onde Deus se
esconde

Na discrição e no silêncio dos
sacramentos Jesus nos espera
para que lhe abramos nossa
alma livremente.

07/01/2021

Há um grande alvoroço no Monte das
Oliveiras. Levam até lá, aos
empurrões, uma mulher que tinha
sido encontrada com um homem que
não era seu marido. É fácil imaginar
a dor de Jesus pensando no
sofrimento daquela pobre mulher e
na cegueira daqueles homens: Como



conhecem pouco seu Pai Deus! Na
verdade, eles a arrastaram para lá
numa armadilha para Jesus: “Moisés,
na Lei, nos mandou apedrejar tais
mulheres. E tu, que dizes?” (Jo 8,5).

No fundo, não estão interessados na
resposta. Usando as leis de Deus,
esses homens querem uma
justificativa para a sua sentença
pessoal já aprovada. Por isso, não
serão capazes de compreender o
primeiro gesto eloquente que o
Senhor lhes oferece: “Mas Jesus,
inclinando-se, começou a escrever no
chão, com o dedo” (Jo 8,6). Depois,
Ele se levanta e lhes diz claramente:
“Quem dentre vós não tiver pecado,
atire a primeira pedra!” (Jo 8,7). E, ao
final, inclina-se novamente e escreve
na areia sob seus pés.

Ações e gestos discretos

Nesta passagem vemos que, ainda
que Jesus se levante para falar
publicamente, quando Ele quer



escrever algo que responda
pessoalmente à vida daquela mulher,
inclina-se sobre o chão. Esta é
geralmente a forma como Ele se
comunica conosco: agachado,
escondido, como se estivesse
ocultando a sua divindade em ações
discretas e pequenos gestos. Às vezes
temos dificuldade para valorizar o
que está escrito na terra. Em várias
ocasiões não somos capazes de
reconhecer o Senhor aí.

Isso passa tão despercebido que o
evangelista nem mesmo nos contou o
que Jesus escreveu. O Filho de Deus
aparece na cena – da mesma forma
que também aparece em nossas
vidas – mas não quer impor a sua
presença, nem a sua opinião, nem
mesmo quer especificar de forma
clara uma interpretação correta da
lei de Moisés, como eles lhe pediam.
Jesus “não mudou a história
forçando alguém ou à força de
palavras, mas com o dom da sua



vida. Não esperou que nos
tornássemos bons para nos amar,
mas deu-Se gratuitamente a nós. Por
nossa parte, não esperemos que o
próximo se torne bom para lhe
fazermos bem, que a Igreja seja
perfeita para a amarmos, que os
outros tenham consideração por nós
para os servirmos. Comecemos nós.
Isto é acolher o dom da graça. E a
santidade consiste precisamente em
preservar esta gratuidade”[1].

Talvez tenhamos nos perguntado
muitas vezes por que Deus não se
manifesta mais claramente, por que
não fala mais alto. Talvez, inclusive,
já desejamos nos rebelar diante desta
sua forma de ser e, ingenuamente,
procuramos corrigi-la. Bento XVI nos
prevenia diante dessa tentação,
fazendo-nos ver o que se repete
constantemente ao longo da história:
“Cansado de um caminho com um
Deus invisível, agora que também
Moisés, o mediador, desapareceu, o



povo pede uma presença tangível,
palpável, do Senhor, e encontra no
bezerro de metal fundido, construído
por Aarão, um deus que se torna
acessível, manobrável, ao alcance do
homem. Trata-se de uma tentação
constante no caminho de fé: eludir o
mistério divino, construindo um
deus compreensível, correspondente
aos próprios esquemas, aos próprios
programas”[2].

Não queremos cair nessa tentação.
Gostaríamos de nos maravilhar e
adorar ao Deus escondido nas
situações que vivemos cada dia, nas
pessoas que nos rodeiam, nos
sacramentos aos que acudimos com
frequência, como a confissão e a
santa Missa. Queremos encontrar
Jesus nesta terra onde escreve, com
sua própria mão, palavras de carinho
e esperança. Por isso pedimos a Ele
para compreender as suas razões
para agir desta forma, pedimos que
tenhamos a sabedoria para valorizar



o mistério desse refinado respeito
que Ele tem pela nossa liberdade. Na
cena evangélica vemos que Jesus não
fica com raiva da mulher que pecou
nem dos acusadores que lhe
montaram uma armadilha. Coloca-se
no meio de ambos e toma para si as
pedras, os gritos, a condenação.
Pode-nos vir à mente o que o livro
dos Reis narra quando nos diz que
Deus não está no vento forte que
quebra os rochedos, nem no
terremoto, nem no fogo. Deus é um
sussurro de brisa suave. Aí o
encontrou Elias e aí queremos,
também nós, descobri-lo (cfr. 1 R
19,11-13).

Quando Deus parece muito
vulnerável

Pode ser que este modo de ser de
Deus nos inquiete. Podemos pensar
que esse silêncio facilita que os seus 
direitos sejam pisoteados, pode nos
passar pela cabeça que esse



mecanismo é bastante arriscado, que
o torna muito vulnerável. De fato,
Deus nos deu um grau tão alto de
liberdade que podemos realmente
escolher os nossos caminhos, tão
diferentes uns dos outros, usando a
vontade ajudada pela graça. Mas se
alguma vez podemos ofender a Deus
não é porque Ele seja
demasiadamente suscetível. Ao
contrário, Ele tem muita confiança, é
muito livre nas relações que
estabelece conosco. Pode parecer 
fácil passar por cima do amor que na
realidade Ele merece, mas isso
acontece porque Ele quis colocar o
seu coração no chão, para que nós
pisássemos no macio. O Senhor não
sofre, nem se sente ofendido pelo
que isso supõe para Si, mas pelo
dano que causa a nós mesmos. Jesus
adverte às mulheres que choravam
no caminho do Calvário: “Mulheres
de Jerusalém, não choreis por mim!
Chorai por vós mesmas e por vossos
filhos! Porque dias virão em que se



dirá: ‘Felizes as estéreis, os ventres
que nunca deram à luz e os seios que
nunca amamentaram’. Então
começarão a pedir às montanhas:
‘Caí sobre nós!’, e às colinas:
‘Escondei- nos!’ Pois, se fazem assim
com a árvore verde, o que não farão
com a árvore seca?” (Lc 23,28-31).

No entanto, o mais surpreendente é
que o Senhor não se queixa, não se
zanga, não se cansa. Inclusive, se
alguma vez deixamos pouco espaço
para Ele em nosso coração, não se
afasta batendo a porta. Deus sempre
fica por perto, sem fazer ruído, como
oculto nos sacramentos, com a
esperança de que voltemos a
permitir o quanto antes que Ele se
hospede plenamente na nossa alma.

É verdade que, como Jesus nos
oferece uma e outra vez o seu amor,
podem ser muitas as vezes que
tenhamos falhado com Ele. Mas Ele
não se preocupa com o imenso



tamanho da chaga de seu coração se
isso a converte na porta pela que
entremos e descansemos em seu
amor. Deus não é ingênuo e, por isso,
nos disse que faz isso com todo amor:
“Meu jugo é suave e a minha carga é
leve” (Mt 11,30). No entanto, nós,
seres humanos, podemos achar que
tanta bondade é exagerada e,
inclusive inconscientemente, reagir
com certa descrença. Podemos não
chegar a compreender a verdadeira
magnitude desse presente que Deus
nos dá. São Josemaria dizia que os
homens podem quebrar “o jugo
suave, sacodem das costas a sua
carga, maravilhosa carga de
santidade e justiça, de graça, de amor
e paz. Enfurecem-se diante do amor,
riem-se da bondade inerme de um
Deus que renuncia ao uso das suas
legiões de anjos para se defender”[3].

A proximidade da confissão



Voltando à cena do Monte das
Oliveiras, onde montaram a
armadilha para Jesus, podemos ver
que, ainda que aquela mulher não
tivesse se respeitado a si mesma, seus
acusadores não foram capazes de
reconhecer nela uma filha de Deus.
Mas Cristo a olha de outra forma.
Que diferença entre o olhar de Jesus
e o nosso! “Hoje diz a mim, a ti, a
cada um de nós: ‘Amo-te e sempre te
amarei; és precioso aos meus
olhos’”[4]. Santa Teresa de Jesus, de
alguma forma, experimentou esse
olhar divino com frequência:
“Considero muitas vezes, Cristo meu,
quão cheios de graça e de delícias se
mostram os vossos olhos a quem vos
conhece e ama, e a quem vós, meu
Bem, quereis fitar para sempre com
amor. Parece-me que, às almas que
tendes por Vossas, um só desses
olhares tão suaves basta por prêmio
de muitos anos de serviço”[5]. O
olhar de Jesus não é ingênuo, mas
profundo, e, por isso mesmo,



compreensivo, cheio de futuro.
“Ouve como foste amado enquanto
não eras amável. Ouve como foste
amado sendo torpe, antes que
houvesse em ti algo que fosse digno
de se amar. Vais sendo amado antes,
para que te tornes digno de ser
amado”[6].

No sacramento da confissão
comprovamos que o arrependimento
é suficiente para que Jesus acredite
firmemente que o amamos. Foi-lhe
suficiente o arrependimento de
Pedro e basta-lhe também o nosso:
“Senhor, Tu sabes tudo. Tu sabes que
eu te amo” (Jo 21,17). Quando nos
aproximamos do confessionário,
naquelas palavras e gestos que dão
forma ao sacramento, estamos
dizendo a Jesus: “Ofendi-te de novo,
voltei a buscar a felicidade fora de ti,
desprezei teu carinho, mas Senhor,
sabes que eu te amo”. Então ouvimos
claramente, como aquela mulher:
“Eu também não te condeno” (Jo



8,11). E enchemo-nos de paz. Se às
vezes podemos pensar que Deus
tomou poucas precauções para não
ser ofendido por nós, ele tornou tudo
mais fácil ainda para podermos ser
perdoados por Ele. Um padre da
Igreja coloca essas palavras nos
lábios de Jesus: “Esta cruz não me
feriu a mim, mas feriu a morte. Estes
cravos não me provocam dor, mas
cravam mais profundamente em
mim o amor por vós. Estas chagas
não me fazem soltar gemidos, mas
vos introduzem ainda mais
intimamente em meu coração. O
meu corpo, ao ser estendido na cruz,
não aumenta o meu sofrimento, mas
dilata os espaços do coração para vos
acolher. Meu sangue não é uma
perda para mim, mas é o preço do
vosso resgate”[7].

Por tudo isso desejamos ser muito
respeitosos com esta delicadeza com
que Deus nos trata. Preocupa-nos a
mera possibilidade de abusar de



tanta confiança. Não gostamos de
rebaixar o sagrado, transformando-o
somente numa rotina para cumprir a
cada certo tempo. Ganhamos o
sacramento da confissão pelo sangue
de Jesus e não queremos deixar de
agradecer-lhe por isso, também com
obras. Queremos ouvir sempre este
perdão divino, pelo qual fica mais
fácil retirar qualquer obstáculo que
impeça saber-nos outra vez olhados e
empurrados por Deus em direção ao
futuro.

A missa de Jesus é nossa Missa

São Tomás de Aquino explica o valor
que tem a salvação realizada por
Jesus no Calvário: “Cristo, sofrendo
por obediência e caridade, ofereceu a
Deus um bem maior do que o exigido
pela recompensa da ofensa total do
gênero humano”[8]. E podemos
oferecer essa mesma oferenda
sanadora como se fosse a nossa
própria oferenda: ela nos é



presenteada por Cristo cada dia na
celebração da Eucaristia. Por isso,
são Josemaria gostava de dizer que é
“a nossa Missa”[9], de cada um de
nós e de Jesus. Se quisermos, como é
fácil ser corredentores! Como é fácil
mudar o curso da história junto
d’Ele!

Santo Agostinho, ao contemplar a
cena do evangelho que meditamos,
notava que “somente dois ficam aí: a
miserável e a Misericórdia. Quando
todos foram embora e só ficou a
mulher, Cristo levantou os olhos e
fixou-os nela. Já ouvimos a voz da
justiça. Ouçamos agora também a
voz da mansidão”[10]. Com que
suavidade Jesus a convida para a
santidade! Ela já não estará sozinha
em sua luta. Saberá sempre que o
olhar de Jesus a acompanha. Depois
de termos saboreado essa suavidade
já não desejamos viver de outra
maneira: “Eu te saboreei, e agora,
tenho fome e sede de Ti”[11]. Como é



natural então relacionar-se com
Jesus na Eucaristia com essa
suavidade e respeito! Não supõe
distância, nem é mera educação ou
cortesia protocolar. É carinho
verdadeiro, feito de liberdade e de
admiração. Até na maneira de
aproximar-nos para comungar, no
silêncio diante do Sacrário ou nas
genuflexões pausadas descobrimos
uma oportunidade de corresponder a
tanto amor derramado por cada um.
Não são mais que amostras da
pureza interior que desejamos e que
tantas vezes já pedimos a Nossa
Senhora, ao rezar a comunhão
espiritual.

Na Santa Missa comprovamos de
maneira especial que “quando Ele
pede alguma coisa, na realidade está
oferecendo um dom. Não somos nós
que lhe fazemos um favor: é Deus
quem ilumina a nossa vida,
enchendo-a de sentido”[12]. Como
gostaríamos de agradecer a Deus por



fazer a santidade tão acessível!
Assim torna-se fácil ver-nos, como
aquela mulher, lançados por Jesus à
esperança: “Vai, e de agora em diante
não peques mais” (Jo 8,11). Essa é a
melhor notícia possível. Jesus a
convenceu de que o pecado não é
inevitável, não é o seu destino, não é
a última palavra. Há uma luz no fim
do túnel que, no nosso caso, chega
vigorosamente por meio dos
sacramentos. Se já ninguém a
condena, por que ela se condenaria?
Agora sabe que, fortalecida por Jesus,
pode voltar, fazer o seu marido feliz
e ser, ela mesma, muito feliz.

Diego Zalbidea/ Tradução: Mônica
Diez

[1] Francisco, Homilia na Missa de
Natal, 24/12/2019.

[2] Bento XVI, Audiência, 1/06/2011.



[3] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 185;

[4] Francisco, Homilia na Missa de
Natal, 24/12/2019

[5] Santa Teresa de Jesus,
Exclamações, 14.

[6] Santo Agostinho, Sermão 142.

[7] São Pedro Crisólogo, Sermão 108:
PL 52, 499-500.

[8] São Tomás de Aquino, Suma
Teológica, III, q. 48, a. 2, co.

[9] São Josemaria, Caminho, n. 533.

[10] Santo Agostinho, Tratado sobre o
evangelho de São João, 33, 5-6.

[11] Santo Agostinho, Confissões, X,
38.

[12] Fernando Ocáriz, Luz para ver,
força para querer (“O São Paulo”,
página 16, edição 3218).

https://opusdei.org/pt-br/document/luz-para-ver-forca-para-querer/
https://opusdei.org/pt-br/document/luz-para-ver-forca-para-querer/


pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/sacramentos/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/sacramentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/sacramentos/

	Onde Deus se esconde

