
opusdei.org

Rumo à liberdade

Paradoxalmente, a liberdade
alcança sua plenitude quando
escolhe servir, mas como ter
essa liberdade que cresce no
amor de Deus?

10/08/2015

Nada há melhor do que sabermo-nos,
por Amor, escravos de Deus. Porque
nesse momento perdemos a situação
de escravos para nos convertermos
em amigos, em filhos. E aqui se
manifesta a diferença: enfrentamos as
honestas ocupações do mundo com a
mesma paixão, com o mesmo



empenho que as outras pessoas, mas
com paz no fundo da alma; com
alegria e serenidade, mesmo nas
contrariedades. Porque não
depositamos a nossa confiança no que
passa, mas no que permanece para
sempre. Não somos filhos da escrava,
mas da livre[1].

Paradoxalmente, a liberdade alcança
sua plenitude quando escolhe servir.
Pelo contrário, a pretensão de uma
liberdade absoluta, independente de
Deus e dos outros, sem nada que a
limite, desemboca num eu prostrado
ante o dinheiro, o poder, o êxito ou
outros ídolos, mais ou menos
brilhantes, mas transitórios e sem
valor.

“A liberdade de um ser humano é a
liberdade de um ser limitado e,
portanto, ela própria é limitada. Só
podemos possuí-la como liberdade
compartilhada, na comunhão das
liberdades: a liberdade somente pode



desenvolver-se se vivemos, como
devemos, uns com os outros e uns
para os outros”[2].

Necessitamos dos outros, não
somente pelo que recebemos deles,
mas também porque estamos feitos
para dar. Não há crescimento pessoal
independente das necessidades dos
que nos rodeiam: o marido se realiza
servindo a sua mulher e os seus
filhos, e o mesmo ocorre com a
esposa; o advogado exerce sua
profissão para servir o cliente e o
bem comum dos cidadãos; o doente
se põe em mãos do médico e este tem
que se acomodar ao paciente... quem
é maior, o que está à mesa, ou aquele
que serve? Não é o que está à mesa?
No entanto, Eu estou no meio de vós
como aquele que serve[3].

O serviço que Cristo pede aos seus
discípulos não consiste somente em
dar algo, mas em dar-se a si mesmo,
em pôr a liberdade radicalmente em



jogo. Como escreveu o Papa Bento
XVI na sua primeira carta encíclica:
“A íntima participação pessoal nas
necessidades e sofrimentos do outro
se converte assim num dar-me a mim
mesmo: para que a doação não
humilhe o outro, não somente devo
dar-lhe algo meu, mas a mim mesmo;
hei de ser parte do dom como
pessoa”[4].

Dar-me por completo, entregar-me
totalmente, é simplesmente entregar
a minha liberdade: entregá-la por
amor. Entregando a liberdade por
amor, tornamo-nos mais capazes de
amor e de entrega e, portanto, mais
livres; este é o jogo da doação
pessoal: dar sem perder; mais ainda,
ganhar dando.

Quando a liberdade se deposita
inteiramente em Deus, sem mais
garantias que buscar e fazer a sua
vontade, o lucro é a identificação
com Cristo, e a liberdade se recupera



a um nível mais profundo: como
íntima liberdade filial que nenhuma
circunstância nem nenhum poder
podem submeter. Por Ele perdi todas
as coisas, e as considero como lixo a
fim de ganhar a Cristo e nEle
viver[5].

Buscar a Cristo

“A cada homem é confiada a tarefa
de ser artífice da própria vida”[6].
Cada um pode fazer de sua vida uma
obra-prima de amor; com acertos,
erros, debilidades: não tem
importância. O importante é não
perder de vista o farol, o sentido,
Aquele em quem se alegra o
coração[7], o único que pode
preencher a capacidade de amar, a
quem radicalmente queremos
orientar a liberdade.

As escolhas particulares –
empreender e desenvolver uma
profissão, estabelecer um horário,
adquirir qualquer compromisso,



grande ou pequeno – apontam, em
último termo, para um bem querido
em si mesmo, não em função de
outro. Esse bem que amamos de
maneira absoluta nos caracteriza
mais que qualquer outra coisa.

Esse fim dá sentido último às
pequenas ações de cada dia, guia o
comportamento concreto, é o critério
que indica, na dúvida, o que convém
e o que não convém fazer.

Ou seja, como diz São Tomás
comentando Santo Agostinho, só há
dois bens que podem apresentar-se
ao homem como absolutos e, por
tanto, guiar o resto das ações: a
glória de Deus ou a própria estima.
“Como no amor a Deus, o mesmo
Deus é o último fim a que se
ordenam todas as coisas que se
amam retamente, assim no amor da
própria excelência se encontra outro
último fim a que se ordenam
também todas as coisas; pois aquele



que busca crescer em riquezas, em
ciência, ou em honras, ou quaisquer
outros bens, por tudo isso busca sua
própria excelência”[8].

Somente Deus pode dar autêntica
unidade de sentido a nossos afãs e
ocupações: “fizeste-nos para ti e
nosso coração está inquieto
enquanto não descansa em ti”[9].
Esta frase de Santo Agostinho mostra
a origem e o fim da liberdade criada,
que é ao mesmo tempo dom e tarefa.
Deus nos deu a liberdade para
alcançar a plenitude; e a plenitude é
o resultado de escolher o Amor de
Deus, buscando sua vontade nas
grandes decisões e no pequeno de
cada dia.

Um dos lugares onde o Evangelho
mostra a orientação da existência
como fruto das escolhas pessoais é o
episódio do jovem rico. A inquietude
do coração desse homem impele-o a



buscar o caminho da autêntica
felicidade.

Não querendo conformar-se com
menos, recorre a quem tem as
respostas definitivas, a Jesus: Mestre
bom, que devo fazer para ganhar a
vida eterna?[10]. A resposta do
Senhor não é menos radical que a
pergunta. Primeiro assinala quais
são os caminhos incompatíveis com o
que busca: não cometerás adultério,
não roubarás, não dirás falso
testemunho...[11].

Depois lhe indica a direção que leva
à paz e à alegria verdadeiras: se
queres ser perfeito, vai, vende os
teus bens e dá-os aos pobres, e terás
um tesouro nos céus. Depois, vem e
segue-me[12].

Essas palavras relativizam a
importância de tudo o que até então
centrava o interesse do jovem. Sua
liberdade tropeça com uma
alternativa não prevista, uma



chamada a ampliar o horizonte da
sua vida.

Não é que vivesse mal; ao contrário,
tinha um prestígio social e moral que
seguramente proporcionava
satisfação a seus pais e educadores.
Mas isto lhe parecia insuficiente,
aspirava a mais..., e por isso se
dirigiu ao Mestre. No entanto, ante o
novo panorama que Jesus lhe abre,
cala; sabe que o Mestre bom tem
razão, mais ainda depois de escutar
as misteriosas palavras que revelam
de algum modo a sua divindade: Por
que me chamas bom?, ninguém é
bom senão um só, Deus.

Apesar de tudo, não é
suficientemente livre para pôr-se à
disposição do Senhor. A prudência
humana, o temor de perder algo
valioso e talvez o afã de segurança,
levam-no a conformar-se com o que
já tem; com a vã esperança de que,
sem aspirar a tanto como o que Jesus



lhe propõe, sem arriscar sua posição,
sua fama, seu dinheiro e finalmente
o seu próprio eu, talvez poderá estar
bem.

Quando se procura fazer o bem com
pouco amor, dificilmente se encontra
o caminho. Em palavras de São João
da Cruz, “quem procura a Deus
querendo continuar com os seus
gostos, procura-o de noite e, de noite,
não o encontrará”[13]; então a razão
se complica com razões sem
razão[14] e o bem se atrasa ou se
deixa de fazer.

Se o amor é muito débil, a luta se faz
desajeitada, enredada pelo novelo de
muitos pequenos fios, indecisa:
quando as razões de amor não são
suficientes para fazer o que Deus
quer, buscam-se outras sem-razões
para não o fazer.

O coração do jovem não ficou
satisfeito: uma resposta a meias não
satisfaz a ninguém, nenhum coração



humano se conforma com meias
medidas; por isso, foi embora
triste[15].

Voltar para Cristo

Perseverar no amor não consiste
numa luta tensa por não falhar
nunca. Geralmente nenhum barco
chega ao porto em linha reta, mas
procura aproveitar os ventos que
encontra e corrige constantemente os
desvios detectados pelos
instrumentos de navegação.

O importante é saber aonde se quer
chegar e permanecer vigilantes. É
necessário voltar a entregar a
liberdade muitas vezes, sobretudo se
percebemos que começamos a servir
a outros senhores[16].

Para não nos perdermos, devemos
examinar a atuação concreta à luz da
vocação; esta é como o farol divino
que orienta a liberdade. É
indispensável, por isso, que estejamos



dispostos a recomeçar, a reencontrar
– nas novas situações da nossa vida –
a luz e o impulso da primeira
conversão. Esta é a razão pela qual
nos devemos preparar com um exame
profundo, pedindo ajuda ao Senhor,
para que possamos conhecê-lo melhor
e conhecer-nos melhor a nós mesmos.
Não existe outro caminho, se
queremos converter-nos de novo[17].

A falta de alegria é um desses
indicadores que permite descobrir
quando a vontade está perdendo a
orientação para Deus. Com a luz do
Espírito Santo poderemos ver onde
está posto o coração, para retificar o
que for necessário.

A parábola do filho pródigo é a
autêntica guia no itinerário para a
conversão. O ponto de partida é o
momento em que o filho percebe a
sua indigência material, e sobretudo
espiritual – a falta de alegria –, pois



toma consciência de ter abusado da
sua liberdade filial.

Começa então a examinar sua
situação com objetividade. Olha
dentro de si, in se autem
reversus[18], sem medo de
reconhecer a dura verdade dos fatos.
O panorama é de fome, solidão,
tristeza, falta de carinho... Como
cheguei a esta situação? Se
perguntaria. Poderia ter lançado a
culpa à má sorte ou ao período de
escassez que a região atravessava.
No entanto, atreve-se a assumir suas
decisões anteriores sem esquivar da
responsabilidade.

Foi ele próprio, livremente, quem
trocou a fidelidade a seu pai pela
miragem de uma felicidade irreal.
Foi amadurecendo nele a ideia de
que os bens que lhe correspondiam,
neste caso a herança paterna, teriam
a capacidade de saciar suas ânsias de
bem-estar, de realização pessoal. Sua



vontade tinha ido se fechando no seu
pequeno tesouro: suas ambições, sua
diversão, seu tempo, sua
sensualidade, sua preguiça.

Foi a viva percepção de sua penúria
o que o fez reagir e perceber o pouco
que valia por si só, as cruéis
servidões a que se havia visto
submetido sem seu pai: quantos
empregados em casa de meu pai têm
pão abundante enquanto eu aqui
morro de fome![19].

A casa do Pai: a Igreja Santa de Deus,
esta partezinha da Igreja que é o
Opus Dei... Perdeu o medo de
chamar as coisas pelo seu nome, e o
contato com a verdade sobre si
mesmo o encaminha para a
liberdade: a verdade vos fará
livres[20]. Ante a realidade das
coisas, toma corpo a nostalgia do
amor do Pai; é a viagem de regresso
para casa.



Deve regressar ao lar muitas vezes
na vida porque é o lugar do
reencontro conosco mesmos, onde
redescobrimos o que somos: filhos de
Deus. A casa é também a consciência,
sacrário íntimo da pessoa. E o filho
pródigo, que com tanta determinação
havia exigido seus direitos, à vista da
verdade nua sobre si mesmo,
renuncia agora a todo direito. Vou
ter com meu pai e digo-lhe: “Pai,
pequei contra o céu e contra ti. Já
não sou digno de ser chamado teu
filho. Trata-me com um de teus
jornaleiros”. E levantando-se, pôs-se
a caminho para a casa de seu pai[21].

Na volta já se inicia a alegria da
conversão. O arrependimento abriu
a porta à esperança e, na decisão de
regressar, a liberdade recuperou sua
disposição para o amor. Mas, além
disso, o encontro com o pai supera as
melhores expectativas.



O pobre coração humano, humilhado
por suas faltas, ver-se-á inundado
pela infinita misericórdia do Amor:
quando ainda estava longe, seu pai o
viu e se compadeceu. E correndo a
seu encontro, lançou-se-lhe ao
pescoço e o cobriu de beijos[22].

A liberdade amadurece no amor a
Deus; a liberdade filial não se
contabiliza num balanço de acertos e
erros; os erros se convertem em
acertos, em ocasião de amar mais,
quando sabemos retificar e pedir
perdão, com plena confiança na
misericórdia de Deus.

Aprendamos a recomeçar pela mão
de são Josemaria: tereis observado no
vosso exame – e comigo passa-se
outro tanto; perdoai que faça estas
referências à minha pessoa, mas,
enquanto vos falo, vou dando voltas
com o Senhor às necessidades da
minha alma – que sofreis
repetidamente pequenos reveses, que



às vezes vos parecem descomunais,
porque revelam uma evidente falta de
amor, de entrega, de espírito de
sacrifício, de delicadeza. Fomentai as
ânsias de reparação, com uma
contrição sincera, mas não me percais
a paz[23].

Não me percais a paz: esta
comovedora súplica paterna vai
unida a uma chamada à contrição,
que é o mais importante do exame de
consciência. São Josemaria abria sua
alma para dar-nos o alimento de sua
experiência de amizade com Deus.

Agora a sua experiência é a bem-
aventurança, e a sua participação na
paternidade de Deus é mais intensa.
Recorramos à sua intercessão para
alcançar uma contrição serena e
filial; para que nos ensine a fazer um
exame contrito, que não tire a paz
mas que a dê. Cada ato de contrição é
um recomeçar. Que paz nos dá saber



que, enquanto há vida, não há
fracassos definitivos!

Viver em Cristo

São João descreve no Apocalipse uma
multidão incontável diante do trono
e diante do Cordeiro, vestidos de
branco e com palmas nas mãos[24].
A palma é símbolo da alegria e do
triunfo: da alegria de honrar a Deus e
da vitória daqueles que lhe dão
glória para sempre. Poderíamos
dizer, continuando esta imagem, que
a palma da liberdade está na sua
orientação para Deus até chegar ao
triunfo definitivo da santidade
alcançada.

Como conseguiremos tão preciosa
conquista? O Concílio Vaticano II
ensina que “a liberdade do homem,
ferida pelo pecado, não pode
conseguir esta orientação para Deus
com plena eficácia se não é com a
ajuda da graça”[25].



Por isso, Deus enviou seu Filho, que
veio em nossa ajuda para nos fazer
participantes da sua vitória na Cruz e
para recebermos o dom do Espírito
Santo. Nossa liberdade foi liberada
no Calvário: “para ser livres nos
libertou Cristo. Nele participamos da
verdade que nos faz livres. O Espírito
Santo nos foi dado, e, como ensina o
Apóstolo, onde está o Espírito, aí está
a liberdade. Já desde agora nos
gloriamos com a liberdade dos filhos
de Deus”[26].

Deus havia prometido a seu Povo um
princípio novo de vida, uma lei
escrita no coração que não somente
indicasse a direção, mas que desse
também as forças para caminhar
pela senda do amor a Deus: dar-vos-
ei um coração novo e em vosso
interior porei um espírito novo.
Arrancarei de vosso peito o coração
de pedra e vos darei um coração de
carne. Porei meu espírito em vosso
interior e farei que caminheis



segundo meus preceitos, e guardareis
e cumprireis minhas leis[27].

Esta promessa fez-se realidade com o
envio do Espírito Santo, porque o
amor de Deus foi derramado em
nossos corações por meio do Espírito
Santo que nos foi dado[28]. Somente
sobre esse princípio novo poderemos
construir uma vida liberada da
escravidão do egoísmo, uma vida de
filhos livres. Porque os que são
guiados pelo Espírito de Deus, estes
são filhos de Deus[29].

Que a vontade se apoie sobre a rocha
sobrenatural da filiação divina, e não
sobre a areia das próprias forças.
Então é possível vencer as próprias
limitações, superando os obstáculos a
partir da humildade, com a força de
Deus.

A vontade sobrenaturalmente boa
vive assim endeusada, buscando
fazer em tudo a Vontade de Deus.
Como? Mediante o esquecimento de



si, com a fortaleza de Cristo. Por isso
– diz São Paulo –, com sumo gosto me
gloriarei mais ainda nas minhas
fraquezas, para que habite em mim a
força de Cristo. Pelo qual me alegro
nas fraquezas, nos opróbrios, nas
necessidades, nas perseguições e
angústias, por Cristo; pois quando
sou débil, então sou forte[30].

O sentido da filiação divina é um
fundamento realista para a
liberdade; ensina a recomeçar a
partir da verdade da própria
pequenez, que é ao mesmo tempo a
grandeza de ser filho amadíssimo de
Deus; é fonte de serenidade e de
otimismo para a luta.

O filho de Deus se sente sustentado
pela onipotência de um Pai que o
ama com seus defeitos, ao mesmo
tempo em que o ajuda a lutar contra
eles e o impulsiona para a liberdade.

C. Ruiz



[1] Amigos de Deus, n. 35.

[2] Bento XVI, Homilia, 8-XII-2005.

[3] Lc 22, 27.

[4] Bento XVI, Litt. enc. Deus caritas
est, n. 34.

[5] Filip 3, 8.

[6] João Paulo II, Carta aos artistas, 4-
IV-1999, n. 2.

[7] cfr. Sl 33[32], 21.

[8] São Tomás de Aquino, De malo, q.
8, a. 2, c.

[9] Santo Agostinho, Confissões I, I, I.

[10] Lc 18,18.

[11] Lc 18, 20.

[12] Mt 19, 21.



[13] São João da Cruz, Cântico
espiritual, 3, 3.

[14] Amigos de Deus, n.37.

[15] Mt 19,22.

[16] Cfr. Lc 16, 13.

[17] É Cristo que passa, n. 58.

[18] Lc 15, 17.

[19] Lc 15, 17.

[20] Jo 8, 32.

[21] Lc 15, 18-20.

[22] Lc 15, 20.

[23] Amigos de Deus, n. 13.

[24] Cfr. Ap 7, 9-10.

[25] Concílio Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 17.



[26] Catecismo da Igreja Católica, n.
1741; Gal 5, 1; cfr. Jo 8, 32; cfr. 2 Cor
3, 17; cfr. Rom 8, 21.

[27] Ez 36, 26-27.

[28] Rom 5, 5.

[29] Ibid., 8, 14.

[30] 2 Cor 12, 9-10.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/rumo-a-
liberdade/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/rumo-a-liberdade/
https://opusdei.org/pt-br/article/rumo-a-liberdade/
https://opusdei.org/pt-br/article/rumo-a-liberdade/

	Rumo à liberdade

