opusdei.org

Rumo a liberdade

Paradoxalmente, a liberdade
alcanca sua plenitude quando
escolhe servir, mas como ter
essa liberdade que cresce no
amor de Deus?

10/08/2015

Nada ha melhor do que sabermo-nos,
por Amor, escravos de Deus. Porque
nesse momento perdemos a situa¢do
de escravos para nos convertermos
em amigos, em filhos. E aqui se
manifesta a diferenca: enfrentamos as
honestas ocupagdes do mundo com a
mesma paixdo, com 0 mesmo



empenho que as outras pessoas, mas
com paz no fundo da alma; com
alegria e serenidade, mesmo nas
contrariedades. Porque ndo
depositamos a nossa confian¢a no que
passa, mas no que permanece para
sempre. Nao somos filhos da escrava,
mas da livre[1].

Paradoxalmente, a liberdade alcanca
sua plenitude quando escolhe servir.
Pelo contrario, a pretensdo de uma
liberdade absoluta, independente de
Deus e dos outros, sem nada que a
limite, desemboca num eu prostrado
ante o dinheiro, o poder, o éxito ou
outros idolos, mais ou menos
brilhantes, mas transitorios e sem
valor.

“A liberdade de um ser humano € a
liberdade de um ser limitado e,
portanto, ela propria é limitada. SO
podemos possui-la como liberdade
compartilhada, na comunhao das
liberdades: a liberdade somente pode



desenvolver-se se vivemos, como
devemos, uns com 0s outros e uns
para os outros”[2].

Necessitamos dos outros, nao
somente pelo que recebemos deles,
mas também porque estamos feitos
para dar. Ndo ha crescimento pessoal
independente das necessidades dos
que nos rodeiam: o marido se realiza
servindo a sua mulher e os seus
filhos, e 0 mesmo ocorre com a
esposa; o advogado exerce sua
profissdo para servir o cliente e o
bem comum dos cidadaos; o doente
se poe em maos do médico e este tem
que se acomodar ao paciente... quem
€ maior, 0 que estd a mesa, ou aquele
que serve? Nao € o que esta a mesa?
No entanto, Eu estou no meio de vos
como aquele que servel[3].

O servico que Cristo pede aos seus
discipulos ndo consiste somente em
dar algo, mas em dar-se a si mesmao,
em por a liberdade radicalmente em



jogo. Como escreveu o Papa Bento
XVI na sua primeira carta enciclica:
“A Intima participacao pessoal nas
necessidades e sofrimentos do outro
se converte assim num dar-me a mim
mesmo: para que a doagdo nio
humilhe o outro, ndo somente devo
dar-lhe algo meu, mas a mim mesmo;
hei de ser parte do dom como
pessoa”[4].

Dar-me por completo, entregar-me
totalmente, é simplesmente entregar
a minha liberdade: entrega-la por
amor. Entregando a liberdade por
amor, tornamo-nos mais capazes de
amor e de entrega e, portanto, mais
livres; este é 0 jogo da doacao
pessoal: dar sem perder; mais ainda,
ganhar dando.

Quando a liberdade se deposita
inteiramente em Deus, sem mais
garantias que buscar e fazer a sua
vontade, o lucro é a identificacdo
com Cristo, e a liberdade se recupera



a um nivel mais profundo: como
intima liberdade filial que nenhuma
circunstancia nem nenhum poder
podem submeter. Por Ele perdi todas
as coisas, e as considero como lixo a
fim de ganhar a Cristo e nEle
viver[5].

Buscar a Cristo

“A cada homem é confiada a tarefa
de ser artifice da propria vida”[6].
Cada um pode fazer de sua vida uma
obra-prima de amor; com acertos,
erros, debilidades: ndo tem
importancia. O importante é ndo
perder de vista o farol, o sentido,
Aquele em quem se alegra o
coracao[7], o unico que pode
preencher a capacidade de amar, a
quem radicalmente queremos
orientar a liberdade.

As escolhas particulares —
empreender e desenvolver uma
profissdo, estabelecer um horario,
adquirir qualquer compromisso,



grande ou pequeno — apontam, em
ultimo termo, para um bem querido
em si mesmo, ndo em funcao de
outro. Esse bem que amamos de
maneira absoluta nos caracteriza
mais que qualquer outra coisa.

Esse fim da sentido ultimo as
pequenas ac¢des de cada dia, guia o
comportamento concreto, é o critério
que indica, na duvida, o que convém
e 0 que ndo convém fazer.

Ou seja, como diz Sdo Tomas
comentando Santo Agostinho, s6 ha
dois bens que podem apresentar-se
ao homem como absolutos e, por
tanto, guiar o resto das acdes: a
gloria de Deus ou a propria estima.
“Como no amor a Deus, 0 mesmo
Deus é o ultimo fim a que se
ordenam todas as coisas que se
amam retamente, assim no amor da
propria exceléncia se encontra outro
ultimo fim a que se ordenam
também todas as coisas; pois aquele



que busca crescer em riquezas, em
ciéncia, ou em honras, ou quaisquer
outros bens, por tudo isso busca sua
propria exceléncia”[8].

Somente Deus pode dar auténtica
unidade de sentido a nossos afas e
ocupacoes: “fizeste-nos para ti e
nosso coracgao esta inquieto
enquanto nao descansa em ti”[9].
Esta frase de Santo Agostinho mostra
a origem e o fim da liberdade criada,
que é ao mesmo tempo dom e tarefa.
Deus nos deu a liberdade para
alcancar a plenitude; e a plenitude é
o resultado de escolher o Amor de
Deus, buscando sua vontade nas
grandes decisdes e no pequeno de
cada dia.

Um dos lugares onde o Evangelho
mostra a orientacdo da existéncia
como fruto das escolhas pessoais € o
episddio do jovem rico. A inquietude
do coracao desse homem impele-o a



buscar o caminho da auténtica
felicidade.

Néao querendo conformar-se com
menos, recorre a quem tem as
respostas definitivas, a Jesus: Mestre
bom, que devo fazer para ganhar a
vida eterna?[10]. A resposta do
Senhor ndo é menos radical que a
pergunta. Primeiro assinala quais
sdo os caminhos incompativeis com o
que busca: ndo cometeras adultério,
nao roubaras, ndo diras falso
testemunho...[11].

Depois lhe indica a direcdo que leva
a paz e a alegria verdadeiras: se
queres ser perfeito, vai, vende os
teus bens e da-os aos pobres, e teras
um tesouro nos céus. Depois, vem e
segue-me[12].

Essas palavras relativizam a
importancia de tudo o que até entado
centrava o interesse do jovem. Sua
liberdade tropeca com uma
alternativa ndo prevista, uma



chamada a ampliar o horizonte da
sua vida.

Ndao é que vivesse mal; ao contrario,
tinha um prestigio social e moral que
seguramente proporcionava
satisfacdo a seus pais e educadores.
Mas isto lhe parecia insuficiente,
aspirava a mais..., € por isso se
dirigiu ao Mestre. No entanto, ante o
novo panorama que Jesus lhe abre,
cala; sabe que 0 Mestre bom tem
razdo, mais ainda depois de escutar
as misteriosas palavras que revelam
de algum modo a sua divindade: Por
que me chamas bom?, ninguém é
bom sendo um sg, Deus.

Apesar de tudo, ndo é
suficientemente livre para por-se a
disposicado do Senhor. A prudéncia
humana, o temor de perder algo
valioso e talvez o afa de seguranca,
levam-no a conformar-se com o que
ja tem; com a va esperanca de que,
sem aspirar a tanto como o que Jesus



lhe propde, sem arriscar sua posicao,
sua fama, seu dinheiro e finalmente
0 seu proprio eu, talvez podera estar
bem.

Quando se procura fazer o bem com
pouco amor, dificilmente se encontra
o caminho. Em palavras de Sao Joao
da Cruz, “quem procura a Deus
querendo continuar com 0s seus
gostos, procura-o de noite e, de noite,
ndo o encontrara”[13]; entdo a razao
se complica com razdes sem
razdo[14] e o bem se atrasa ou se
deixa de fazer.

Se o0 amor é muito débil, a luta se faz
desajeitada, enredada pelo novelo de
muitos pequenos fios, indecisa:
quando as razdes de amor ndo sdo
suficientes para fazer o que Deus
quer, buscam-se outras sem-razdes
para nao o fazer.

O coracdo do jovem ndo ficou
satisfeito: uma resposta a meias nao
satisfaz a ninguém, nenhum coracao



humano se conforma com meias
medidas; por isso, foi embora
triste[15].

Voltar para Cristo

Perseverar no amor ndo consiste
numa luta tensa por nao falhar
nunca. Geralmente nenhum barco
chega ao porto em linha reta, mas
procura aproveitar os ventos que
encontra e corrige constantemente os
desvios detectados pelos
instrumentos de navegacao.

O importante é saber aonde se quer
chegar e permanecer vigilantes. E
necessario voltar a entregar a
liberdade muitas vezes, sobretudo se
percebemos que comegamos a servir
a outros senhores[16].

Para ndo nos perdermos, devemos
examinar a atuagao concreta a luz da
vocagdo; esta é como o farol divino
que orienta a liberdade. E
indispensavel, por isso, que estejamos



dispostos a recomecar, a reencontrar
— nas novas situagoes da nossa vida —
a luz e o impulso da primeira
conversdo. Esta é a razdo pela qual
nos devemos preparar com um exame
profundo, pedindo ajuda ao Senhor,
para que possamos conhecé-lo melhor
e conhecer-nos melhor a nés mesmos.
Nio existe outro caminho, se
queremos converter-nos de novo[17].

A falta de alegria é um desses
indicadores que permite descobrir
quando a vontade esta perdendo a
orientacdo para Deus. Com a luz do
Espirito Santo poderemos ver onde
esta posto o coragao, para retificar o
que for necessario.

A parabola do filho prodigo é a
auténtica guia no itinerario para a
conversdo. O ponto de partida é o
momento em que o filho percebe a
sua indigéncia material, e sobretudo
espiritual — a falta de alegria —, pois



toma consciéncia de ter abusado da
sua liberdade filial.

Comeca entdo a examinar sua
situacdo com objetividade. Olha
dentro de si, in se autem
reversus[18], sem medo de
reconhecer a dura verdade dos fatos.
O panorama é de fome, solidao,
tristeza, falta de carinho... Como
cheguei a esta situagdo? Se
perguntaria. Poderia ter lancado a
culpa a ma sorte ou ao periodo de
escassez que a regido atravessava.
No entanto, atreve-se a assumir suas
decisOes anteriores sem esquivar da
responsabilidade.

Foi ele proprio, livremente, quem
trocou a fidelidade a seu pai pela
miragem de uma felicidade irreal.
Foi amadurecendo nele a ideia de
que os bens que lhe correspondiam,
neste caso a heranca paterna, teriam
a capacidade de saciar suas ansias de
bem-estar, de realizacdo pessoal. Sua



vontade tinha ido se fechando no seu
pequeno tesouro: suas ambicdes, sua
diversao, seu tempo, sua
sensualidade, sua preguica.

Foi a viva percepcdo de sua penuria
0 que o fez reagir e perceber o pouco
que valia por si s0, as cruéis
serviddes a que se havia visto
submetido sem seu pai: quantos
empregados em casa de meu pai tém
pao abundante enquanto eu aqui
morro de fome![19].

A casa do Pai: a Igreja Santa de Deus,
esta partezinha da Igreja que € o
Opus Dei... Perdeu o medo de
chamar as coisas pelo seu nome, e o
contato com a verdade sobre si
mesmo o encaminha para a
liberdade: a verdade vos fara
livres[20]. Ante a realidade das
coisas, toma corpo a nostalgia do
amor do Pai; é a viagem de regresso
para casa.



Deve regressar ao lar muitas vezes
na vida porque € o lugar do
reencontro conosco mesmos, onde
redescobrimos o que somos: filhos de
Deus. A casa é também a consciéncia,
sacrario intimo da pessoa. E o filho
prodigo, que com tanta determinacao
havia exigido seus direitos, a vista da
verdade nua sobre si mesmao,
renuncia agora a todo direito. Vou
ter com meu pai e digo-lhe: “Pai,
pequei contra o céu e contra ti. Ja
ndo sou digno de ser chamado teu
filho. Trata-me com um de teus
jornaleiros”. E levantando-se, pos-se
a caminho para a casa de seu pai[21].

Na volta ja se inicia a alegria da
conversdo. O arrependimento abriu
a porta a esperanca e, na decisdo de
regressar, a liberdade recuperou sua
disposicao para o amor. Mas, além
disso, 0 encontro com o pai supera as
melhores expectativas.



O pobre coracdo humano, humilhado
por suas faltas, ver-se-a inundado
pela infinita misericérdia do Amor:
quando ainda estava longe, seu pai o
viu e se compadeceu. E correndo a
seu encontro, lancou-se-lhe ao
pescoco e o cobriu de beijos[22].

A liberdade amadurece no amor a
Deus; a liberdade filial nao se
contabiliza num balanco de acertos e
erros; 0s erros se convertem em
acertos, em ocasido de amar mais,
quando sabemos retificar e pedir
perddo, com plena confianga na
misericordia de Deus.

Aprendamos a recomecar pela mao
de sdo Josemaria: tereis observado no
V0SSO exame — e COmMigo passa-se
outro tanto; perdoai que faga estas
referéncias a minha pessoa, mas,
enquanto vos falo, vou dando voltas
com o Senhor as necessidades da
minha alma - que sofreis
repetidamente pequenos reveses, que



as vezes vos parecem descomunais,
porque revelam uma evidente falta de
amor, de entrega, de espirito de
sacrificio, de delicadeza. Fomentai as
ansias de reparag¢do, com uma
contrigdo sincera, mas ndo me percais
apaz[23].

Ndo me percais a paz: esta
comovedora suplica paterna vai
unida a uma chamada a contricao,
que é o mais importante do exame de
consciéncia. Sdo Josemaria abria sua
alma para dar-nos o alimento de sua
experiéncia de amizade com Deus.

Agora a sua experiéncia é a bem-
aventurancga, e a sua participacdo na
paternidade de Deus é mais intensa.
Recorramos a sua intercessao para
alcancar uma contri¢do serena e
filial; para que nos ensine a fazer um
exame contrito, que nao tire a paz
mas que a dé. Cada ato de contricdo é
um recomecar. Que paz nos da saber



que, enquanto ha vida, ndo ha
fracassos definitivos!

Viver em Cristo

Séo Jodo descreve no Apocalipse uma
multiddo incontavel diante do trono
e diante do Cordeiro, vestidos de
branco e com palmas nas maos[24].
A palma é simbolo da alegria e do
triunfo: da alegria de honrar a Deus e
da vitoria daqueles que lhe dao
gloria para sempre. Poderiamos
dizer, continuando esta imagem, que
a palma da liberdade esta na sua
orientacdo para Deus até chegar ao
triunfo definitivo da santidade
alcancada.

Como conseguiremos tdo preciosa
conquista? O Concilio Vaticano II
ensina que “a liberdade do homem,
ferida pelo pecado, ndo pode
conseguir esta orientacdo para Deus
com plena eficacia se ndo é com a
ajuda da graca”[25].



Por isso, Deus enviou seu Filho, que
veio em nossa ajuda para nos fazer
participantes da sua vitoria na Cruz e
para recebermos o dom do Espirito
Santo. Nossa liberdade foi liberada
no Calvario: “para ser livres nos
libertou Cristo. Nele participamos da
verdade que nos faz livres. O Espirito
Santo nos foi dado, e, como ensina o
Apostolo, onde esta o Espirito, ai esta
a liberdade. Ja desde agora nos
gloriamos com a liberdade dos filhos
de Deus”[26].

Deus havia prometido a seu Povo um
principio novo de vida, uma lei
escrita no coracdo que ndo somente
indicasse a direcdo, mas que desse
também as forcas para caminhar
pela senda do amor a Deus: dar-vos-
ei um coragdo novo e em V0SSO
interior porei um espirito novo.
Arrancarei de vosso peito o coracao
de pedra e vos darei um coracdo de
carne. Porei meu espirito em vosso
interior e farei que caminheis



segundo meus preceitos, e guardareis
e cumprireis minhas leis[27].

Esta promessa fez-se realidade com o
envio do Espirito Santo, porque o
amor de Deus foil derramado em
nossos coragdes por meio do Espirito
Santo que nos foi dado[28]. Somente
sobre esse principio novo poderemos
construir uma vida liberada da
escravidao do egoismo, uma vida de
filhos livres. Porque os que sdo
guiados pelo Espirito de Deus, estes
sdo filhos de Deus[29].

Que a vontade se apoie sobre a rocha
sobrenatural da filiacdo divina, e ndo
sobre a areia das proprias forgas.
Entéo é possivel vencer as proprias
limitacdes, superando os obstaculos a
partir da humildade, com a forga de
Deus.

A vontade sobrenaturalmente boa
vive assim endeusada, buscando
fazer em tudo a Vontade de Deus.
Como? Mediante o esquecimento de



si, com a fortaleza de Cristo. Por isso
— diz Sao Paulo -, com sumo gosto me
gloriarei mais ainda nas minhas
fraquezas, para que habite em mim a
forca de Cristo. Pelo qual me alegro
nas fraquezas, nos oprobrios, nas
necessidades, nas perseguicoes e
angustias, por Cristo; pois quando
sou débil, entdo sou forte[30].

O sentido da filiacdo divina é um
fundamento realista para a
liberdade; ensina a recomecar a
partir da verdade da propria
pequenez, que € a0 mesmo tempo a
grandeza de ser filho amadissimo de
Deus; é fonte de serenidade e de
otimismo para a luta.

O filho de Deus se sente sustentado
pela onipoténcia de um Pai que o
ama com seus defeitos, ao mesmo
tempo em que o ajuda a lutar contra
eles e o impulsiona para a liberdade.

C. Ruiz



[1] Amigos de Deus, n. 35.
[2] Bento XVI, Homilia, 8-X1I-2005.
[3] Lc 22, 27.

[4] Bento XVI, Litt. enc. Deus caritas
est, n. 34.

[5] Filip 3, 8.

[6] Jodo Paulo II, Carta aos artistas, 4-
IV-1999, n. 2.

[7] cfr. S1 33[32], 21.

[8] Sdo Tomas de Aquino, De malo, q.
8,a.2,c.

[9] Santo Agostinho, Confissdes I, 1, 1.
[10] Lc 18,18.
[11] Lc 18, 20.

[12] Mt 19, 21.



[13] S&o Jodo da Cruz, Cantico
espiritual, 3, 3.

[14] Amigos de Deus, n.37.
[15] Mt 19,22.

[16] Cfr. Lc 16, 13.

[17] E Cristo que passa, n. 58.
[18] Lc 15, 17.

[19] Lc 15, 17.

[20] Jo 8, 32.

[21] Lc 15, 18-20.

[22] Lc 15, 20.

[23] Amigos de Deus, n. 13.
[24] Cfr. Ap 7, 9-10.

[25] Concilio Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, n. 17.



[26] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1741; Gal 5, 1; cfr. Jo 8, 32; cfr. 2 Cor
3,17; cfr. Rom 8, 21.

[27] Ez 36, 26-27.
[28] Rom 5, 5.
[29] Ibid., 8, 14.

[30] 2 Cor 12, 9-10.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/rumo-a-
liberdade/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/rumo-a-liberdade/
https://opusdei.org/pt-br/article/rumo-a-liberdade/
https://opusdei.org/pt-br/article/rumo-a-liberdade/

	Rumo à liberdade

