
opusdei.org

Remédio da
imortalidade

03/04/2010

3 de abril de 2010

Amados irmãos e irmãs

Uma antiga lenda judaica, tirada do
livro apócrifo “A vida de Adão e Eva”,
conta que Adão, durante a sua última
enfermidade, teria mandado o filho
Set juntamente com Eva à na região
do Paraíso buscar o óleo da
misericórdia, para ser ungido com
este e assim ficar curado. Aos dois,
depois de muito rezar e chorar à



procura da árvore da vida, aparece o
Arcanjo Miguel para dizer que não
conseguiriam obter o óleo da árvore
da misericórdia e que Adão deveria
morrer. Mais tarde, os leitores
cristãos adicionaram a esta
comunicação do arcanjo, uma
palavra de consolação. O Arcanjo
teria dito que, depois de 5.500 anos,
viria o benévolo Rei Cristo, o Filho de
Deus, e ungiria com o óleo da sua
misericórdia todos aqueles que
acreditassem nele. “O óleo da
misericórdia para toda a eternidade
será dado a quantos deverão
renascer da água e do Espírito Santo.
Então, o Filho de Deus rico de amor,
Cristo, descerá às profundezas da
terra e conduzirá o teu pai ao
Paraíso, para junto da árvore da
misericórdia”. Nesta lenda, faz-se
palpável toda a aflição do homem
diante do destino de enfermidade,
dor e morte que nos foi imposto.
Torna-se evidente a resistência que o
homem oferece à morte: em algum



lugar – repetidamente pensaram os
homens – deveria existir a erva
medicinal contra a morte. Mais cedo
ou mais tarde, deveria ser possível
encontrar o remédio não somente
contra as diversas doenças, mas
contra a verdadeira fatalidade –
contra a morte. Deveria, em suma,
existir o remédio da imortalidade.
Também hoje, os homens andam à
procura de tal substância curativa. A
ciência médica atual, incapaz de
excluir a morte, procura, contudo,
eliminar o maior número possível
das suas causas, adiando-a sempre
mais; procura uma vida sempre
melhor e mais longa. Mas, pensemos
um pouco: caso se conseguisse, talvez
não excluir totalmente a morte, mas
adiá-la indefinidamente, como seria
chegar a uma idade de várias
centenas de anos? Isto seria bom? A
humanidade envelheceria numa
medida extraordinária; não haveria
lugar para a juventude. A capacidade
de inovação se apagaria e uma vida



interminável não seria um paraíso,
mas uma condenação. A verdadeira
erva medicinal contra a morte
deveria ser diversa. Não deveria
levar simplesmente a uma
prolongação indefinida desta vida
atual. Deveria transformar a nossa
vida a partir do interior. Deveria
criar em nós uma vida nova,
verdadeiramente capaz de
eternidade: deveria transformar-nos
de tal modo que não terminasse com
a morte, mas com ela iniciasse em
plenitude. A novidade
impressionante da mensagem cristã,
do Evangelho de Jesus Cristo era, e
ainda é, dizer-nos isto: sim, esta erva
medicinal contra a morte, este
autêntico remédio da imortalidade
existe. Foi encontrado. É acessível.
No Batismo, este medicamento nos é
dado. Uma vida nova começa em nós,
uma vida nova que amadurece na fé
e não é cancelada pela morte da vida
velha, mas só então se tornará
plenamente visível.



Ouvindo isto alguns, talvez muitos,
responderão: a mensagem sim, eu
escuto, mas não tenho fé suficiente.
E, mesmo quem quer acreditar
perguntará: mas, é verdadeiramente
assim? Como devemos imaginá-la?
Como se realiza esta transformação
da vida velha, de tal modo que nela
se forme a vida nova que não
conhece a morte? Mais uma vez, um
antigo escrito judaico pode nos
ajudar a ter uma ideia daquele
processo misterioso que tem início
em nós no Batismo. Neste escrito se
conta que o patriarca Henoc foi
arrebatado até ao trono de Deus.
Mas, ele se atemorizou à vista das
gloriosas potestades angélicas e, na
sua fraqueza humana, não pôde
contemplar a Face de Deus. “Então
Deus disse a Miguel – assim continua
o livro de Henoc – 'Toma Henoc e
tira-lhe as vestes terrenas. Unge-o
com o óleo suave e reviste-o com
vestes de glória!' E, Miguel tirou as
minhas vestes, ungiu-me com óleo



suave; este óleo possuía algo mais
que uma luz radiosa... O seu
esplendor era semelhante aos raios
do sol. Quando me vi, eis que eu era
como um dos seres gloriosos” (Ph.
Rech, Inbild des Kosmos, II 524).

Isto mesmo – ser revestidos com a
nova veste de Deus – é o que sucede
no Batismo; assim nos ensina a fé
cristã. É verdade que esta mudança
das vestes é um percurso que dura
toda a vida. Aquilo que acontece no
Batismo é o início de um processo
que abarca toda a nossa vida –torna-
nos capazes de eternidade, de tal
modo que, na veste de luz de Jesus
Cristo, podemos aparecer diante de
Deus e viver com Ele para sempre.

No rito do Batismo, há dois
elementos nos quais este evento se
expressa e torna visível, também
como exigência para o resto da nossa
vida. Em primeiro lugar, temos o rito
das renúncias e das promessas. Na



Igreja Antiga, o batizando virava-se
para ocidente, símbolo das trevas, do
pôr do sol, da morte e, portanto, do
domínio do pecado. O batizando
virava-se para aquela direção e
pronunciava um tríplice “não”: ao
diabo, às suas pompas e ao pecado.
Com a estranha palavra “pompas”,
ou seja, o fausto do diabo, indicava-
se o esplendor do antigo culto dos
deuses e do antigo teatro, onde a
diversão era ver pessoas vivas sendo
dilaceradas pelas feras. Portanto,
este “não” era o repúdio de um tipo
de cultura que acorrentava o homem
à adoração do poder, ao mundo da
cobiça, à mentira, à crueldade. Era
um ato de libertação da imposição de
uma forma de vida que se
apresentava como prazer e, contudo,
levava à destruição daquilo que no
homem são as suas qualidades
melhores. Esta renúncia – com um
comportamento menos dramático –
constitui ainda hoje uma parte
essencial do Batismo. Assim



removemos as “vestes velhas”, com
as quais não se pode estar diante de
Deus. Melhor dito: começamos a
depô-las. Com efeito, esta renúncia é
uma promessa na qual damos a mão
a Cristo, para que Ele nos guie e
revista. Quais são as “vestes” que
depomos e qual é a a promessa que
pronunciamos fica claro quando
lemos, no quinto capítulo da Carta
aos Gálatas, aquilo que Paulo
denomina “obras da carne” – termo
que significa precisamente as vestes
velhas que devem ser depostas.
Paulo as designa assim: “fornicação,
libertinagem, devassidão, idolatria,
feitiçaria, inimizades, contendas,
ciúmes, iras, intrigas, discórdias,
facções, invejas, bebedeiras, orgias e
coisas semelhantes a essas” (Gal 5,
19ss). São estas as vestes que
depomos; são vestes da morte.

Em seguida, o batizando na Igreja
Antiga se virava para oriente –
símbolo da luz, símbolo do novo sol



da história, novo sol que se levanta,
símbolo de Cristo. O batizando
determina a nova direção da sua
vida: a fé em Deus trino, a quem ele
se oferece. Assim, o próprio Deus nos
veste com o traje de luz, com a veste
da vida. Paulo chama a estas novas
“vestes” “fruto do Espírito” e as
descreve com as seguintes palavras:
“caridade, alegria, paz,
longanimidade, benignidade,
bondade, lealdade, mansidão,
continência” (Gal 5, 22).

Na Igreja Antiga, depois o batizando
era verdadeiramente despojado das
suas vestes. Descia à fonte batismal e
era imerso por três vezes – um
símbolo da morte que significa toda a
radicalidade deste despojamento e
desta mudança de veste. Esta vida,
que em todo o caso já está voltada à
morte, o batizando a entrega à
morte, junto com Cristo, e por Ele se
deixa arrastar e elevar para a vida
nova, que o transforma para a



eternidade. Depois subindo das
águas batismais, os neófitos eram
revestidos com a veste branca, a
veste luminosa de Deus, e recebiam a
vela acesa como sinal da vida nova
na luz que Deus mesmo acendera
neles. Eles sabiam que tinham obtido
o remédio da imortalidade, que
agora, no momento de receber a
sagrada Comunhão, tomava a sua
forma plena. Na Comunhão,
recebemos o Corpo do Senhor
ressuscitado e nós mesmos somos
atraídos para este Corpo, de tal modo
que ficamos já guardados por Aquele
que venceu a morte e nos conduz
através da morte.

No decorrer dos séculos, os símbolos
tornaram-se mais escassos, mas o
acontecimento essencial do Batismo
continue sendo o mesmo. Não é uma
mera limpeza, e menos ainda uma
acolhida um pouco complicada em
uma nova associação. O Batismo é



morte e ressurreição, renascimento
para a nova vida.

Sim, a erva medicinal contra a morte
existe. Cristo é a árvore da vida, que
se fez novamente acessível. Se
aderimos a ele, então estamos na
vida. Por isso, nesta noite da
ressurreição, cantaremos com todo o
coração o aleluia, o canto da alegria
que não tem necessidade de
palavras. Por isso Paulo pode dizer
aos Filipenses: “alegrai-vos sempre
no Senhor; eu repito, alegrai-vos!” (Fl
4, 4). Não se pode mandar a alegria.
Somente pode ser dada. O Senhor
ressuscitado nos dá a alegria: a
verdadeira vida. Já estamos
protegidos para sempre, guardados
no amor daquele a quem foi dado
todo o poder no céu e na terra (cf. Mt
28,18). Assim, seguros de ser ouvidos,
peçamos como diz a oração sobre as
oferendas que a Igreja eleva nesta
noite: Acolhei, ó Deus, com estas
oferendas as preces do vosso povo,



para que a nova vida, que brota do
mistério pascal, seja por vossa graça
penhor da eternidade. Amém.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/remedio-da-
imortalidade/ (10/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/remedio-da-imortalidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/remedio-da-imortalidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/remedio-da-imortalidade/

	Remédio da imortalidade

