
opusdei.org

Relativismo,
verdade e fé

Ángel Rodríguez Luño, Doutor
em Filosofia e Educação, e
professor de Teologia Moral da
Pontificia Università della Santa
Croce (Roma), escreve sobre um
tema atual.

24/04/2007

Sumário

1. A fé cristã perante o desafio do
relativismo

2. O relativismo religioso

https://opusdei.org/pt-br/article/relativismo-verdade-e-fe/#1fe
https://opusdei.org/pt-br/article/relativismo-verdade-e-fe/#1fe
https://opusdei.org/pt-br/article/relativismo-verdade-e-fe/#2religioso


3. O relativismo ético-social

4. Os problemas antropológicos do
relativismo.

1. A fé cristã perante o desafio do
relativismo

As presentes reflexões tomam como
ponto de partida alguns
ensinamentos de Bento XVI, embora
não pretendam fazer uma exposição
completa de seu pensamento[1]. Em
diversas ocasiões e com diversas
palavras, Bento XVI manifestou a sua
convicção de que o relativismo se
converteu no problema central que a
fé cristã tem que enfrentar nos
nossos dias[2]. Alguns meios de
comunicação interpretaram essas
palavras como referidas quase
exclusivamente ao campo da moral,
como se respondessem à vontade de
qualificar do modo mais duro
possível todos os que não aceitam
algum ponto concreto do
ensinamento moral da Igreja

https://opusdei.org/pt-br/article/relativismo-verdade-e-fe/#3etico
https://opusdei.org/pt-br/article/relativismo-verdade-e-fe/#4antropologico
https://opusdei.org/pt-br/article/relativismo-verdade-e-fe/#4antropologico


Católica. Esta interpretação não
corresponde ao pensamento nem aos
escritos de Bento XVI. Ele alude a um
problema muito mais profundo e
geral, que se manifesta
primariamente no âmbito filosófico e
religioso, e que se refere à atitude
intencional profunda que a
consciência contemporânea – crente
ou não crente – assume facilmente
com relação à verdade.

A referência à atitude profunda da
consciência perante a verdade
distingue o relativismo do erro. O
erro é compatível com uma
adequada atitude da consciência
pessoal com relação à verdade.
Quem afirmasse, por exemplo, que a
Igreja não foi fundada por Jesus
Cristo, afirmá-lo-ia porque pensa
(errôneamente) que essa é a verdade
e que a tese oposta é falsa. Quem faz
uma afirmação deste tipo, pensa que
é possível atingir a verdade. Aqueles
que a atingem – e na medida em que



a atingem – têm razão e aqueles que
sustentam a afirmação contraditória
se enganam.

A filosofia relativista, porém, diz que
é preciso resignar-se com o fato de
que as realidades divinas e as que se
referem ao sentido da vida humana,
pessoal e social, são
substancialmente inacessíveis, e que
não existe uma via única para
aproximar-se delas. Cada época, cada
cultura e cada religião utilizaram
diversos conceitos, imagens,
símbolos, metáforas, visões etc. para
expressá-las. Essas formas culturais
podem opor-se entre si, mas, com
relação aos objetos aos quais se
referem, teriam todas elas igual
valor. Seriam diversos modos –
cultural e historicamente limitados –
de aludir de modo muito imperfeito
a realidades que não podem ser
conhecidas. Em suma, nenhum dos
sistemas conceituais ou religiosos
teria, sob qualquer aspecto, um valor



absoluto de verdade. Todos seriam
relativos ao momento histórico e ao
contexto cultural; daí a sua
diversidade e, inclusive, a sua
oposição. Mas, dentro dessa
relatividade, todos seriam
igualmente válidos enquanto vias
diversas e complementares para
aproximar-se de uma mesma
realidade, que, substancialmente,
permanece oculta.

Num livro publicado antes da sua
eleição como Romano Pontífice,
Bento XVI se referia a uma parábola
budista[3]. Um rei do norte da Índia
reuniu um dia um bom número de
cegos que não sabiam o que é um
elefante. Fizeram com que alguns
dos cegos tocassem a cabeça e lhes
disseram: ‘isto é um elefante’.
Disseram o mesmo aos outros,
enquanto faziam com que tocassem a
tromba, ou as orelhas, ou as patas, ou
os pelos da extremidade do rabo do
elefante. Depois, o rei perguntou aos



cegos o que é um elefante e cada um
deu explicações diversas, conforme a
parte do elefante que lhe haviam
permitido tocar. Os cegos começaram
a discutir, e a discussão foi se
tornando violenta, até terminar
numa briga de socos entre os cegos,
que constitui o entretenimento que o
rei desejava.

Este conto é particularmente útil
para ilustrar a ideia relativista da
condição humana. Nós, os homens,
seríamos cegos que corremos o
perigo de absolutizar um
conhecimento parcial e inadequado,
inconscientes da nossa intrínseca
limitação (motivação teórica do
relativismo). Quando caímos nessa
tentação, adotamos um
comportamento violento e
desrespeitoso, incompatível com a
dignidade humana (motivação ética
do relativismo). O lógico seria que
aceitássemos a relatividade das
nossas ideias, não só porque isso



corresponde à índole do nosso pobre
conhecimento, mas também em
virtude do imperativo ético da
tolerância, do diálogo e do respeito
recíproco. A filosofia relativista se
apresenta a si mesma como o
pressuposto necessário da
democracia, do respeito e da
convivência. Mas essa filosofia não
parece dar-se conta de que o
relativismo torna possível a burla e o
abuso por parte de quem tem o
poder em suas mãos: no conto, o rei
que quer se divertir a custa dos
pobres cegos; na sociedade atual,
aqueles que promovem os seus
próprios interesses econômicos,
ideológicos, de poder político etc. à
custa dos demais, mediante o manejo
hábil e sem escrúpulos da opinião
pública e dos recursos do poder.

O que tudo isto tem a ver com a fé
cristã? Muito. Porque é essencial ao
Cristianismo o apresentar-se a si
mesmo como religio vera, como



religião verdadeira[4]. A fé cristã se
move no plano da verdade, e esse
plano é o seu espaço vital mínimo. A
religião cristã não é um mito, nem
um conjunto de ritos úteis para a
vida social e política, nem um
princípio inspirador de bons
sentimentos privados, nem uma
agência ética de cooperação
internacional. A fé cristã, antes de
mais, nos comunica a verdade acerca
de Deus, ainda que não
exaustivamente, e a verdade acerca
do homem e do sentido de sua
vida[5]. A fé cristã é incompatível
com a lógica do ‘como se’. Não se
reduz a dizer-nos que temos de nos
comportar ‘como se’ Deus nos tivesse
criado e, por conseguinte, ‘como se’
todos os homens fôssemos irmãos,
mas afirma, com pretensão
veritativa, que Deus criou o céu e a
terra e que todos somos igualmente
filhos de Deus. Diz-nos, além disto,
que Cristo é a revelação plena e
definitiva de Deus, “resplendor de



sua glória e imagem de seu ser”[6],
único mediador entre Deus e os
homens[7] e, portanto, não pode
admitir que Cristo seja somente o
rosto com o qual Deus se apresenta
aos europeus[8].

Talvez convenha repetir que a
convivência e o diálogo sereno com
os que não têm fé ou com aqueles
que sustentam outras doutrinas não
se opõem ao Cristianismo; na
verdade, é o contrário. O que é
incompatível com a fé cristã é a ideia
de que o Cristianismo, as outras
religiões monoteístas ou não
monoteístas, as místicas orientais
monistas, o ateísmo etc. são
igualmente verdadeiros, porque são
diversos modos limitados, cultural e
historicamente, de se fazer
referência a uma mesma realidade,
que, no fundo, nem uns nem outros
conhecem. Isto é, a fé cristã fica
dissolvida se a perspectiva da
verdade for evitada no plano teórico;



se aqueles que afirmam ou negam a
mesma coisa podem ter igualmente
razão ou podem ser considerados
como representantes de visões
complementares de uma mesma
realidade.

2. O relativismo religioso

A força do Cristianismo e o poder
para configurar e sanar a vida
pessoal e coletiva que demonstrou ao
longo da história, consiste em
implicar uma estreita síntese entre
fé, racionalidade e vida[9], na
medida em que a fé religiosa mostra
à consciência pessoal que a razão
verdadeira é o amor e que o amor é a
razão verdadeira[10]. Essa síntese se
rompe se a razão que deveria entrar
nela for relativista. Por isso,
dissemos no início que o relativismo
se converteu no problema central
que a evangelização tem que
enfrentar nos nossos dias. O
relativismo é assim problemático



porque – ainda que não chegue a ser
uma mutação de época da condição e
da inteligência humanas – comporta
uma desordem generalizada da
intencionalidade profunda da
consciência com relação à verdade,
que tem manifestações em todos os
âmbitos da vida.

Em primeiro lugar, existe hoje uma
interpretação relativista da religião.
É o que atualmente se conhece como
‘teologia do pluralismo religioso’.
Esta teoria teológica afirma que o
pluralismo das religiões não é só
uma realidade de fato, mas uma
realidade de direito. Deus quereria
positivamente as religiões não cristãs
como caminhos diversos através dos
quais os homens se unissem a Ele e
recebessem a salvação,
independentemente de Cristo. Cristo
tem, no máximo, uma posição de
particular importância, mas é só um
dos caminhos possíveis e,
claramente, nem exclusivo nem



inclusivo dos demais. Todas as
religiões seriam vias parciais, todas
poderiam aprender das outras algo
da verdade sobre Deus, em todas
haveria uma verdadeira revelação
divina.

Essa posição descansa sobre o
pressuposto da essencial relatividade
histórica e cultural da ação salvífica
de Deus em Jesus Cristo. A ação
salvífica universal da divindade se
realizaria através de diversas formas
limitadas, segundo a diversidade de
povos e culturas, sem se identificar
plenamente com nenhuma delas. A
verdade absoluta de Deus não
poderia ter uma expressão adequada
e suficiente na história e na
linguagem humana, sempre limitada
e relativa. As ações e as palavras de
Cristo estariam submetidas a essa
relatividade, pouco mais ou pouco
menos que as ações e as palavras das
outras grandes figuras religiosas da
humanidade. A figura de Cristo não



teria um valor absoluto e universal.
Nada do que aparece na história
poderia ter esse valor[11]. Não nos
deteremos agora em explicar os
diversos modos em que se tem
pretendido justificar esta
concepção[12].

Destas complexas teorias ocupou-se a
encíclica Redemptoris Missio[13], de
João Paulo II, e a declaração Dominus
Iesus[14]. É fácil dar-se conta de que
tais teorias teológicas dissolvem a
cristologia e relativizam a revelação
levada a cabo por Cristo, que seria
limitada, incompleta e
imperfeita[15], e que deixaria um
espaço livre para outras revelações
independentes e autônomas[16].
Para os que sustentam estas teorias é
determinante o imperativo ético do
diálogo com os representantes das
grandes religiões asiáticas, que não
seria possível não se aceitar como
ponto de partida que essas religiões
têm um valor salvífico autônomo,



não derivado e não dirigido a Cristo.
Também neste caso o relativismo
teórico (dogmático) obedece, em boa
parte, a uma motivação de ordem
prática (o imperativo do diálogo).
Estamos, pois, perante outra versão
do conhecido tema kantiano da
primazia da razão prática sobre a
razão teórica.

Faz-se necessário esclarecer que o
que acabamos de dizer em nada
prejulga a salvação dos que não têm
a fé cristã. O único que se diz é que
também os não cristãos que vivem
com retidão segundo a sua
consciência se salvam por Cristo e
em Cristo, embora nesta terra não o
tenham conhecido. Cristo é o
Redentor e o Salvador universal do
gênero humano. Ele é a salvação de
todos os que se salvam.

3. O relativismo ético-social

Passamos a ocupar-nos do
relativismo ético-social. Esta



expressão significa não só que o
relativismo atual tem muitas e
evidentes manifestações no âmbito
ético-social, mas também – e
principalmente – que se apresenta
como se estivesse justificado por
razões ético-sociais. Isto explica tanto
a facilidade com que se difunde
quanto a escassa eficácia que têm
certas tentativas de combatê-lo.

Vejamos como Habermas formula
essa justificação ético-social. Na
sociedade atual encontramos um
pluralismo de projetos de vida e de
concepções do bem humano. Este
fato nos propõe a seguinte
alternativa: ou se renuncia à
pretensão clássica de pronunciar
juízos de valor sobre as diversas
formas de vida que a experiência nos
oferece ou, então, se há de renunciar
a defender o ideal da tolerância, para
o qual cada concepção da vida vale
tanto como qualquer outra, ou, pelo
menos, tem o mesmo direito a



existir[17]. A mesma ideia é expressa
de modo mais sintético por um
conhecido jurista argentino: “Se a
existência de razões para modos de
vida não fosse utilizada para
justificar o emprego da coação, a
tolerância seria compatível com os
compromissos mais profundos”[18].
A força deste tipo de raciocínio
consiste em que, historicamente,
muitas vezes nós, os homens,
sacrificamos violentamente a
liberdade sobre o altar da verdade.
Por isso, com um pouco de
habilidade dialética não é difícil
fazer passar por defesa da liberdade
atitudes e concepções que, na
realidade, caem no extremo oposto
de sacrificar violentamente a
verdade sobre o altar da liberdade.

Isto se vê claramente no modo em
que a mentalidade relativista ataca
os seus adversários. A quem afirmar,
por exemplo, que a
heterossexualidade pertence à



essência do casamento, não se lhe diz
que essa tese é falsa, mas se lhe
acusa de fundamentalismo religioso,
de intolerância ou de espírito anti-
moderno. Menos ainda se lhe dirá
que a tese contrária é verdadeira,
isto é, não se tentará demonstrar que
a heterossexualidade nada tem a ver
com o casamento. O característico da
mentalidade relativista é pensar que
esta tese é uma das teses que existe
na sociedade juntamente com a sua
contrária e, talvez, com outras mais,
e que, em suma, todas têm igual
valor e o mesmo direito a serem
socialmente reconhecidas. Ninguém
é obrigado a se casar com uma
pessoa do mesmo sexo, mas quem
quiser fazê-lo deve poder fazê-lo. É o
mesmo raciocínio com o qual se
justifica a legalização do aborto e de
outros atentados contra a vida de
seres humanos que, pelo estado em
que se encontram, não podem
reivindicar ativamente os seus
direitos, e cuja colaboração não é



necessária a nós. Ninguém é
obrigado a abortar, mas quem
pensar que deve fazê-lo, deve poder
fazê-lo.

Pode-se criticar a mentalidade
relativista de muitas formas,
conforme as circunstâncias. Mas o
que nunca se deve fazer é reforçar,
com as próprias palavras ou atitudes,
aquilo que nessa mentalidade é mais
persuasivo. Isto é: quem ataca o
relativismo não pode dar a
impressão de que está disposto a
sacrificar a liberdade sobre o altar da
verdade. Pelo contrário, deve-se
demonstrar que se é muito sensível
ao fato – de per si, bastante claro –
que a passagem da perspectiva
teórica à perspectiva ético-política
tem de se fazer com muito cuidado.
Uma coisa é ser inadmissível que
aqueles que afirmam e aqueles que
negam o mesmo tenham igualmente
razão; outra coisa seria dizer que só
os que pensam de um determinado



modo podem desfrutar de todos os
direitos civis de liberdade no âmbito
do Estado. Deve-se evitar qualquer
tipo de confusão entre o plano
teórico e o plano ético-político: uma
coisa é a relação da consciência com
a verdade e outra, bem diferente, é a
justiça para com as pessoas.
Seguindo esta lógica, poder-se-á
mostrar depois, de modo crível, que
de uma afirmação que pretende
dizer como as coisas são, isto é, de
uma tese especulativa, só cabe dizer
que é verdadeira ou falsa. As teses
especulativas não são nem fortes
nem débeis, nem privadas nem
públicas, nem frias nem quentes,
nem violentas nem pacíficas, nem
autoritárias nem democráticas, nem
progressistas nem conservadoras,
nem boas nem más. São
simplesmente verdadeiras ou falsas.
O que pensaríamos de quem, ao
expor uma demonstração
matemática ou uma explicação
médica, começasse a dizer que esses



conhecimentos científicos têm só
uma validade privada ou então que
constituem uma teoria muito
democrática? Se existe completa
certeza de que um fármaco permite
deter um tumor, trata-se, pura e
simplesmente, de uma verdade
médica, e não há nada mais a se
acrescentar. Porém, é cabível
qualificar uma forma de conceber os
direitos civis ou a estrutura do
Estado de autoritária ou de
democrática, de justa ou de injusta,
de conservadora ou de reformista.
Ao mesmo tempo, é preciso recordar
que existem realidades, como o
casamento, que são, a uma só vez,
objeto de um conhecimento
verdadeiro e de uma regulação
prática segundo a justiça. Em caso de
conflito, é preciso encontrar o modo
de salvar tanto a verdade quanto a
justiça para com as pessoas, para o
qual se há de ter muito em conta –
entre outras coisas – o aspecto



‘expressivo’ ou educativo das leis
civis[19].

No Discurso de 22 de dezembro de
2005, Bento XVI distinguiu com
muita nitidez a relação da
consciência com a verdade das
relações de justiça entre as pessoas.
Transcrevo um parágrafo muito
significativo: “se a liberdade religiosa
for considerada como expressão da
incapacidade do homem para
encontrar a verdade e,
consequentemente, se tornar
canonização do relativismo então
passa impropriamente de
necessidade social e histórica para o
nível metafísico. E fica privada do
seu verdadeiro sentido, com a
consequência de não poder ser aceita
por quem crê que o homem é capaz
de conhecer a verdade de Deus e,
com base na dignidade interior da
verdade, está ligado a tal
conhecimento. Uma coisa
completamente diversa é, porém,



considerar a liberdade de religião
como uma necessidade derivante da
convivência humana, aliás, como
uma consequência intrínseca da
verdade que não pode ser imposta do
exterior, mas deve ser feita pelo
próprio homem somente mediante o
processo do convencimento. O
Concílio Vaticano II, com o Decreto
sobre a liberdade religiosa,
reconhecendo e fazendo seu um
princípio essencial do Estado
moderno, recuperou novamente o
patrimônio mais profundo da
Igreja”[20].

Bento XVI dá mostras de um fino
discernimento quando reconhece
que no Concílio Vaticano II a Igreja
fez seu um princípio ético-político do
Estado moderno, e que o fez
recuperando algo que pertencia à
tradição católica. Sua posição está
cheia de matizes. E, desse modo,
esclarece que “quem pensava que
com este ‘sim’ fundamental para a



era moderna se dissipassem todas as
tensões e a ‘abertura ao mundo’
assim realizada transformasse tudo
em pura harmonia, tinha
subestimado as tensões internas e
também as contradições da própria
era moderna; tinha subestimado a
perigosa fragilidade da natureza
humana que em todos os períodos da
história e em cada constelação
histórica é uma ameaça para o
caminho do homem”[21]. E se afirma
que “não podia ser intenção do
Concílio abolir esta contradição do
Evangelho em relação aos perigos e
aos erros do homem”, diz também
que é um bem fazer todo o possível
por evitar as “contradições errôneas
ou supérfluas, para apresentar a este
nosso mundo a exigência do
Evangelho em toda a sua grandeza e
pureza”[22]. E, assinalando o fundo
do problema, acrescenta que “[o]
passo dado pelo Concílio em direção
à era moderna, que de modo tão
impreciso foi apresentado como



‘abertura ao mundo’ pertence
definitivamente ao perene problema
da relação entre fé e razão, que se
apresenta sempre de novas
formas”[23].

O raciocínio de Bento XVI mostra
uma maneira de enfrentar de modo
justo e matizado a uma posição
tremendamente insidiosa como é a
do relativismo ético-social.

4. Os problemas antropológicos do
relativismo

Dissemos que o relativismo no
campo ético-social se apoia numa
motivação de ordem prática: quer
permitir fazer algo a quem o deseja,
sem produzir dano aos outros, e isto
seria uma ampliação da liberdade.
Mas o valor dessa motivação é só
aparente. A mentalidade relativista
comporta uma profunda desordem
antropológica, que tem custos
pessoais e sociais muito altos. A
natureza desta desordem



antropológica é bastante complexa e
altamente problemática. Aqui vou
mencionar só dois problemas.

O primeiro é que a mentalidade
relativista está unida a uma
excessiva acentuação da dimensão
técnica da inteligência humana e dos
impulsos ligados à expansão do eu
com os quais essa dimensão da
inteligência está relacionada, o que
leva consigo a depressão da
dimensão sapiencial da inteligência
e, por conseguinte, das tendências
transitivas e transcendentes da
pessoa, com as quais esta segunda
dimensão da inteligência está
aparentada.

O que aqui se chama dimensão
técnica da inteligência humana e que
outros autores chamam por outros
nomes[24] é a evidente e necessária
atividade da inteligência que nos
permite orientar-nos no meio
ambiente, garantindo a subsistência



e a satisfação das necessidades
básicas. Cunha conceitos, capta
relações, conhece a ordem das coisas
etc. com a finalidade de dominar e de
explorar a natureza, fabricar os
instrumentos e obter os recursos que
necessitamos. Graças a esta função
da inteligência, as coisas e as forças
da natureza tornam-se objetos
domináveis e manipuláveis para o
nosso proveito. Deste ponto de vista,
conhecer é poder: poder dominar,
poder manipular, poder viver
melhor.

A função sapiencial da inteligência
visa, pelo contrário, a entender o
significado do mundo e o sentido da
vida humana. Cunha conceitos não
com a finalidade de dominar, mas de
alcançar as verdades e as concepções
do mundo que possam dar resposta
satisfatória à pergunta pelo sentido
de nossa existência, resposta que, em
longo prazo, nos resulta tão
necessária como o pão e a água.



A sistemática fuga ou evasão do
plano da verdade, que estamos
chamando mentalidade relativista,
comporta um desequilíbrio destas
duas funções da inteligência e das
tendências que a ela estão ligadas. O
predomínio da função técnica
significa o predomínio, em nível
pessoal e cultural, dos impulsos
voltados aos valores vitais (o prazer,
o bem-estar, a ausência de sacrifício
e de esforço), através dos quais se
afirma e se expande o eu individual.
A depressão da função sapiencial da
inteligência comporta a inibição das
tendências transitivas, isto é, das
tendências sociais e altruístas e,
sobretudo, uma diminuição da
capacidade de autotranscedência, em
razão do que a pessoa fica fechada
nos limites do individualismo
egoísta. Em termos mais simples: o
desejo ansioso de ter, de triunfar, de
subir, de descansar e de se divertir,
de levar uma vida fácil e prazenteira,
prevalece sobre o desejo de saber, de



refletir, de dar um sentido ao que se
faz, de ajudar os outros com o
próprio trabalho, de transcender o
reduzido âmbito dos nossos
interesses vitais imediatos. Fica
quase bloqueada a transcendência
horizontal (dirigida aos outros e à
coletividade) e também a vertical
(dirigida aos valores ideais absolutos,
a Deus).

O segundo problema está
estreitamente vinculado ao primeiro.
A falta de sensibilidade para com a
verdade e para com as questões
relativas ao sentido do viver leva
consigo a deformação – quando não
a corrupção – da ideia e da
experiência da liberdade; da própria
liberdade, em primeiro lugar. Não
pode estranhar que a consolidação
social e legal dos modos de vida
congruentes com a desordem
antropológica de que estamos
falando se fundamentem sempre
invocando a liberdade, realidade



certamente sacrossanta, mas que é
preciso entender em seu verdadeiro
sentido. Invoca-se a liberdade como
liberdade de abortar, liberdade de
ignorar, liberdade de não saber falar
senão com palavras soezes, liberdade
de não dever dar razão das próprias
convicções, liberdade de incomodar
e, antes de tudo e sobretudo,
liberdade de impor aos outros uma
filosofia relativista, que todos
teríamos que aplaudir como filosofia
da liberdade. Quem lhe negar o
aplauso será submetido a um
processo de linchamento social e
cultural muito difícil de aguentar.
Penso que estas considerações
podem ajudar a entender em que
sentido Bento XVI fala de ‘ditadura
do relativismo’.

Tudo isto também tem muito a ver,
negativamente, com a fé cristã.
Quem pensa que existe uma verdade
e que essa verdade pode ser
alcançada com certeza mesmo em



meio de muitas dificuldades, quem
pensa que nem tudo pode ser de
outra maneira, isto é, quem pensa
que a nossa capacidade de modelar
culturalmente o amor, o casamento,
a geração, a ordenação da
convivência no Estado etc. tem
limites que não podem ser
superados, pensa, em suma, que
existe uma inteligência mais alta do
que a humana. É a inteligência do
Criador, que determina o que as
coisas são e os limites do nosso poder
de transformá-las. O relativista pensa
o contrário. O relativismo parece um
agnosticismo. Quem puder pensar de
modo relativista até as últimas
consequência, verá que é muito mais
próximo ao ateísmo prático. Não me
parece compatível a convicção de
que Deus criou o homem e a mulher
com a ideia de que pode existir um
casamento entre pessoas do mesmo
sexo. Isto só será possível se o
casamento fosse simplesmente uma
criação cultural: nós o estruturamos,



há séculos, de um modo, e agora
somos livres para estruturá-lo de
outro modo.

O relativismo responde a uma
concepção profunda da vida que
procura impor. O relativista pensa
que o modo de alcançar a maior
felicidade possível neste pobre
mundo nosso – que sempre é uma
felicidade fragmentada e limitada – é
evitar a questão da verdade, que
seria uma complicação inútil e
nociva, causa de tantas quebradeiras
de cabeça. Mas esta concepção se
encontra com o problema de que os
homens, além de desejarem ser
felizes, de quererem gozar, de
aspirarem a carecer de vínculos para
se moverem à vontade, têm também
uma inteligência e desejam conhecer
o sentido do seu viver. Aristóteles
iniciou a sua Metafísica dizendo que
todo homem, por natureza, deseja
saber[25]. E Cristo acrescentou que
“não só de pão vive o homem, mas de



toda palavra que sai da boca de
Deus”[26].

O desejo de saber e a fome da
palavra que procede da boca de Deus
são inextinguíveis, e nenhum
aparato comunicativo ou coercitivo
poderá fazê-los desaparecer da vida
humana. Por isso, estou convencido
de que a hora atual é uma hora cheia
de esperança e de que o futuro é
muito mais promissor do que parece.
Com as presentes reflexões, que não
querem ser negativas, só se
pretendeu expor com seriedade e
realismo o aspecto da presente
conjuntura que Bento XVI tem
chamado relativismo, bem como a
sua incidência na prática e na
difusão da fé cristã no mundo atual.

[1] Aqui teremos em conta os
seguintes textos: Ratzinger, J. Fede,



verità, tolleranza. Il Cristianesimo e le
religioni del mondo. Siena: Cantagalli,
2003 (trad. Fé, verdade, tolerância. 
Instituto "Raimundo Lúlio", 2005);
a homilia da ‘Missa pro eligendo
Romano Pontifice’, celebrada na
basílica vaticana em 18 de abril de
2005 e o importantíssimo Discurso de
Bento XVI à Cúria Romana por
ocasião do Natal, de 22 de dezembro
de 2005.

[2] Cf., por exemplo, Ratzinger, J. 
Fede, verità, tolleranza. Il
Cristianesimo e le religioni del mondo,
cit., p. 121. Veja-se também a homilia
anteriormente mencionada de 18 de
abril de 2005.

[3] Cf. Ratzinger, J. Fede, verità,
tolleranza…, cit. pp. 170 ss.

[4] Cf. ibid., pp. 170-192.

[5] Dizemos que o conhecimento de
Deus que nos dá a fé não é exaustivo
porque no Céu conheceremos a Deus



muitíssimo melhor. No entanto, o
que nos diz a Revelação é
verdadeiro, e é tudo o que Deus quis
dar-nos a conhecer de Si mesmo. Não
há outra fonte para conhecer mais
verdades acerca de Deus. Não há
outras revelações.

[6] Hb 1, 3.

[7] Cfr. 1 Tm 2, 5.

[8] Esta é a tese defendida em
princípios do século XX por E.
Troeltsch. Cf. L’assoluteza del
cristianesimo e la storia delle
religioni. Napoli: Morano, 1968.

[9] Esta é uma ideia muito presente
ao longo do livro anteriormente
citado Fede, verità e tolleranza….

[10] Cf. Ratzinger, J. Fede, verità e
tolleranza…, cit., p. 192.

[11] Uma exposição e uma defesa da
tese pluralista pode se encontrar em:



Knitter, P. No Other Name? A Critical
Survey of Christian Attitudes towards
the World Religions. Maryknoll (NY):
Orbis Books, 1985; Hick, J. An
Interpretation of Religion. Human
Responses to Transcendent. London:
Yale University Press, 1989;
Amaladoss, M. ‘The pluralism of
Religions and the Significance of
Christ’, In: Idem. Making All Things
New: Dialogue, Pluralism and
Evangelization in Asia. Anand:
Gujarat Sahistya Prakash, 1990, pp.
243-268; Idem. ‘Mission and
Servanthood’ In: Third Millenium 2
(1999), pp. 59-66; Idem. ‘Jésus Christ,
le seul sauveur, et la mission’ In: 
Spiritus 159 (2000), pp. 148-157; Idem,
‘‘Do not judge…’ (Mt 7:1)’ In: 
Jeevadhara 31/183 (2001), pp.
179-182; Wilfred, F. Beyond Settled
Foundations. Madras: The Journey of
Indian Theology, 1993.

[12] Uns afirmam que o Verbo não
encarnado, Logos ásarkos ou Logos



cósmico, desenvolve uma ação
salvífica muito mais ampla que a do
Verbo Encarnado, isto é, que a do 
Logos énsarkos (cf., por exemplo,
Dupuis, J. Verso una teologia del
pluralismo religioso. Brescia:
Queriniana, 1997, p. 404). Porém,
outros dizem que é o Espírito Santo
que desenvolve uma ação salvífica
separada e independente da de
Cristo, e fundamentam no Espírito
Santo o valor salvífico autônomo das
religiões não cristãs e a verdadeira
revelação contida nelas.

[13] Cf. João Paulo II. Carta Encíclica
Redemptoris Missio sobre a
permanente validade do mandato
missionário, 07-XII-1990.

[14] Cf. Congregação para a Doutrina
da Fé. Declaração Dominus Iesus 
sobre a unicidade e a universalidade
salvífica de Jesus Cristo e da Igreja,
06-VIII-2000.



[15] Cf. Dupuis, J. Verso una teologia
del pluralismo religioso, cit., pp. 367 e
403.

[16] Cf. ibid., pp. 332 e 342.

[17] Cf. Habermas, J. Teoria della
morale. Bari-Roma: Laterza, 1995, p.
88 (original: Erläuterungen zur
Diskursrthik, Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1991).

[18] Nino, C. S. Ética y derechos
humanos. Un ensayo de
fundamentación. Barcelona: Ariel,
1989, p. 195.

[19] Chama-se aspecto ‘expressivo’
das leis civis o fato inegável de que as
leis, além de permitir ou de proibir
algo, expressam uma concepção do
homem, da vida, do casamento e,
desse modo, têm um efeito educativo
de sinal positivo ou negativo.



[20] Bento XVI. Discurso à Cúria
Romana por ocasião do Natal,
22/12/2005.

[21] Ibidem.

[22] Ibidem.

[23] Ibidem.

[24] Philipp Lersch a chama função
intelectual e denomina função
espiritual da inteligência a que nós
chamamos função sapiencial. Cf.
Lersch, Ph. La estrutuctura de la
personalidad, 4ª ed. Barcelona:
Scientia, 1963, pp. 399-404.

[25] Cf. Aristóteles. Metafísica, I, 1:
980 a 1.

[26] Mt 4, 4.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia.html
https://opusdei.org/pt-br/article/relativismo-verdade-e-fe/


opusdei.org/pt-br/article/relativismo-
verdade-e-fe/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/relativismo-verdade-e-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/relativismo-verdade-e-fe/

	Relativismo, verdade e fé

