
opusdei.org

Livro digital da
exortação apostólica
“Redemptoris
Custos”

Para facilitar a meditação sobre
São José, neste ano dedicado a
ele, incluímos no site um livro
digital gratuito com a Exortação
Apostólica “Redemptoris
Custos” do sumo pontífice João
Paulo II sobre a figura e a
missão de São José na vida de
Cristo e da Igreja.

22/01/2021



Aos Bispos,

aos Sacerdotes e Diáconos,

aos Religiosos e Religiosas e

a todos os fiéis da Igreja católica

INTRODUÇÃO

1. Chamado a proteger o Redentor, 
“José fez como lhe ordenara o anjo do
Senhor e recebeu a sua esposa” (Mt 1,
24).

Inspirando-se no Evangelho, os
Padres da Igreja, desde os primeiros
séculos, puseram em relevo que São
José, assim como cuidou com amor
de Maria e se dedicou com empenho
jubiloso à educação de Jesus
Cristo[1], assim também guarda e
protege o seu Corpo místico, a Igreja,
da qual a Virgem Santíssima é figura
e modelo.

No centenário da publicação da Carta
Encíclica Quamquam pluries do Papa

https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/


Leão XIII[2] e seguindo a
plurissecular veneração para com
São José, desejo apresentar à vossa
consideração, amados Irmãos e
Irmãs, algumas reflexões sobre
aquele a quem Deus “confiou a
guarda dos seus tesouros mais
preciosos”[3]. É para mim uma
alegria cumprir este dever pastoral,
no intuito de que cresça em todos a
devoção ao Patrono da Igreja
universal e o amor ao Redentor, que
ele serviu de maneira exemplar.

Desta forma, todo o povo cristão não
só recorrerá a São José com maior
fervor e invocará confiadamente o
seu patrocínio, mas também terá
sempre diante dos olhos o seu modo
humilde e amadurecido de servir e
de “participar” na economia da
salvação[4]. Tenho para mim,
efetivamente, que o fato de se
considerar novamente a participação
do Esposo de Maria no mistério
divino permitirá à Igreja, na sua



caminhada para o futuro juntamente
com toda a humanidade, reencontrar
continuamente a própria identidade,
no âmbito deste desígnio redentor, 
que tem o seu fundamento no mistério
da Encarnação.

Foi precisamente neste mistério que
José de Nazaré “participou” como
nenhuma outra pessoa humana, à
exceção de Maria, a Mãe do Verbo
Encarnado. Ele participou em tal
mistério simultaneamente com
Maria, envolvido na realidade do
mesmo evento salvífico, e foi
depositário do mesmo amor, em
virtude do qual o eterno Pai “nos
predestinou a sermos adoptados
como filhos, por intermédio de Jesus
Cristo” (Ef 1, 5).

I. O CONTEXTO EVANGÉLICO

O matrimônio com Maria

2. “José, Filho de Davi, não tenhas
medo de receber Maria como tua



esposa, porque ela concebeu pela
ação do Espírito Santo. Ela dará à luz
um filho, e tu lhe darás o nome de
Jesus, pois ele vai salvar o seu povo
dos seus pecados” (Mt 1, 20-21).

Nestas palavras está contido o núcleo
central da verdade bíblica sobre São
José; é o momento da sua existência
ao qual se referem em particular os
Padres da Igreja.

O evangelista São Mateus explica o
significado deste momento,
esboçando também a maneira como
José o viveu. Todavia, para se
compreender plenamente o seu
conteúdo e o seu contexto, é
importante ter presente a passagem
paralela do Evangelho de São Lucas.
Com efeito, a origem da gravidez de
Maria, por “obra do Espírito Santo” –
posta em relação com o versículo que
diz “a origem de Jesus Cristo foi
assim: Maria, sua mãe, estava 
prometida em casamento a José, e,



antes de viverem juntos, ela ficou
grávida pela ação do Espírito
Santo” (Mt 1, 18) encontra uma
descrição mais ampla e mais
explícita naquilo que lemos em São
Lucas sobre a anunciação do
nascimento de Jesus: “O anjo Gabriel
foi enviado por Deus a uma cidade
de Galileia, chamada Nazaré, a uma
virgem desposada com um homem
chamado José, da casa de Davi. E o
nome da virgem era Maria” (Lc 1,
26-27). As palavras do anjo: “Alegra-
te, cheia de graça, o Senhor está
contigo” (Lc 1, 28) provocaram em
Maria uma perturbação íntima e
simultaneamente estimularam-na a
refletir. Então, o mensageiro
tranquilizou a Virgem e, ao mesmo
tempo, revelou-lhe o desígnio
especial de Deus a seu respeito: “Não
tenhas medo, Maria, porque
encontraste graça diante de Deus. Eis
que conceberás e darás à luz um
filho, a quem porás o nome de Jesus.
Ele será grande, será chamado Filho



do Altíssimo, e o Senhor Deus lhe
dará o trono de seu pai Davi” (Lc 1,
30-32).

O Evangelista tinha afirmado, pouco
antes, que, no momento da
Anunciação, Maria estava desposada
com um homem chamado José, da
casa de Davi. A natureza destes 
esponsais é explicitada,
indiretamente, quando Maria, depois
de ter ouvido aquilo que o
mensageiro dissera do nascimento
do filho, pergunta: “Como se
realizará isso, pois eu não conheço
homem?” (Lc 1, 34). E então é-lhe
dada esta resposta: “O Espírito virá
sobre ti, e o poder do altíssimo te
cobrirá com sua sombra. Por isso, o
menino que vai nascer será chamado
santo, Filho de Deus” (Lc 1, 35).
Maria, embora fosse já “desposada”
com José, permanecerá virgem, pois
o menino, nela concebido desde o
momento da Anunciação, era



concebido por obra do Espírito
Santo.

Neste ponto o texto de São Lucas
coincide com o texto de São Mateus
(1, 18) e serve-nos para explicar o
que lemos neste último. Se, depois do
desponsório com José, se verificou
que Maria “tinha concebido por obra
do Espírito Santo”, este fato
corresponde a todo o conteúdo da
Anunciação e, em particular, às
últimas palavras pronunciadas por
Maria: “Faça-se em mim segundo a
tua palavra” (Lc 1, 38).
Correspondendo ao desígnio claro de
Deus, Maria, com o passar dos dias e
das semanas, manifesta-se, diante
das pessoas e diante de José, como
estando “grávida”, como mulher que
deve dar à luz e que traz em si o
mistério da maternidade.

3. Nestas circunstâncias, “José, seu
marido, era justo e, não querendo
denunciá-la, resolveu abandonar



Maria, em segredo” (Mt 1, 19). Ele não
sabia como comportar-se perante a
“surpreendente” maternidade de
Maria. Buscava, certamente, uma
resposta para essa interrogação
inquietante; mas procurava,
sobretudo, uma maneira airosa de
sair daquela situação difícil para ele. 
Enquanto “pensava nisso, eis que o
anjo do Senhor lhe apareceu, em
sonho, e lhe disse: ‘José, Filho de
Davi, não tenhas medo de receber
Maria como tua esposa, porque ela
concebeu pela ação do Espírito
Santo. Ela dará à luz um filho, e tu
lhe darás o nome de Jesus, pois ele
vai salvar o seu povo dos seus
pecados’“ (Mt 1, 20-21).

Existe uma estreita analogia entre a
“Anunciação” do texto de São Mateus
e a do texto de São Lucas. O
mensageiro divino introduz José no
mistério da maternidade de Maria.
Aquela que, segundo a lei, é a sua
“esposa”, permanecendo virgem,



tornou-se mãe pela virtude do
Espírito Santo. E quando o Filho que
Maria traz no seio vier ao mundo
receberá o nome de Jesus. Este nome
era bem conhecido entre os
Israelitas; e, por vezes, era por eles
posto aos filhos. Neste caso, porém, 
trata-se de um Filho que – segundo a
promessa divina– realizará
plenamente o que este nome significa:
Jesus – Yehosua, que quer dizer
“Deus salva”.

O mensageiro dirige-se a José como
“esposo de Maria”; dirige-se a quem,
a seu tempo, deverá pôr tal nome ao
Filho que vai nascer da Virgem de
Nazaré, desposada com ele. Dirige-se
a José, portanto, confiando-lhe os
encargos de um pai terreno em
relação ao Filho de Maria.

“Quando acordou, José fez conforme
o anjo do Senhor havia mandado, e
aceitou sua esposa” (Mt 1, 24). Ele 
recebeu-a com todo o mistério da sua



maternidade; recebeu-a com o Filho
que havia de vir ao mundo, por obra
do Espírito Santo: demonstrou deste
modo uma disponibilidade de
vontade, semelhante à disponibilidade
de Maria, em ordem àquilo que Deus
lhe pedia por meio do seu
mensageiro.

II. O DEPOSITÁRIO DO MISTÉRIO
DE DEUS

4. Quando Maria, pouco tempo
depois da Anunciação, se dirigiu a
casa de Zacarias para visitar Isabel
sua parente, ouviu, precisamente
quando a saudava, as palavras
pronunciadas pela própria Isabel,
“cheia do Espírito Santo” (cf. Lc 1,
41). Além das palavras que se
relacionavam com a saudação do
anjo na Anunciação, Isabel disse:
“Feliz daquela que acreditou que
teriam cumprimento as coisas que lhe
foram ditas da parte do Senhor” (Lc 1,
45). Estas palavras constituíram o



pensamento-guia da Encíclica 
Redemptoris Mater, com a qual tive a
intenção de aprofundar o
ensinamento do Concílio Vaticano II,
quando afirma: “A Bem-aventurada
Virgem Maria avançou no caminho da
fé e conservou fielmente a união com
seu Filho até à Cruz”[5], “indo
adiante”[6] de todos aqueles que,
pela via da fé, seguem Cristo.

Ora, no início desta peregrinação, a
fé de Maria encontra-se com a fé de
José. Se Isabel disse da Mãe do
Redentor: “Feliz daquela que
acreditou”, esta bem-aventurança
pode, em certo sentido, ser referida
também a José, porque, de modo
análogo, ele respondeu
afirmativamente à Palavra de Deus,
quando esta lhe foi transmitida
naquele momento decisivo. A bem da
verdade, José não respondeu ao
“anúncio” do anjo como Maria; mas
“fez como lhe ordenara o anjo do
Senhor e recebeu a sua esposa”. Isto



que ele fez é puríssima “obediência
da fé” (cf. Rom 1, 5; 16, 26; 2 Cor 10,
5-6).

Pode dizer-se que aquilo que José fez
o uniu, de uma maneira
absolutamente especial, à fé de
Maria: ele aceitou como verdade
proveniente de Deus o que ela já
tinha aceitado na Anunciação. O
Concílio ensina: “A Deus que revela é
devida a "obediência da fé" (...); pela
fé, o homem entrega-se total e
livremente a Deus, prestando-lhe ‘o
obséquio pleno da inteligência e da
vontade’ e dando voluntário
assentimento à sua revelação”[7]. A
frase acabada de citar, que diz
respeito à própria essência da fé, 
aplica-se perfeitamente a José de
Nazaré.

5. Ele tornou-se, portanto, um
depositário singular do mistério
”escondido desde todos os séculos em
Deus” (cf. Ef 3, 9), como se tornara



Maria, naquele momento decisivo
que é chamado pelo Apóstolo
“plenitude dos tempos”, quando
“Deus enviou o seu Filho, nascido de
mulher... para resgatar os que se
encontravam sob o jugo da lei e para
que recebêssemos a adoção de
filhos” (Gal. 4, 4-5). “Aprouve a Deus
– ensina o Concílio – na sua bondade
e sabedoria, revelar-se a si mesmo e
dar a conhecer o mistério da sua
vontade (cf. Ef 1, 9), pelo qual os
homens, através de Cristo, Verbo
Encarnado, têm acesso ao Pai no
Espírito Santo e se tornam
participantes da natureza divina (cf. 
Ef 2, 18; 2 Pe 1, 4)”[8].

Deste mistério divino, juntamente com
Maria, José é o primeiro depositário.
Simultaneamente com Maria – e
também em relação com Maria – ele
participa nesta fase culminante da
auto revelação de Deus em Cristo; e
nela participa desde o primeiro
momento. Tendo diante dos olhos os



textos de ambos os Evangelistas, São
Mateus e São Lucas, pode também
dizer-se que José foi o primeiro a 
participar na mesma fé da Mãe de
Deus e que, procedendo deste modo,
ele dá apoio à sua esposa na fé na
Anunciação divina. Ele é igualmente
quem primeiro foi posto por Deus no
caminho daquela “peregrinação da
fé”, na qual Maria, sobretudo no
momento do Calvário e de
Pentecostes, irá adiante, de maneira
perfeita[9].

6. A caminhada própria de José, a sua
peregrinação da fé terminaria antes;
ou seja, antes de Maria estar de pé
junto à Cruz no Gólgota e antes que
Ela – tendo Cristo voltado para o seio
do Pai se encontre no Cenáculo do
Pentecostes, no dia da manifestação
ao mundo da Igreja, nascida pelo
poder do Espírito da verdade. E,
contudo, a caminhada da fé de José
seguiu a mesma direção, permaneceu
totalmente determinada pelo mesmo



mistério, de que ele, juntamente com
Maria, se tinha tornado o primeiro
depositário. A Encarnação e a
Redenção constituem uma unidade
orgânica e indissolúvel, na qual a
“economia da Revelação se realiza
por meio de ações e palavras,
intimamente relacionadas entre
si”[10]. Precisamente por causa desta
unidade, o Papa João XXIII, que tinha
uma grande devoção a São José,
estabeleceu que no Cânon romano da
Missa, memorial perpétuo da
Redenção, fosse inserido o nome
dele, ao lado do nome de Maria e
antes do dos Apóstolos, dos Sumos
Pontífices e dos Mártires[11].

O serviço da paternidade

7. Como se deduz dos textos
evangélicos, o matrimônio com
Maria é o fundamento jurídico da
paternidade de José. Foi para
garantir a proteção paterna a Jesus
que Deus escolheu José como esposo



de Maria. Por conseguinte, a
paternidade de José – uma relação
que o coloca o mais perto possível de
Cristo, termo de toda e qualquer
eleição e predestinação (cf. Rom 8,
28-29) – passa através do matrimônio
com Maria, ou seja, através da
família.

Os Evangelistas, embora afirmem
claramente que Jesus foi concebido
por obra do Espírito Santo e que
naquele matrimônio a virgindade foi
preservada (cf. Mt 1, 18-25; Lc 1,
26-38), chamam a José esposo de
Maria e a Maria esposa de José (cf. 
Mt 1, 16. 18-20; Lc 1, 27; 2, 5).

E também para a Igreja, se por um
lado é importante professar a
concepção virginal de Jesus, por
outro, não é menos importante
defender o matrimônio de Maria com
José, porque é deste matrimônio que
depende, juridicamente, a
paternidade de José. Daqui se



compreende a razão pela qual as
gerações são enumeradas segundo a
genealogia de José: “E porque não
deviam ser – pergunta-se Santo
Agostinho – através de José? Não era
porventura José o marido de Maria?
(...). A Escritura afirma, por meio da
autoridade angélica, que ele era o
marido. Não temas, diz, receber
contigo Maria, tua esposa, pois o que
nela se gerou é obra do Espírito Santo.
E é-lhe mandado que imponha o
nome ao menino, se bem que não
seja nascido do seu sêmen. Aí se diz,
ainda: Ela dará à luz um filho, a quem
porás o nome de Jesus. A Escritura
sabe que Jesus não nasceu do sêmen
de José; e porque ele mostra
preocupação quanto à origem da
gravidez dela (Maria), é dito: provém
do Espírito Santo. E, todavia, não lhe
é tirada a autoridade paterna, uma
vez que lhe é ordenado que seja ele a
dar o nome ao menino. Por fim,
também a própria Virgem Maria,
bem consciente de não ter concebido



Cristo da união conjugal com ele,
chama-o apesar disso pai de
Cristo”[12].

O filho de Maria é também filho de
José, em virtude do vínculo
matrimonial que os une: “Por motivo
daquele matrimônio fiel, ambos
mereceram ser chamados pais de
Cristo, não apenas a Mãe, mas
também aquele que era seu pai, do
mesmo modo que era cônjuge da
Mãe, uma e outra coisa por meio da
mente e não da carne”[13]. Neste
matrimônio não faltou nenhum dos
requisitos que o constituem:
“Naqueles pais de Cristo realizaram-
se todos os bens das núpcias: a prole,
a fidelidade e o sacramento.
Conhecemos a prole, que é o próprio
Senhor Jesus; a fidelidade, porque
não houve nenhum adultério; e o
sacramento, porque não se deu
nenhum divórcio”[14].



Analisando a natureza do
matrimônio, quer Santo Agostinho,
quer Santo Tomás de Aquino situam-
na constantemente na “união
indivisível dos ânimos”, na “união
dos corações” e no “consenso”[15];
elementos estes, que, naquele
matrimônio, se verificaram de
maneira exemplar. No momento
culminante da história da salvação,
quando Deus manifestou o seu amor
pela humanidade, mediante o dom
do Verbo, deu-se exatamente o
matrimônio de Maria e José, em que
se realizou com plena “liberdade” o
“dom esponsal de si” acolhendo e
exprimindo um tal amor[16]. “Nesta
grandiosa empresa da renovação de
todas as coisas em Cristo, o
matrimônio, também ele renovado e
purificado, torna-se uma realidade
nova, um sacramento da Nova
Aliança. E eis que no limiar do Novo
Testamento, como já sucedera no
princípio do Antigo, há um casal.
Mas, enquanto o casal formado por



Adão e Eva tinha sido a fonte do mal
que inundou o mundo, o casal
formado por José e Maria constitui o
vértice, do qual se expande por toda
a terra a santidade. O Salvador deu
início à obra da salvação com esta
união virginal e santa, na qual se
manifesta a sua vontade
omnipotente de purificar e santificar
a família, que é santuário do amor
humano e berço da vida”[17].

Quantos ensinamentos promanam
disto, ainda hoje, para a família! Uma
vez que “a essência e as funções da
família se definem, em última
análise, pelo amor” e que à família “é
confiada a missão de guardar, revelar
e comunicar o amor, qual reflexo
vivo e participação do amor de Deus
pela humanidade e do amor de Cristo
pela Igreja sua Esposa”[18], é na
Sagrada Família, nesta originária
“Igreja doméstica”[19], que todas as
famílias devem espelhar-se. Nela,
efetivamente, “por um misterioso



desígnio divino, viveu escondido
durante longos anos o Filho de Deus:
ela constitui, portanto, o protótipo e
o exemplo de todas as famílias
cristãs”[20].

8. São José foi chamado por Deus
para servir diretamente a Pessoa e a
missão de Jesus, mediante o exercício
da sua paternidade: desse modo,
precisamente, ele “coopera no
grande mistério da Redenção,
quando chega a plenitude dos
tempos”[21], e é verdadeiramente
“ministro da salvação”. A sua
paternidade expressou-se
concretamente “em ter feito da sua
vida um serviço, um sacrifício, ao
mistério da Encarnação e à missão
redentora com o mesmo
inseparavelmente ligada; em ter
usado da autoridade legal, que lhe
competia em relação à Sagrada
Família, para lhe fazer o dom total de
si mesmo, da sua vida e do seu
trabalho; e em ter convertido a sua



vocação humana para o amor
familiar na sobre-humana oblação de
si, do seu coração e de todas as
capacidades, no amor que empregou
ao serviço do Messias germinado na
sua casa”[22].

A Liturgia, ao recordar que foram
confiados “à solícita guarda de São
José, na aurora dos novos tempos, os
mistérios da salvação”[23], esclarece
também que ele “foi constituído por
Deus chefe da sua Família, para que,
servo fiel e prudente, guardasse com
paterna solicitude o seu Filho
unigênito”[24]. O Papa Leão XIII
realça a sublimidade desta missão:
“Ele entre todos, impõe-se pela sua
sublime dignidade, dado que, por
disposição divina, foi guardião e, na
opinião dos homens, pai do Filho de
Deus. Daí se seguia, portanto, que o
Verbo de Deus fosse submisso a José,
lhe obedecesse e lhe prestasse aquela
honra e aquela reverência, que os
filhos devem aos próprios pais”[25].



E uma vez que não se pode conceber
que a uma tarefa tão sublime não
correspondessem as qualidades
requeridas para a desempenhar
adequadamente, importa reconhecer
que José teve em relação a Jesus, “por
especial dom do Céu, todo aquele
amor natural e toda aquela solicitude
afetuosa que o coração de um pai
possa experimentar”[26].

Com a autoridade paterna sobre
Jesus, Deus terá comunicado também
a José o amor correspondente, aquele
amor que tem a sua fonte no Pai “do
qual toda a paternidade, nos céus e
na terra, toma o nome” (Ef 3, 15).

Nos Evangelhos acha-se claramente
exposto o múnus paterno de José
para com Jesus. Com efeito, a
salvação, que passa através da
humanidade de Jesus, realiza-se nos
gestos que fazem parte do cotidiano
da vida familiar, respeitando aquela
“condescendência” que é inerente à



economia da Encarnação. Os
Evangelistas estiveram muito atentos
ao fato de que na vida de Jesus nada
foi deixado ao acaso; mas nela tudo
se desenrolou em conformidade com
um plano divinamente
preestabelecido. A fórmula muitas
vezes repetida: “Aconteceu assim,
para que se cumprissem ...”,
acompanhada de uma referência do
acontecimento descrito a um texto do
Antigo Testamento, tem o intuito de
acentuar a unidade e a continuidade
do projeto, que tem o seu
“cumprimento” em Cristo.

Com a Encarnação, as “promessas” e
as “figuras” do Antigo Testamento
tornam-se “realidade”: lugares,
pessoas, acontecimentos e ritos
entrelaçam-se de acordo com ordens
divinas bem precisas, transmitidas
mediante o ministério dos anjos e
recebidas por criaturas
particularmente sensíveis à voz de
Deus. Maria é a humilde serva do



Senhor, preparada desde toda a
eternidade para a missão de ser Mãe
de Deus; e José é aquele que Deus
escolheu para ser o “coordenador do
nascimento do Senhor”[27], aquele
que tem o encargo de prover ao
inserimento “ordenado” do Filho de
Deus no mundo, mantendo o respeito
pelas disposições divinas e pelas leis
humanas. Toda a chamada vida
“privada” ou “oculta” de Jesus foi
confiada à sua guarda.

O recenseamento

9. Quando José foi a Belém, para o
recenseamento, observando as
disposições da autoridade legítima,
ele desempenhou em relação ao
menino a tarefa importante e
significativa de inserir oficialmente o
nome de “Jesus, filho de José de
Nazaré” (cf. Jo 1, 45), no registro do
império. Essa inscrição manifesta de
modo bem claro o fato de Jesus
pertencer ao gênero humano,



homem entre os homens, cidadão
deste mundo, sujeito às leis e
instituições civis, mas também
“Salvador do mundo”. Orígenes
descreveu bem o significado
teológico inerente a este fato
histórico, que não é nada marginal:
“Dado que o primeiro recenseamento
de toda a terra se verificou no tempo
de César Augusto, e que entre todos
os demais também José se foi
registrar, juntamente com Maria sua
esposa, que se encontrava grávida; e
dado que Jesus veio ao mundo antes
de o censo ter sido feito, para quem
considerar a coisa com diligente
atenção parecerá que se expressa
uma espécie de mistério no fato de
que, na declaração de toda a terra,
devesse ser recenseado também
Cristo. Dessa maneira, registrado
juntamente com os demais, a todos
podia santificar; inscrito com toda a
terra no recenseamento, à terra
oferecia a comunhão consigo; e,
depois desta declaração, recenseava



consigo todos os homens da terra no
livro dos vivos, para que quantos
viessem a acreditar nele, fossem
depois inscritos no céu, com os
Santos d'Aquele a quem pertencem a
glória e o império pelos séculos dos
séculos. Amém”[28].

O nascimento em Belém

10. Como depositário do mistério
“escondido desde todos os séculos em
Deus” e que começa a realizar-se
diante dos seus olhos na “plenitude
dos tempos”, José encontra-se
juntamente com Maria na noite de
Belém, qual testemunha privilegiada
da vinda do Filho de Deus ao mundo.
São Lucas exprime-se assim:
“Enquanto eles ali (em Belém) se
encontravam, completaram-se para
ela os dias da gestação. E deu à luz o
seu filho primogênito, que envolveu
em faixas e recostou numa
manjedoura, porque não havia lugar
para eles na hospedaria” (Lc 2, 6-7).



José foi testemunha ocular deste
nascimento, que se verificou em
condições humanamente
humilhantes, primeiro anúncio
daquele “despojamento”, no qual
Cristo consentiu livremente, para a
remissão dos pecados. Na mesma
ocasião, José foi testemunha da
adoração dos pastores, que chegaram
ao lugar onde Jesus nascera, depois
de um anjo lhes ter levado esta
grande e jubilosa notícia (cf. Lc 2,
15-16); mais tarde, foi testemunha
também da homenagem dos Magos,
vindos do Oriente (cf. Mt 2, 11).

A circuncisão

11. Sendo a circuncisão de um filho o
primeiro dever religioso do pai, José,
com esta cerimônia (cf. Lc 2, 21),
exercitou um seu direito e dever em
relação a Jesus.

O princípio segundo o qual todos os
ritos do Antigo Testamento são como
a sombra da realidade (cf. Hebr 9, 9



s.; 10, 1), explica o motivo por que
Jesus os aceita. Como aconteceu com
os outros ritos, também o da
circuncisão teve em Jesus o seu
“cumprimento”. A Aliança de Deus
com Abraão, de que a circuncisão era
sinal (cf. Gn 17, 13), obteve em Jesus
o seu pleno efeito e a sua cabal
realização, sendo Jesus o “sim” de
todas as antigas promessas (cf. 2 Cor
1, 20).

A imposição do nome

12. José deu ao menino, na ocasião
em que o levaram a circuncidar, o
nome de Jesus. Este nome é o único
em que há salvação (cf. At 4, 12); e a
José tinha sido revelado o seu
significado, no momento da sua
“anunciação”: E tu “lhe darás o nome
de Jesus, pois ele vai salvar o seu
povo dos seus pecados” (Mt 1, 21).
Quando lhe deu o nome, José
declarou a própria paternidade legal
em relação a Jesus; e, pronunciando



esse nome, proclamou a missão deste
menino, de ser o Salvador.

A apresentação de Jesus no templo

13. Esta cerimônia, referida por São
Lucas (2, 22 ss.), incluía o resgate do
primogênito e projeta luz sobre o
episódio posterior da permanência
de Jesus no templo aos doze anos.

O resgate do primogênito é um outro
dever do pai, que é cumprido por
José. No primogênito estava
representado o povo da Aliança,
resgatado da escravidão para passar
a pertencer a Deus. Também a
propósito disto, Jesus, que é o
verdadeiro “preço” do resgate (cf. 1 
Cor 6, 20; 7, 23; 1 Pdr 1, 19), não
somente “cumpre” o rito do Antigo
Testamento, mas ao mesmo tempo
supera-o, não sendo ele um simples
homem sujeito a ser resgatado, mas o
próprio autor do resgate.



O Evangelista põe em relevo que “o
pai e a mãe de Jesus estavam
admirados com as coisas que se
diziam dele” (Lc 2, 33); e, em
particular, com aquilo que Simeão
disse, no seu cântico dirigido ao
Senhor, indicando Jesus como “a
salvação preparada por Deus em
favor de todos os povos” e “luz para
iluminar as nações e glória de Israel,
seu povo”; e, mais adiante, também
como “sinal de contradição” (Lc 2,
30-34).

A fuga para o Egito

14. A seguir à apresentação no
templo, o evangelista São Lucas
anotou: “Depois de terem cumprido
tudo segundo a lei do Senhor, 
voltaram para a Galileia, para a sua
cidade de Nazaré. Entretanto, o
menino crescia e robustecia-se, cheio
de sabedoria, e a graça de Deus
estava com ele” (Lc 2, 39-40).



Mas, segundo o texto de São Mateus,
ainda antes deste retorno à Galileia,
tem de ser colocado um
acontecimento muito importante,
para o qual a Providência divina de
novo recorre a José. Aí lemos:
“Depois que os magos partiram, o
Anjo do Senhor apareceu em sonho a
José e lhe disse: "Levanta-te, pega o
menino e sua mãe e foge para o
Egito! Fica lá até que eu te avise!
Porque Herodes vai procurar o
menino para matá-lo"“ (Mt 2, 13). Na
ocasião da vinda dos Magos do
Oriente, Herodes tinha sabido do
nascimento do “rei dos Judeus” (Mt 2,
2). E quando os Magos partiram, ele
mandou “Mandou matar todos os
meninos de Belém e de todo o
território vizinho, de dois anos para
baixo” (Mt 2, 16). Deste modo,
matando todas as crianças, queria
matar aquele recém-nascido “rei dos
Judeus”, de quem chegara ao
conhecimento durante a visita dos
Magos à sua corte. Então José, tendo



recebido o aviso em sonho, “José
levantou-se de noite, pegou o menino
e sua mãe, e partiu para o Egito. Ali
ficou até à morte de Herodes, para se
cumprir o que o Senhor havia dito
pelo profeta: "Do Egito chamei o meu
Filho"“ (Mt 2, 14-15; cf. Os 11, 1).

Deste modo, o caminho do regresso
de Jesus de Belém a Nazaré passou
pelo Egito. Assim como Israel tinha
tomado o caminho do êxodo “da
condição de escravidão” para iniciar
a Antiga Aliança, assim José,
depositário e cooperador do mistério
providencial de Deus, também no
exílio vela por Aquele que vai tornar
realidade a Nova Aliança.

A permanência de Jesus no templo

15. Desde o momento da Anunciação,
José, juntamente com Maria,
encontrou-se, em certo sentido, no
íntimo do mistério escondido desde
todos os séculos em Deus e que se
tinha revestido de carne: “O Verbo



fez-se carne e habitou entre nós” (Jo 1,
14). Sim, Ele habitou entre os homens
e o âmbito da sua morada foi a
Sagrada Família de Nazaré, uma das
tantas famílias desta pequena cidade
de Galileia, uma das tantas famílias
da terra de Israel. Aí, Jesus crescia e
“robustecia-se, cheio de sabedoria, e
a graça de Deus estava com ele” (Lc
2, 40). Os Evangelhos resumem em
poucas palavras o longo período da
vida “oculta”, durante o qual Jesus se
preparou para a sua missão
messiânica. Há um só momento que
é subtraído a este “escondimento” e é
descrito pelo Evangelho de São Lucas:
a Páscoa de Jerusalém, quando Jesus
tinha doze anos de idade.

Jesus participou nesta festa, como
um jovem peregrino, juntamente
com Maria e José. E eis o que
aconteceu: “Passados aqueles dias
(da festa), ao regressarem, o menino
Jesus ficou em Jerusalém, sem que os
pais se apercebessem disso” (Lc 2,



43). Depois de um dia de viagem
deram pela sua falta; e começaram a
procurá-lo “entre os parentes e
conhecidos ... Depois de três dias, 
encontraram-no no templo, sentado
no meio dos doutores, a ouvi-los e a
fazer-lhes perguntas. Todos os que o
ouviam ficavam admirados da sua
inteligência e das suas respostas” (Lc
2, 46-47). Maria pergunta: “Meu filho,
por que agiste assim conosco? Olha
que teu pai e eu estávamos,
angustiados, à tua procura” (Lc 2,
48). A resposta de Jesus foi de tal
sorte que os dois “não entenderam as
palavras que lhes disse”. Tinha-lhes
respondido: “Por que me
procuráveis? Não sabíeis que eu devo
estar na casa de meu Pai?” (Lc 2,
49-50).

Ouviu estas palavras José, em relação
ao qual Maria tinha acabado de dizer
“teu pai”. Com efeito, era assim que
as pessoas diziam e pensavam: Jesus,
“como se supunha, era filho de José” 



(Lc 3, 23). Apesar disso, a resposta do
próprio Jesus no templo devia
reavivar na consciência do “suposto
o pai” aquilo que numa noite, doze
anos antes, ele tinha ouvido: “José ...
não temas receber contigo Maria, tua
esposa, pois o que nela se gerou é
obra do Espírito Santo”. Já desde
então ele sabia que era depositário
do mistério de Deus; e Jesus, com
doze anos de idade, evocou
exatamente este mistério: “Devo
encontrar-me na casa de meu Pai”.

O sustento e a educação de Jesus
em Nazaré

16. O crescimento de Jesus “em
sabedoria, em estatura e em
graça” (Lc 2, 52), deu-se no âmbito da
Sagrada Família, sob o olhar de São
José, que tinha a alta função de o
“criar”; ou seja, de alimentar, vestir e
instruir Jesus na Lei e num ofício, em
conformidade com os deveres
estabelecidos para o pai.



No Sacrifício eucarístico a Igreja
venera “a memória da gloriosa
sempre Virgem Maria ... e também a
de São José”[29], porque foi quem
“sustentou Aquele que os fiéis
deviam comer como Pão de vida
eterna”[30].

Por sua parte, Jesus “era-lhes
submisso” (Lc 2, 51), correspondendo
com o respeito às atenções dos seus
“pais”. Dessa forma quis santificar os
deveres da família e do trabalho, que
ele próprio executava ao lado de
José.

III. O HOMEM JUSTO – O ESPOSO

17. No decorrer da sua vida, que foi
uma peregrinação na fé, José, como
Maria, permaneceu fiel até ao fim ao
chamamento de Deus. A vida de
Maria foi o cumprimento até às
últimas consequências daquele
primeiro fiat (faça-se) pronunciado
no momento da Anunciação; ao
passo que José – como já foi dito –



não proferiu palavra alguma no
momento da sua “anunciação”: “fez
conforme o anjo do Senhor havia
mandado” (Mt 1, 24). E este primeiro
“fez” tornou-se o princípio da
“caminhada de José”. Ao longo desta
caminhada, os Evangelhos não
registram palavra alguma que ele
tenha dito. Mas esse silêncio de José
tem uma especial eloquência: graças
a tal atitude, pode captar-se
perfeitamente a verdade contida no
juízo que dele nos dá o Evangelho: o
“justo” (Mt 1, 19).

É necessário saber ler bem esta
verdade, porque nela está contido 
um dos mais importantes
testemunhos acerca do homem e da
sua vocação. No decurso das
gerações a Igreja lê, de maneira cada
vez mais atenta e mais consciente
este testemunho, como tirando do
tesouro desta insigne figura “coisas
novas e coisas velhas” (Mt 13, 52).



18. O homem “justo” de Nazaré
possui sobretudo as características
bem nítidas do esposo. O Evangelista
fala de Maria como de “uma virgem
desposada com um homem ...
chamado José” (Lc 1, 27). Antes de
começar a realizar-se “o mistério
escondido desde todos os séculos em
Deus” (Ef 3, 9), os Evangelhos põem
diante de nós a imagem do esposo e
da esposa. Segundo o costume do
povo hebraico, o matrimônio
constava de duas fases: primeiro, era
celebrado o matrimônio legal
(verdadeiro matrimônio); e depois,
só passado um certo período, é que o
esposo introduzia a esposa na
própria casa. Antes de viver junto
com Maria, portanto, José já era o seu
“esposo”; Maria, porém, conservava
no seu íntimo o desejo de fazer o dom
total de si mesma exclusivamente a
Deus. Poder-se-ia perguntar de que
modo este desejo se conciliava com
as “núpcias”. A resposta vem-nos
somente do desenrolar dos



acontecimentos salvíficos, isto é, da
ação especial do próprio Deus. Desde
o momento da Anunciação, Maria
sabe que deve realizar-se o seu desejo
virginal, de entregar-se a Deus de
modo exclusivo e total, precisamente 
tornando-se mãe do Filho de Deus. A
maternidade por obra do Espírito
Santo é a forma de doação que o
próprio Deus espera da Virgem,
“desposada” com José. E Maria
pronuncia o seu fiat (faça-se).

O fato de ela ser “desposada” com
José está incluído no mesmo desígnio
de Deus. Isso é indicado por ambos os
Evangelistas citados, mas de maneira
particular por São Mateus. São muito
significativas as palavras ditas a José:
“Não tenhas medo de receber contigo
Maria, tua esposa, pois o que nela se
gerou é obra do Espírito Santo” (Mt 1,
20). Elas explicam o mistério da
esposa de José: Maria é virgem na
sua maternidade. Nela “o Filho do



Altíssimo” assume um corpo humano
e torna-se “o Filho do homem”.

Dirigindo-se a José com as palavras
do anjo, Deus dirige-se a ele como
sendo esposo da Virgem de Nazaré.
Aquilo que nela se realizou por obra
do Espírito Santo exprime ao mesmo
tempo uma confirmação especial do
vínculo esponsal, que já existia antes
entre José e Maria. O mensageiro diz
claramente a José: “não tenhas medo
de receber Maria tua esposa”. Por
conseguinte, aquilo que tinha
acontecido anteriormente – os seus
esponsais com Maria – tinha
acontecido por vontade de Deus e,
portanto, devia ser conservado. Na
sua maternidade divina, Maria deve
continuar a viver como “uma virgem,
esposa de um esposo” (cf. Lc 1, 27).

19. Nas palavras da “anunciação”
noturna, José escuta não apenas a
verdade divina acerca da inefável
vocação da sua esposa, mas ouve



novamente também a verdade acerca
da própria vocação. Este homem
“justo”, que, segundo o espírito das
mais nobres tradições do povo eleito,
amava a Virgem de Nazaré e a ela se
encontrava ligado por amor
esponsal, é novamente chamado por
Deus para este amor.

“José fez como lhe ordenara o anjo
do Senhor e recebeu consigo a sua
esposa”; o que se gerou nela “é obra
do Espírito Santo”. Ora, de tais
expressões, não se imporá
porventura deduzir que também o
seu amor de homem tinha sido
regenerado pelo Espírito Santo? Não
se imporá porventura pensar que o
amor de Deus, que foi derramado no
coração humano pelo Espírito Santo
(cf.Rom 5, 5), forma do modo mais
perfeito todo o amor humano? Ele
forma também – e de maneira
absolutamente singular – o amor
esponsal dos cônjuges, nele dando
profundidade a tudo aquilo que seja



humanamente digno e belo e tenha
as marcas da exclusiva entrega, da
aliança das pessoas e da comunhão
autêntica, a exemplo de Mistério
trinitário.

“José ... recebeu consigo a sua esposa,
a qual, sem que ele a conhecesse, deu
à luz um filho” (Mt 1, 24-25). Estas
palavras indicam ainda outra
proximidade esponsal. A profundeza
desta proximidade, a intensidade
espiritual da união e do contato entre
pessoas – do homem e da mulher –
provêm em última análise do
Espírito que dá a vida (cf. Jo 6, 63). 
José, obediente ao Espírito, encontra
precisamente nele a fonte do amor, do
seu amor esponsal de homem; e este
amor foi maior do que aquele
“homem justo” poderia esperar,
segundo a medida do próprio
coração humano.

20. Na Liturgia, Maria é celebrada
como tendo estado “unida a José,



homem justo, por um vínculo de
amor esponsal e virginal”[31]. Trata-
se, de fato, de dois amores que, 
conjuntamente, representam o
mistério da Igreja, virgem e esposa, a
qual tem no matrimônio de Maria e
José o seu símbolo. “A virgindade e o
celibato por amor do Reino de Deus
não só não se contrapõem à
dignidade do matrimônio, mas
pressupõem-na e confirmam-na. O
matrimônio e a virgindade são os
dois modos de exprimir e de viver o
único Mistério da Aliança de Deus
com o seu povo”[32], que é
comunhão de amor entre Deus e os
homens.

Mediante o sacrifício total de si
próprio, José exprime o seu amor
generoso para com a Mãe de Deus,
fazendo-lhe “dom esponsal de si”.
Muito embora decidido a afastar-se,
para não ser obstáculo ao plano de
Deus que estava se realizando nela,
por ordem expressa do anjo ele



manteve-a consigo e respeitou a sua
condição de pertencer
exclusivamente a Deus.

Por outro lado, foi do matrimônio
com Maria que advieram para José a
sua dignidade singular e os seus
direitos em relação a Jesus. “Sabemos
que a dignidade da Mãe de Deus é
altíssima e que não pode haver uma
maior. Mas dado que entre a
beatíssima Mãe de Deus e São José
existe um verdadeiro vínculo
matrimonial, é também certo que
São José, mais que qualquer outro, se
aproximou daquela altíssima
dignidade que faz da Mãe de Deus a
criatura mais excelsa. De fato, o
matrimônio constitui por si mesmo a
forma mais nobre de sociedade e de
amizade, e traz consigo a comunhão
dos bens. Portanto, se Deus deu José
como esposo a Maria, deu-o não só
como companheiro de sua vida,
testemunha de sua virgindade e tutor
da sua pureza, mas também como



participante – por força do vínculo
conjugal – da excelsa dignidade da
qual ela foi adornada”[33].

21. Um tal vínculo de caridade
constituiu a vida da Sagrada Família;
primeiro, na pobreza de Belém,
depois, durante o exílio no Egito e,
em seguida, quando ela morava em
Nazaré. A Igreja rodeia de profunda
veneração esta Família,
apresentando-a como modelo para
todas as famílias. A Família de
Nazaré, diretamente inserida no
mistério da Encarnação, constitui ela
própria um mistério particular. E ao
mesmo tempo – como na Encarnação
– é a este mistério que pertence a
verdadeira paternidade: a forma
humana da família do Filho de Deus,
verdadeira família humana, formada
pelo mistério divino. Nela, José é o
pai: a sua paternidade, porém, não é
só “aparente”, ou apenas
“substitutiva”; mas está dotada
plenamente da autenticidade da



paternidade humana, da
autenticidade da missão paterna na
família. Nisto está contida uma
consequência da união hipostática:
humanidade assumida na unidade
da Pessoa divina do Verbo-Filho,
Jesus Cristo. Juntamente com a
assunção da humanidade, em Cristo 
foi também “assumido” tudo aquilo
que é humano e, em particular, a
família, primeira dimensão da sua
existência na terra. Neste contexto
foi “assumida” também a
paternidade humana de José.

Com base neste princípio, adquirem
o seu significado profundo as
palavras dirigidas por Maria a Jesus,
no templo, quando ele tinha doze
anos: “Teu pai e eu ... andávamos à
tua procura”. Não se trata de uma
frase convencional: as palavras da
Mãe de Jesus indicam toda a
realidade da Encarnação, que
pertence ao mistério da Família de
Nazaré. José, que desde o princípio



aceitou, mediante “a obediência da
fé”, a sua paternidade humana em
relação a Jesus, seguindo a luz do
Espírito Santo que por meio da fé se
doa ao homem, por certo ia
descobrindo cada vez mais
amplamente o dom inefável desta sua
paternidade.

IV. O TRABALHO EXPRESSÃO DO
AMOR

22. A expressão cotidiana deste amor
na vida da Família de Nazaré é o
trabalho. O texto evangélico
especifica o tipo de trabalho,
mediante o qual José procurava
garantir a sustentação da Família: o
trabalho de carpinteiro. Esta simples
palavra envolve toda a extensão da
vida de José. Para Jesus este período
abrange os anos da vida oculta, de
que fala o Evangelista, a seguir ao
episódio que ocorreu no templo:
“Depois, desceu com eles para
Nazaré e era-lhes submisso” (Lc 2,



51). Esta “submissão, ou seja, a
obediência de Jesus na casa de
Nazaré é entendida também como
participação no trabalho de José.
Aquele que era designado como o
“filho do carpinteiro”, tinha
aprendido o ofício de seu “pai”
putativo. Se a Família de Nazaré, na
ordem da salvação e da santidade, é
exemplo e modelo para as famílias
humanas, é-o analogamente também
o trabalho de Jesus ao lado de José
carpinteiro. Na nossa época, a Igreja
pôs em realce isto mesmo, também
com a memória litúrgica de São José
Operário, fixada no primeiro de
maio. O trabalho humano, em
particular o trabalho manual, tem no
Evangelho uma acentuação especial.
Juntamente com a humanidade do
Filho de Deus ele foi acolhido no
mistério da Encarnação, como
também foi redimido de maneira
particular. Graças ao seu banco de
trabalho, junto do qual exercitava o
próprio ofício juntamente com Jesus,



José aproximou o trabalho humano
do mistério da Redenção.

23. No crescimento humano de Jesus
“em sabedoria, em estatura e em
graça” teve uma parte notável a
virtude da laboriosidade, dado que “o
trabalho é um bem do homem”, que
“transforma a natureza” e torna o
homem, “em certo sentido, mais
homem”[34].

A importância do trabalho na vida do
homem exige que se conheçam e
assimilem todos os seus conteúdos,
“para ajudar os demais homens a
aproximarem-se através dele de
Deus, Criador e Redentor, e a
participarem nos seus desígnios
salvíficos quanto ao homem e quanto
ao mundo; e ainda, a aprofundarem
na sua vida e amizade com Cristo,
tendo, mediante a fé vivida, uma
participação no seu tríplice múnus:
de Sacerdote, de Profeta e de
Rei”[35].



24. Trata-se, em última análise, da
santificação da vida cotidiana, no
que cada pessoa deve empenhar-se,
segundo o próprio estado, e que pode
ser proposta apontando para um
modelo acessível a todos: São José é o
modelo dos humildes, que o
Cristianismo enaltece para grandes
destinos; ... é a prova de que para ser
bons e autênticos seguidores de
Cristo não se necessitam “grandes
coisas”, mas requerem-se somente
virtudes comuns, humanas, simples e
autênticas”[36].

V. O PRIMADO DA VIDA INTERIOR

25. Também quanto ao trabalho de
carpinteiro na casa de Nazaré se
estende o mesmo clima de silêncio,
que acompanha tudo aquilo que se
refere à figura de José. Trata-se,
contudo, de um silêncio que desvenda
de maneira especial o perfil interior
desta figura. Os Evangelhos falam
exclusivamente daquilo que José



“fez”; no entanto, permitem-nos
auscultar em suas “ações”,
envolvidas pelo silêncio, um clima de
profunda contemplação. José estava
cotidianamente em contato com o
mistério “escondido desde todos os
séculos”, que “estabeleceu a sua
morada” sob o teto da sua casa. Isto
explica, por exemplo, a razão por
que Santa Teresa de Jesus, a grande
reformadora do Carmelo
contemplativo, se tornou promotora
da renovação do culto de São José na
cristandade ocidental.

26. O sacrifício total, que José fez da
sua existência inteira, às exigências
da vinda do Messias à sua própria
casa, encontra a motivação adequada
na “sua insondável vida interior, da
qual lhe provêm ordens e
consolações singularíssimas; dela lhe
decorrem também a lógica e a força,
própria das almas simples e
límpidas, das grandes decisões, como
foi a de colocar imediatamente à



disposição dos desígnios divinos a
própria liberdade, a sua legítima
vocação humana e a felicidade
conjugal, aceitando a condição, a
responsabilidade e o peso da família
e renunciando, por um incomparável
amor virgíneo, ao natural amor
conjugal que constitui e alimenta a
mesma família”[37].

Esta submissão a Deus, que é
prontidão de vontade para se dedicar
às coisas que dizem respeito ao seu
serviço, não é mais do que o exercício
da devoção, que constitui uma das
expressões da virtude da religião[38].

27. A comunhão de vida entre José e
Jesus leva-nos a considerar ainda o
mistério da Encarnação
precisamente sob o aspecto da
humanidade de Cristo, instrumento
eficaz da divindade para a
santificação dos homens: “Por força
da divindade, as ações humanas de
Cristo foram salutares para nós,



produzindo em nós a graça, quer em
razão do mérito, quer por uma certa
eficácia”[39].

Entre estas ações os Evangelistas
privilegiam aquelas que dizem
respeito ao mistério pascal; mas não
deixam de frisar bem a importância
do contato físico com Jesus em
ordem às curas de enfermidades (cf.,
por exemplo, Mc 1, 41) e a influência
por ele exercida sobre João Batista,
quando ambos estavam ainda no seio
materno (cf. Lc 1, 41-44).

O testemunho apostólico não
transcurou – como já se viu – a
narração do nascimento de Jesus, da
circuncisão, da apresentação no
templo, da fuga para o Egito e da
vida oculta em Nazaré, por motivo
do “mistério” de graça contido em
tais “gestos”, todos eles salvíficos,
porque todos participavam da
mesma fonte de amor: a divindade
de Cristo. Se este amor se irradiava,



através da sua humanidade, sobre
todos os homens, certamente eram
por ele beneficiados, em primeiro
lugar, aqueles que a vontade divina
tinha posto na sua maior intimidade:
Maria, sua Mãe, e José, seu pai
putativo[40].

Uma vez que o amor “paterno” de
José não podia deixar de influir
sobre o amor “filial” de Jesus e, vice-
versa, o amor “filial” de Jesus não
podia deixar de influir sobre o amor
“paterno” de José, como chegar a
conhecer as profundezas desta
singularíssima relação? Justamente,
pois, as almas mais sensíveis aos
impulsos do amor divino veem em
José um exemplo luminoso de vida
interior.

Mais ainda, a aparente tensão entre a
vida ativa e a vida contemplativa tem
em José uma superação ideal,
possível para quem possui a
perfeição da caridade. Atendo-nos à



conhecida distinção entre o amor da
verdade (caritas veritatis) e as
exigências do amor (necessitat
caritatis), podemos dizer que José fez
a experiência quer do amor da
verdade, ou seja, do puro amor de
contemplação da Verdade divina que
irradiava da humanidade de Cristo,
quer das exigências do amor, ou seja,
do amor igualmente puro do serviço,
requerido pela proteção e pelo
desenvolvimento dessa mesma
humanidade[41].

VI. PATRONO DA IGREJA DO
NOSSO TEMPO

28. Em tempos difíceis para a Igreja,
Pio IX, desejando confiá-la à especial
proteção do Santo Patriarca José,
declarou-o “Patrono da Igreja
católica”[42]. Esse Sumo Pontífice
sabia que não estava realizando um
gesto peregrino, porque, em virtude
da excelsa dignidade concedida por
Deus a este seu servo fidelíssimo, “a



Igreja, depois da Virgem Santíssima,
esposa dele, teve sempre em grande
honra e cumulou de louvores o Bem-
aventurado José e, no meio das
angústias, de preferência foi a ele
que recorreu”[43].

Quais são os motivos de tão grande
confiança? O Papa Leão XIII expõe-
nos assim: “As razões pelas quais o
Bem-aventurado José deve ser
considerado especial Patrono da
Igreja, e a Igreja, por sua vez, deve
esperar muitíssimo da sua proteção e
do seu patrocínio, provêm
principalmente do fato de ele ser
esposo de Maria e pai putativo de
Jesus (...). José foi a seu tempo
legítimo e natural guardião, chefe e
defensor da divina Família (...). É
algo conveniente e sumamente digno
para o Bem-aventurado José,
portanto, que, de modo análogo
àquele com que outrora costumava
socorrer santamente, em todo e
qualquer acontecimento, a Família



de Nazaré, também agora cubra e
defenda com o seu celeste patrocínio
a Igreja de Cristo”[44].

29. Este patrocínio deve ser invocado
e continua sempre a ser necessário à
Igreja, não apenas para a defender
dos perigos, que continuamente se
levantam, mas também e sobretudo
para a confortar no seu renovado
empenho de evangelização do
mundo e de levar por diante a nova
evangelização dos países e nações
“onde – como eu escrevia na
Exortação Apostólica Christifideles
laici – a religião e a vida cristã foram
em tempos tão prósperas”, mas “se
encontram hoje submetidas a dura
provação”[45]. Para levar o primeiro
anúncio de Cristo ou para voltar a
apresentá-lo onde ele foi transcurado
ou esquecido, a Igreja precisa de uma
particular “força do Alto” (cf. Lc 24,
49), que é dom do Espírito do Senhor,
certamente, mas não anda desconexa



da intercessão e do exemplo dos seus
Santos.

30. Além da confiança na proteção
segura de José, a Igreja tem confiança
no seu exemplo insigne, um exemplo
que transcende cada um dos estados
de vida e se propõe a toda a
comunidade cristã, sejam quais
forem a condição e as tarefas de cada
um dos fiéis.

Como se diz na constituição do
Concílio Vaticano II sobre a Divina
Revelação, a atitude fundamental de
toda a Igreja deve ser de “religiosa
escuta da palavra de Deus”[46]; ou
seja, de absoluta disponibilidade
para se colocar fielmente ao serviço
da vontade salvífica de Deus,
revelada em Jesus. Logo no princípio
da Redenção humana, nós
encontramos o modelo da obediência
encarnado, depois de Maria,
precisamente em José, aquele que, se



distingue pela execução fiel das
ordens de Deus.

O Papa Paulo VI exortava a invocar o
seu patrocínio, “como a Igreja, nestes
últimos tempos, tem o costume de
fazer, para si mesma, antes de mais
nada, para uma espontânea reflexão
teológica sobre a relação entre a ação
divina e a ação humana na grande
economia da Redenção, no qual, a
primeira, a ação divina, é só por si
totalmente suficiente, mas a segunda,
a ação humana, a nossa, embora não
seja capaz de fazer coisa alguma
sozinha (cf. Jo 15, 5), nunca está
dispensada de uma humilde, mas
condicional e nobilitante
colaboração. Além disso, a Igreja
invoca-o como protetor, por um
desejo profundo e atualíssimo de
rejuvenescer a sua existência
secular, com autênticas virtudes
evangélicas, como as que refulgem
em São José”[47].



31. A Igreja transforma estas
exigências em oração. Recordando
que Deus confiou os inícios da nossa
Redenção à guarda desvelada de São
José, suplica-lhe: que lhe conceda
colaborar fielmente na obra da
salvação; e que lhe dê a mesma
fidelidade e pureza de coração que
animaram José no serviço do Verbo
Encarnado; e, ainda, a graça de
caminhar diante do mesmo Deus
pelas vias da santidade e da justiça,
amparados pelo exemplo e pela
intercessão de São José[48].

Há cem anos, exatamente, o Papa
Leão XIII exortava o mundo católico
a rezar para obter a proteção de São
José, Patrono de toda a Igreja. A
Carta Encíclica Quamquam pluries
fazia apelo para aquele “amor
paterno” que José “dedicava ao
Menino Jesus” e confiava a ele,
“guarda providente da Divina
Família, a herança que Jesus Cristo
conquistou com o seu sangue”. Desde

https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/


então, a Igreja – como foi recordado
mais acima – implora a proteção de
São José, “em virtude daquele
vínculo de caridade que o uniu à
imaculada Virgem Mãe de Deus”, e
confia-lhe todas as suas solicitudes,
também pelo que se refere às
ameaças que incumbem sobre a
família humana.

Nos dias de hoje, temos ainda 
numerosos motivos para rezar da
mesma maneira: “Afastai de nós, ó
pai amantíssimo, esta peste de erros
e de vícios..., assisti-nos propício, do
céu, nesta luta contra o poder das
trevas ...; e assim como outrora
livrastes da morte a vida ameaçada
do Menino Jesus, assim hoje defendei
a santa Igreja de Deus das ciladas do
inimigo e de todas as
adversidades”[49]. Hoje ainda temos 
motivos que perduram para confiar
todos e cada um dos homens a São
José.



32. Desejo vivamente que esta
evocação da figura de São José
renove também em nós o ritmo da
oração que, há um século atrás, o
meu Predecessor estabeleceu que lhe
fosse elevada. Não há dúvida,
efetivamente, que esta oração e a
própria figura de São José adquirem
uma atualidade renovada para a
Igreja do nosso tempo, em relação
com o novo Milênio cristão.

O Concílio Vaticano II procurou
sensibilizar-nos novamente a todos
para “as grandes coisas de Deus” e 
para aquela “economia da salvação”
de que São José foi particularmente
ministro. Colocando-nos, pois, sob a
proteção daquele a quem o próprio
Deus “confiou a guarda dos seus
tesouros mais preciosos e
maiores”[50], aprendamos com ele,
ao mesmo tempo, a servir a
“economia da salvação”. Que São José
se torne para todos um mestre
singular no serviço da missão



salvífica de Cristo, que, na Igreja,
compete a cada um e a todos: aos
esposos e aos pais, àqueles que
vivem do trabalho das próprias mãos
e de todo e qualquer outro trabalho,
às pessoas chamadas para a vida
contemplativa e às que são chamadas
ao apostolado.

O homem justo, que trazia em si o
património da Antiga Aliança, foi
também introduzido no “princípio” da
nova e eterna Aliança em Jesus Cristo.
Que ele nos indique os caminhos
desta Aliança salvífica no limiar do
próximo Milênio, durante o qual
deve perdurar e desenvolver-se
ulteriormente a “plenitude dos
tempos” própria do mistério inefável
da Encarnação do Verbo.

Que São José obtenha para a Igreja e
para o mundo, assim como para um
de nós, a bênção do Pai e do Filho e
do Espírito Santo.



Dado em Roma, junto de São Pedro, a
15 de Agosto – solenidade da
Assunção de Nossa Senhora – no ano
de 1989, undécimo ano de Pontificado.

JOÃO PAULO II

[1] Cf. S. Irineu, Adversus Haereses,
IV, 23, 1: S. Ch. 100/72, pp. 692-694.

[2] Leão XIII, Carta Enc. Quamquam
pluries (15 de Agosto de 1889): Leonis
XIII P. M. Acta, IX (1890), pp. 175-182.

[3] Sacror. Rituum Congreg., Decr. 
Quemadmodum Deus (8 de Dezembro
de 1870): Pii IX P. M. Acta, pars I, Vol.
V, p. 282; Pio IX, Carta Apost. 
Inclytum Partiarcham (7 de Julho de
1871), l.c., pp. 331-335.

[4] Cf. S. João Crisóstomo, In Matth.
Hom., V, 3: PG 57, 57-58. Os Doutores
da Igreja e os Sumos Pontífices,

https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/
https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/
https://opusdei.org/pt-br/document/da-mesma-maneira-que-deus-quemadmodum-deus-pio-ix/


também se baseando na identidade
do nome, indicaram em José do Egito
o protótipo de José de Nazaré, na
medida em que se teriam esboçado
no primeiro as funções e a grandeza
do segundo, de ser guardião dos mais
preciosos tesouros de Deus Pai, o
Verbo Encarnado e a sua Santíssima
Mãe: cf., por exemplo, S. Bernardo, 
Super missus est, Hom. II, 16: S.
Bernardi Opera, Ed. Cist., IV, 33-34;
Leão XIII, Carta Enc. Quamquam
pluries (15 de Agosto de 1889): l.c., p.
179.

[5] Const. dogm. sobre a Igreja 
Lumen gentium, n. 58.

[6] Cf. ibid., n. 63.

[7] Const. dogm. sobre a Divina
Revelação Dei Verbum, n. 5.

[8] Ibid, n. 2.

https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/
https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/


[9] Cf. Conc. Ecum. Vaticano II, Const.
dogm. sobre a Igreja Lumen gentium,
n. 63.

[10] Conc. Ecum. Vaticano II, Const.
dogm. sobre a Divina Revelação Dei
Verbum, n. 2.

[11] S. Congr. dos Ritos, Decr. Novis
hisce temporibus (13 de Novembro de
1962): AAS 54 (1962), p. 873.

[12] S. Agostinho, Sermo 51, 10, 16: PL
38, 342.

[13] S. Agostinho, De nuptiis et
concupiscentia, I, 11, 12: PL 44, 421;
cf. De consensu evangelistarum, II, 1,
2: PL 34, 1071; Contra Faustum, III, 2: 
PL 42, 214.

[14] S. Agostinho, De nuptiis et
concupiscentia, I, 11, 13: PL 44, 421;
cf. Contra Julianum, V, 12, 46: PL 44,
810.



[15] Cf. S. Agostinho, Contra Faustum,
XXIII, 8: PL 42, 470-471; De consensu
evangelistarum, II, 1, 3: PL 34, 1072; 
Sermo 51, 13, 21: PL 38, 344-345; S.
Tomás de Aquino, Summa Theol., III,
q. 29, a. 2 in conclus.

[16] Cf. as Alocuções de9e 16 de
Janeiro e de 20 de Fevereiro de 1980: 
Insegnamenti, III/1 (1980), pp. 88-92;
148-152; e 428-431.

[17] Paulo VI, Alocução ao Movimento
“Equipes de Nossa Senhora” (4 de
Maio de 1970), n. 7: AAS 62 (1970), p.
431; uma exaltação análoga da
Família de Nazaré, como exemplar
absoluto da comunidade doméstica,
encontra-se, por exemplo, em Leão
XIII, Carta Apost. Neminem fugit (14
de Junho de 1892): Leonis XIII Acta,
XII (1892), pp. 149-150; Bento XV,
Motu Proprio Bonum sane (25 de
Julho de 1920): AAS 12 (1920), pp.
313-317.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/audiences/1980/documents/hf_jp-ii_aud_19800109.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/audiences/1980/documents/hf_jp-ii_aud_19800116.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/audiences/1980/documents/hf_jp-ii_aud_19800220.html#Sala_das_B%C3%AAn%C3%A7%C3%A3os


[18] Exort. Apost. Familiaris
consortio (22 de Novembro de 1981),
n. 17: AAS 74 (1982), p. 100.

[19] Ibid., n. 49: l.c., p. 140; cf. Conc.
Ecum. Vaticano II, Const. dogm.
sobre a Igreja Lumen gentium, n. 11;
Decr. sobre o Apostolado dos leigos 
Apostolicam actuositatem, n. 11.

[20] Exort. Apost.Familiaris consortio
(22 de Novembro de 1981), n. 85: AAS
74 (1982), pp. 189-190.

[21] Cf. S. João Crisóstomo, In Matth.
Hom., V, 3: PG 57, 57-58.

[22] Paulo VI, Alocução (19 de Março
de 1966): Insegnamenti, IV (1966), p.
110.

[23] Cf. Missale Romanum, Collecta in
“ Sollemnitate S. Joseph Sponsi
B.M.V.”.

[24] Cf. Ibid., Praefatio in o
Sollemnitate S. Joseph Sponsi B. M. V.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651118_apostolicam-actuositatem_po.html


[25] Carta Enc. Quamquam pluries (15
de Agosto de 1889): l.c., p. 178.

[26] Pio XII, Radiomensagem aos
estudantes das escolas católicas dos
Estados Unidos da América (19 de
Fevereiro de 1958): AAS 50 (1958), p.
174.

[27] Orígenes, Hom. XIII in Lucam,
7:S. Ch. 87, pp. 214-215.

[28] Orígenes, Hom. XIII in Lucam, 6: 
S. Ch. 87, pp. 195-197.

[29] Cf. Missale Romanum, Prex
Eucaristica, 1.

[30] Sacror. Rituum Congreg., Decr.
Quemadmodum Deus (8 de
Dezembro de 1870): l.c., p. 282.

[31] Collectio Missarum de Beata
Maria Virgine, I, “ Sancta Maria de
Nazareth “, Praefatio.

https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/
https://opusdei.org/pt-br/document/da-mesma-maneira-que-deus-quemadmodum-deus-pio-ix/
https://opusdei.org/pt-br/document/da-mesma-maneira-que-deus-quemadmodum-deus-pio-ix/


[32] Exort. Apost. Familiaris
consortio (22 de Novembro de 1981),
n. 16: AAS 74 (1982), p. 98.

[33] Leão XIII, Carta Enc. Quamquam
pluries (15 de Agosto de 1889):l.c., pp.
177-178.

[34] Cf. Carta Enc. Laborem exercens
(14 de Setembro de 1981), n. 9: AAS
73 (1981), pp. 599-600.

[35] Ibid., n. 24:l.c., p. 638. Os Sumos
Pontífices, nos tempos mais recentes,
têm apresentado constantemente S.
José como “ modelo “ dos operários e
dos trabalhadores em geral, cf., por
exemplo, Leão XIII, Carta Enc. 
Quamquam pluries (15 de Agosto de
1889): l.c., p. 180; Bento XV, Motu
proprio Bonum sane (25 de Julho de
1920): l.c., pp. 314-316; Pio XII, 
Alocução (11 de Março de 1945), n. 4: 
AAS 37 (1945), p. 72; Alocução (1 de
Maio de 1955): AAS 47 (1955), p. 406;
João XXIII, Radiomensagem (1 de
Maio de 1960): AAS 52 (1960), p. 398.

https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/
https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/


[36] Paulo VI, Alocução (19 de Março
de 1969): Insegnamenti, VII (1969), p.
1268.

[37] Ibid., 1.c., p. 1267.

[38] Cf. S. Tomás de Aquino, Summa
Theol., II-II ae, q. 82, a. 3, ad 2.

[39] Ibid., III, q. 8, a. 1, ad 1.

[40] Pio XII, Carta Enc. Haurietis
aquas (15 de Maio de 1956), III: AAS
48 (1956), pp. 329-330.

[41] Cf. S. Tomás de Aquino, Summa
Theol., II-II ae , q. 182, a. 1, ad 3.

[42] Cf. Sacror. Rituum Congreg., 
Decr. Quemadmodum Deus (8 de
Dezembro de 1870): l.c., p. 283.

[43] Ibid.,l.c., pp. 282-283.

[44] Leão XIII, Carta Enc. Quamquam
pluries (15 de Agosto de 1889): l.c.,
pp. 177-179.

https://opusdei.org/pt-br/document/da-mesma-maneira-que-deus-quemadmodum-deus-pio-ix/
https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/
https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/


[45] Cf. Exort. Apost. pós-sinodal 
Christifideles laici (30 de Dezembro
de 1988), n. 34: AAS 81 (1989), p. 456.

[46] Const. dogm. sobre a Divina
Revelação Dei Verbum, n. 1.

[47] Paulo, Alocução (19 de Março de
1969): Insegnamenti, VII (1969), p.
1269.

[48] Cf. Missale Romanum, Collecta; 
Super oblata in “Sollemnitate S.
Joseph Sponsi B.M.V. “; e Post
commun. in “Missa Votiva S. Joseph”.

[49] Cf. Leão XIII, “Oratio ad Sanctum
Josephum”, contida imediatamente a
seguir ao texto da Carta Enc. 
Quamquam pluries (15 de Agosto de
1889): Leonis XIII P.M. Acta, IX (1890),
p. 183.

[50] Sacror. Rituum. Congreg., 
Decr.Quemadmodum Deus (8 de
Dezembro de 1870):l.c., p. 282.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici.html
https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/
https://opusdei.org/pt-br/document/da-mesma-maneira-que-deus-quemadmodum-deus-pio-ix/
https://opusdei.org/pt-br/document/da-mesma-maneira-que-deus-quemadmodum-deus-pio-ix/


pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/redemptoris-
custos/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/redemptoris-custos/
https://opusdei.org/pt-br/article/redemptoris-custos/
https://opusdei.org/pt-br/article/redemptoris-custos/

	Livro digital da exortação apostólica “Redemptoris Custos”

