opusdei.org

Livro digital da
exortacao apostolica
“Redemptoris
Custos”

Para facilitar a meditacdo sobre
Sao José, neste ano dedicado a
ele, incluimos no site um livro
digital gratuito com a Exortacao
Apostolica “Redemptoris
Custos” do sumo pontifice Jodo
Paulo II sobre a figura e a
missdo de Sao José na vida de
Cristo e da Igreja.

22/01/2021



Aos Bispos,

aos Sacerdotes e Didconos,

aos Religiosos e Religiosas e

a todos os fiéis da Igreja catolica
INTRODUCAO

1. Chamado a proteger o Redentor,
“José fez como lhe ordenara o anjo do
Senhor e recebeu a sua esposa” (Mt 1,
24).

Inspirando-se no Evangelho, os
Padres da Igreja, desde os primeiros
séculos, puseram em relevo que Sdo
José, assim como cuidou com amor
de Maria e se dedicou com empenho
jubiloso a educacao de Jesus
Cristo[1], assim também guarda e
protege o seu Corpo mistico, a Igreja,
da qual a Virgem Santissima é figura
e modelo.

No centendrio da publicacdo da Carta
Enciclica Quamquam pluries do Papa


https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/

Ledo XIII[2] e seguindo a
plurissecular veneracdo para com
Sao José, desejo apresentar a vossa
consideracdo, amados Irmaos e
Irmas, algumas reflexdes sobre
aquele a quem Deus “confiou a
guarda dos seus tesouros mais
preciosos”[3]. F para mim uma
alegria cumprir este dever pastoral,
no intuito de que cres¢a em todos a
devocdo ao Patrono da Igreja
universal e o amor ao Redentor, que
ele serviu de maneira exemplar.

Desta forma, todo o povo cristdo nao
SO recorrerd a Sao José com maior
fervor e invocara confiadamente o
seu patrocinio, mas também tera
sempre diante dos olhos o seu modo
humilde e amadurecido de servir e
de “participar” na economia da
salvacdo[4]. Tenho para mim,
efetivamente, que o fato de se
considerar novamente a participacao
do Esposo de Maria no mistério
divino permitira a Igreja, na sua



caminhada para o futuro juntamente
com toda a humanidade, reencontrar
continuamente a propria identidade,
no ambito deste designio redentor,
que tem o seu fundamento no mistério
da Encarnacdo.

Foi precisamente neste mistério que
José de Nazaré “participou” como
nenhuma outra pessoa humana, a
excecdo de Maria, a Mae do Verbo
Encarnado. Ele participou em tal
mistério simultaneamente com
Maria, envolvido na realidade do
mesmo evento salvifico, e foi
depositario do mesmo amor, em
virtude do qual o eterno Pai “nos
predestinou a sermos adoptados
como filhos, por intermédio de Jesus
Cristo” (Ef 1, 5).

I. O CONTEXTO EVANGELICO
O matrimoénio com Maria

2. “José, Filho de Davi, ndo tenhas
medo de receber Maria como tua



esposa, porque ela concebeu pela
acao do Espirito Santo. Ela dara a luz
um filho, e tu lhe daras o nome de
Jesus, pois ele vai salvar o seu povo
dos seus pecados” (Mt 1, 20-21).

Nestas palavras esta contido o nucleo
central da verdade biblica sobre Sdo
José; é o momento da sua existéncia
ao qual se referem em particular os
Padres da Igreja.

O evangelista Sdo Mateus explica o
significado deste momento,
esbocando também a maneira como
José o viveu. Todavia, para se
compreender plenamente o seu
conteudo e o seu contexto, é
importante ter presente a passagem
paralela do Evangelho de Sdo Lucas.
Com efeito, a origem da gravidez de
Maria, por “obra do Espirito Santo” —
posta em relacdo com o versiculo que
diz “a origem de Jesus Cristo foi
assim: Maria, sua mae, estava
prometida em casamento a José, e,



antes de viverem juntos, ela ficou
gravida pela agdo do Espirito

Santo” (Mt 1, 18) encontra uma
descricdo mais ampla e mais
explicita naquilo que lemos em Sdo
Lucas sobre a anunciagdo do
nascimento de Jesus: “O anjo Gabriel
foi enviado por Deus a uma cidade
de Galileia, chamada Nazaré, a uma
virgem desposada com um homem
chamado José, da casa de Davi. E o
nome da virgem era Maria” (Lc 1,
26-27). As palavras do anjo: “Alegra-
te, cheia de graca, o Senhor esta
contigo” (Lc 1, 28) provocaram em
Maria uma perturbacgdo intima e
simultaneamente estimularam-na a
refletir. Entdo, o mensageiro
tranquilizou a Virgem e, a0 mesmo
tempo, revelou-lhe o designio
especial de Deus a seu respeito: “Nao
tenhas medo, Maria, porque
encontraste graca diante de Deus. Eis
que conceberas e daras a luz um
filho, a quem poras o nome de Jesus.
Ele sera grande, serd chamado Filho



do Altissimo, e o Senhor Deus lhe
dara o trono de seu pai Davi” (Lc 1,
30-32).

O Evangelista tinha afirmado, pouco
antes, que, no momento da
Anunciacdo, Maria estava desposada
com um homem chamado José, da
casa de Davi. A natureza destes
esponsais € explicitada,
indiretamente, quando Maria, depois
de ter ouvido aquilo que o
mensageiro dissera do nascimento
do filho, pergunta: “Como se
realizara isso, pois eu ndo conhego
homem?” (Lc 1, 34). E entdo é-lhe
dada esta resposta: “O Espirito vira
sobre ti, e 0 poder do altissimo te
cobrird com sua sombra. Por isso, o
menino que vai nascer serd chamado
santo, Filho de Deus” (Lc 1, 35).
Maria, embora fosse ja “desposada”
com José, permanecera virgem, pois
0 menino, nela concebido desde o
momento da Anunciacdo, era



concebido por obra do Espirito
Santo.

Neste ponto o texto de Sdo Lucas
coincide com o texto de Sdo Mateus
(1, 18) e serve-nos para explicar o
que lemos neste ultimo. Se, depois do
desponsorio com José, se verificou
que Maria “tinha concebido por obra
do Espirito Santo”, este fato
corresponde a todo o conteudo da
Anunciacdo e, em particular, as
ultimas palavras pronunciadas por
Maria: “Fa¢a-se em mim segundo a
tua palavra” (Lc 1, 38).
Correspondendo ao designio claro de
Deus, Maria, com o passar dos dias e
das semanas, manifesta-se, diante
das pessoas e diante de José, como
estando “gravida”, como mulher que
deve dar a luz e que traz em si o
mistério da maternidade.

3. Nestas circunstancias, “José, seu
marido, era justo e, ndo querendo
denuncia-la, resolveu abandonar



Maria, em segredo” (Mt 1, 19). Ele nédo
sabia como comportar-se perante a
“surpreendente” maternidade de
Maria. Buscava, certamente, uma
resposta para essa interrogacao
inquietante; mas procurava,
sobretudo, uma maneira airosa de
sair daquela situacao dificil para ele.
Enquanto “pensava nisso, eis que o
anjo do Senhor lhe apareceu, em
sonho, e lhe disse: ‘José, Filho de
Davi, ndo tenhas medo de receber
Maria como tua esposa, porque ela
concebeu pela acdo do Espirito
Santo. Ela dara a luz um filho, e tu
lhe dards o nome de Jesus, pois ele
vai salvar o seu povo dos seus
pecados’™ (Mt 1, 20-21).

Existe uma estreita analogia entre a
“Anuncia¢do” do texto de Sdo Mateus
e a do texto de Sdo Lucas. O
mensageiro divino introduz José no
mistério da maternidade de Maria.
Aquela que, segundo a lei, é a sua
“esposa”, permanecendo virgem,



tornou-se mae pela virtude do
Espirito Santo. E quando o Filho que
Maria traz no seio vier ao mundo
recebera o nome de Jesus. Este nome
era bem conhecido entre os
Israelitas; e, por vezes, era por eles
posto aos filhos. Neste caso, porém,
trata-se de um Filho que — segundo a
promessa divina- realizarda
plenamente o que este nome significa:
Jesus - Yehosua, que quer dizer
“Deus salva”.

O mensageiro dirige-se a José como
“esposo de Maria”; dirige-se a quem,
a seu tempo, devera por tal nome ao
Filho que vai nascer da Virgem de
Nazaré, desposada com ele. Dirige-se
a José, portanto, confiando-lhe os
encargos de um pai terreno em
relacdo ao Filho de Maria.

“Quando acordou, José fez conforme
0 anjo do Senhor havia mandado, e
aceitou sua esposa” (Mt 1, 24). Ele
recebeu-a com todo o mistério da sua



maternidade; recebeu-a com o Filho
que havia de vir ao mundo, por obra
do Espirito Santo: demonstrou deste
modo uma disponibilidade de
vontade, semelhante a disponibilidade
de Maria, em ordem aquilo que Deus
lhe pedia por meio do seu
mensageiro.

II. O DEPOSITARIO DO MISTERIO
DE DEUS

4. Quando Maria, pouco tempo
depois da Anunciacdo, se dirigiu a
casa de Zacarias para visitar Isabel
sua parente, ouviu, precisamente
quando a saudava, as palavras
pronunciadas pela propria Isabel,
“cheia do Espirito Santo” (cf. Lc 1,
41). Além das palavras que se
relacionavam com a saudacao do
anjo na Anunciacdo, Isabel disse:
“Feliz daquela que acreditou que
teriam cumprimento as coisas que lhe
foram ditas da parte do Senhor” (Lc 1,
45). Estas palavras constituiram o



pensamento-guia da Enciclica
Redemptoris Mater, com a qual tive a
intencdo de aprofundar o
ensinamento do Concilio Vaticano II,
quando afirma: “A Bem-aventurada
Virgem Maria avanc¢ou no caminho da
fé e conservou fielmente a unido com
seu Filho até a Cruz”[5], “indo
adiante”[6] de todos aqueles que,
pela via da fé, seguem Cristo.

Ora, no inicio desta peregrinacao, a
fé de Maria encontra-se com a fé de
José. Se Isabel disse da Mae do
Redentor: “Feliz daquela que
acreditou”, esta bem-aventuranca
pode, em certo sentido, ser referida
também a José, porque, de modo
analogo, ele respondeu
afirmativamente a Palavra de Deus,
quando esta lhe foi transmitida
naquele momento decisivo. A bem da
verdade, José ndo respondeu ao
“anuncio” do anjo como Maria; mas
“fez como lhe ordenara o anjo do
Senhor e recebeu a sua esposa”. Isto



que ele fez é purissima “obediéncia
da fé” (cf. Rom 1, 5; 16, 26; 2 Cor 10,
5-6).

Pode dizer-se que aquilo que José fez
0 uniu, de uma maneira
absolutamente especial, a fé de
Maria: ele aceitou como verdade
proveniente de Deus o que ela ja
tinha aceitado na Anunciagao. O
Concilio ensina: “A Deus que revela é
devida a "obediéncia da fé" (...); pela
fé, o homem entrega-se total e
livremente a Deus, prestando-lhe ‘o
obséquio pleno da inteligéncia e da
vontade’ e dando voluntario
assentimento a sua revelacao”[7]. A
frase acabada de citar, que diz
respeito a propria esséncia da fé,
aplica-se perfeitamente a José de
Nazaré.

5. Ele tornou-se, portanto, um
depositario singular do mistério
”escondido desde todos os séculos em
Deus” (cf. Ef 3, 9), como se tornara



Maria, naquele momento decisivo
que é chamado pelo Apdstolo
“plenitude dos tempos”, quando
“Deus enviou o seu Filho, nascido de
mulher... para resgatar os que se
encontravam sob o jugo da lei e para
que recebéssemos a adocdo de
filhos” (Gal. 4, 4-5). “Aprouve a Deus
— ensina o Concilio — na sua bondade
e sabedoria, revelar-se a si mesmo e
dar a conhecer o mistério da sua
vontade (cf. Ef1, 9), pelo qual os
homens, através de Cristo, Verbo
Encarnado, tém acesso ao Pai no
Espirito Santo e se tornam
participantes da natureza divina (cf.
Ef2,18; 2 Pe 1, 4)”[8].

Deste mistério divino, juntamente com
Maria, José é o primeiro depositario.
Simultaneamente com Maria — e
também em relacdo com Maria - ele
participa nesta fase culminante da
auto revelacdo de Deus em Cristo; e
nela participa desde o primeiro
momento. Tendo diante dos olhos os



textos de ambos os Evangelistas, Sdo
Mateus e Sao Lucas, pode também
dizer-se que José foi o primeiro a
participar na mesma fé da Mdae de
Deus e que, procedendo deste modo,
ele da apoio a sua esposa na fé na
Anunciacdo divina. Ele é igualmente
quem primeiro foi posto por Deus no
caminho daquela “peregrinacdo da
fé”, na qual Maria, sobretudo no
momento do Calvario e de
Pentecostes, ira adiante, de maneira
perfeita[9].

6. A caminhada propria de José, a sua
peregrinacdo da fé terminaria antes;
ou seja, antes de Maria estar de pé
junto a Cruz no Golgota e antes que
Ela - tendo Cristo voltado para o seio
do Pai se encontre no Cenaculo do
Pentecostes, no dia da manifestagao
ao mundo da Igreja, nascida pelo
poder do Espirito da verdade. E,
contudo, a caminhada da fé de José
seguiu a mesma dire¢do, permaneceu
totalmente determinada pelo mesmo



mistério, de que ele, juntamente com
Maria, se tinha tornado o primeiro
depositario. A Encarnacdo e a
Redencdo constituem uma unidade
organica e indissoluvel, na qual a
“economia da Revelacdo se realiza
por meio de acdes e palavras,
intimamente relacionadas entre
si”[10]. Precisamente por causa desta
unidade, o Papa Jodo XXIII, que tinha
uma grande devocao a Sao José,
estabeleceu que no Canon romano da
Missa, memorial perpétuo da
Redencao, fosse inserido o nome
dele, ao lado do nome de Maria e
antes do dos Apostolos, dos Sumos
Pontifices e dos Martires[11].

O servico da paternidade

7. Como se deduz dos textos
evangélicos, o matriménio com
Maria €é o fundamento juridico da
paternidade de José. Foi para
garantir a protecdo paterna a Jesus
que Deus escolheu José como esposo



de Maria. Por conseguinte, a
paternidade de José — uma relacdo
que o coloca o mais perto possivel de
Cristo, termo de toda e qualquer
eleicdo e predestinacdo (cf. Rom 8,
28-29) — passa através do matrimoénio
com Maria, ou seja, através da
familia.

Os Evangelistas, embora afirmem
claramente que Jesus foi concebido
por obra do Espirito Santo e que
naquele matrimoénio a virgindade foi
preservada (cf. Mt 1, 18-25; Lc 1,
26-38), chamam a José esposo de
Maria e a Maria esposa de José (cf.
Mt 1, 16.18-20; Lc 1, 27; 2, 5).

E também para a Igreja, se por um
lado é importante professar a
concepgdo virginal de Jesus, por
outro, ndo € menos importante
defender o matriménio de Maria com
José, porque é deste matrimoénio que
depende, juridicamente, a
paternidade de José. Daqui se



compreende a razao pela qual as
geracoes sdo enumeradas segundo a
genealogia de José: “E porque nao
deviam ser — pergunta-se Santo
Agostinho - através de José? Nao era
porventura José o marido de Maria?
(...). A Escritura afirma, por meio da
autoridade angélica, que ele era o
marido. Ndo temas, diz, receber
contigo Maria, tua esposa, pois o que
nela se gerou é obra do Espirito Santo.
E é-lhe mandado que imponha o
nome ao menino, se bem que nao
seja nascido do seu sémen. Al se diz,
ainda: Ela darda a luz um filho, a quem
poras o nome de Jesus. A Escritura
sabe que Jesus ndo nasceu do sémen
de José; e porque ele mostra
preocupacdo quanto a origem da
gravidez dela (Maria), é dito: provém
do Espirito Santo. E, todavia, ndo lhe
é tirada a autoridade paterna, uma
vez que lhe é ordenado que seja ele a
dar o nome ao menino. Por fim,
também a propria Virgem Maria,
bem consciente de néo ter concebido



Cristo da unido conjugal com ele,
chama-o apesar disso pai de
Cristo”[12].

O filho de Maria é também filho de
José, em virtude do vinculo
matrimonial que os une: “Por motivo
daquele matrimonio fiel, ambos
mereceram ser chamados pais de
Cristo, ndo apenas a Mae, mas
também aquele que era seu pai, do
mesmo modo que era conjuge da
Mae, uma e outra coisa por meio da
mente e ndo da carne”[13]. Neste
matrimonio ndo faltou nenhum dos
requisitos que o constituem:
“Naqueles pais de Cristo realizaram-
se todos os bens das nupcias: a prole,
a fidelidade e o sacramento.
Conhecemos a prole, que é o proprio
Senhor Jesus; a fidelidade, porque
ndo houve nenhum adultério; e o
sacramento, porque nao se deu
nenhum divorcio”[14].



Analisando a natureza do
matrimonio, quer Santo Agostinho,
quer Santo Tomas de Aquino situam-
na constantemente na “uniao
indivisivel dos animos”, na “unido
dos coracdes” e no “consenso”[15];
elementos estes, que, naquele
matrimonio, se verificaram de
maneira exemplar. No momento
culminante da histdria da salvacao,
quando Deus manifestou o seu amor
pela humanidade, mediante o dom
do Verbo, deu-se exatamente o
matrimoénio de Maria e José, em que
se realizou com plena “liberdade” o
“dom esponsal de si” acolhendo e
exprimindo um tal amor[16]. “Nesta
grandiosa empresa da renovacao de
todas as coisas em Cristo, o
matrimoénio, também ele renovado e
purificado, torna-se uma realidade
nova, um sacramento da Nova
Alianca. E eis que no limiar do Novo
Testamento, como ja sucedera no
principio do Antigo, hd um casal.
Mas, enquanto o casal formado por



Adao e Eva tinha sido a fonte do mal
que inundou o mundo, o casal
formado por José e Maria constitui o
vértice, do qual se expande por toda
a terra a santidade. O Salvador deu
inicio a obra da salvagdo com esta
unido virginal e santa, na qual se
manifesta a sua vontade
omnipotente de purificar e santificar
a familia, que é santuario do amor
humano e berc¢o da vida”[17].

Quantos ensinamentos promanam
disto, ainda hoje, para a familia! Uma
vez que “a esséncia e as funcgdes da
familia se definem, em ultima
analise, pelo amor” e que a familia “é
confiada a missdo de guardar, revelar
e comunicar o amor, qual reflexo
Vivo e participacdo do amor de Deus
pela humanidade e do amor de Cristo
pela Igreja sua Esposa”[18], é na
Sagrada Familia, nesta originaria
“Igreja doméstica”[19], que todas as
familias devem espelhar-se. Nela,
efetivamente, “por um misterioso



designio divino, viveu escondido
durante longos anos o Filho de Deus:
ela constitui, portanto, o prototipo e
o exemplo de todas as familias
cristas”[20].

8. Sao José foi chamado por Deus
para servir diretamente a Pessoa e a
missdo de Jesus, mediante o exercicio
da sua paternidade: desse modo,
precisamente, ele “coopera no
grande mistério da Redencéo,
quando chega a plenitude dos
tempos”[21], e é verdadeiramente
“ministro da salvacdo”. A sua
paternidade expressou-se
concretamente “em ter feito da sua
vida um servico, um sacrificio, ao
mistério da Encarnacdo e a missao
redentora com o mesmo
inseparavelmente ligada; em ter
usado da autoridade legal, que lhe
competia em relacdo a Sagrada
Familia, para lhe fazer o dom total de
si mesmo, da sua vida e do seu
trabalho; e em ter convertido a sua



vocacdo humana para o amor
familiar na sobre-humana oblacao de
si, do seu coracao e de todas as
capacidades, no amor que empregou
ao servico do Messias germinado na
sua casa”[22].

A Liturgia, ao recordar que foram
confiados “a solicita guarda de Sao
José, na aurora dos novos tempos, 0S
mistérios da salvacao”[23], esclarece
também que ele “foi constituido por
Deus chefe da sua Familia, para que,
servo fiel e prudente, guardasse com
paterna solicitude o seu Filho
unigénito”[24]. O Papa Ledo XIII
realca a sublimidade desta missdo:
“Ele entre todos, impde-se pela sua
sublime dignidade, dado que, por
disposicao divina, foi guardido e, na
opinido dos homens, pai do Filho de
Deus. Dai se seguia, portanto, que o
Verbo de Deus fosse submisso a José,
lhe obedecesse e lhe prestasse aquela
honra e aquela reveréncia, que os
filhos devem aos proprios pais”[25].



E uma vez que nao se pode conceber
que a uma tarefa tdo sublime ndo
correspondessem as qualidades
requeridas para a desempenhar
adequadamente, importa reconhecer
que José teve em relacdo a Jesus, “por
especial dom do Céu, todo aquele
amor natural e toda aquela solicitude
afetuosa que o coracdo de um pai
possa experimentar”[26].

Com a autoridade paterna sobre
Jesus, Deus terd comunicado também
a José o amor correspondente, aquele
amor que tem a sua fonte no Pai “do
qual toda a paternidade, nos céus e
na terra, toma o nome” (Ef 3, 15).

Nos Evangelhos acha-se claramente
exposto o munus paterno de José
para com Jesus. Com efeito, a
salvacdo, que passa através da
humanidade de Jesus, realiza-se nos
gestos que fazem parte do cotidiano
da vida familiar, respeitando aquela
“condescendéncia” que € inerente a



economia da Encarnacdo. Os
Evangelistas estiveram muito atentos
ao fato de que na vida de Jesus nada
foi deixado ao acaso; mas nela tudo
se desenrolou em conformidade com
um plano divinamente
preestabelecido. A formula muitas
vezes repetida: “Aconteceu assim,
para que se cumprissem ...”,
acompanhada de uma referéncia do
acontecimento descrito a um texto do
Antigo Testamento, tem o intuito de
acentuar a unidade e a continuidade
do projeto, que tem o seu
“cumprimento” em Cristo.

Com a Encarnacao, as “promessas” e
as “figuras” do Antigo Testamento
tornam-se “realidade”: lugares,
pessoas, acontecimentos e ritos
entrelacam-se de acordo com ordens
divinas bem precisas, transmitidas
mediante o ministério dos anjos e
recebidas por criaturas
particularmente sensiveis a voz de
Deus. Maria é a humilde serva do



Senhor, preparada desde toda a
eternidade para a missao de ser Mae
de Deus; e José é aquele que Deus
escolheu para ser o “coordenador do
nascimento do Senhor”[27], aquele
que tem o encargo de prover ao
inserimento “ordenado” do Filho de
Deus no mundo, mantendo o respeito
pelas disposic¢des divinas e pelas leis
humanas. Toda a chamada vida
“privada” ou “oculta” de Jesus foi
confiada a sua guarda.

O recenseamento

9. Quando José foi a Belém, para o
recenseamento, observando as
disposicdes da autoridade legitima,
ele desempenhou em relagdo ao
menino a tarefa importante e
significativa de inserir oficialmente o
nome de “Jesus, filho de José de
Nazaré” (cf. Jo 1, 45), no registro do
império. Essa inscricdo manifesta de
modo bem claro o fato de Jesus
pertencer ao género humano,



homem entre os homens, cidaddo
deste mundo, sujeito as leis e
institui¢Oes civis, mas também
“Salvador do mundo”. Origenes
descreveu bem o significado
teoldgico inerente a este fato
histérico, que ndo é nada marginal:
“Dado que o primeiro recenseamento
de toda a terra se verificou no tempo
de César Augusto, e que entre todos
0s demais também José se foi
registrar, juntamente com Maria sua
esposa, que se encontrava gravida; e
dado que Jesus veio ao mundo antes
de o censo ter sido feito, para quem
considerar a coisa com diligente
atencdo parecera que se expressa
uma espécie de mistério no fato de
que, na declaracao de toda a terra,
devesse ser recenseado também
Cristo. Dessa maneira, registrado
juntamente com os demais, a todos
podia santificar; inscrito com toda a
terra no recenseamento, a terra
oferecia a comunhao consigo; e,
depois desta declaracdo, recenseava



consigo todos os homens da terra no
livro dos vivos, para que quantos
viessem a acreditar nele, fossem
depois inscritos no céu, com 0s
Santos d'Aquele a quem pertencem a
gloria e o império pelos séculos dos
séculos. Amém”[28].

O nascimento em Belém

10. Como depositario do mistério
“escondido desde todos os séculos em
Deus” e que comeca a realizar-se
diante dos seus olhos na “plenitude
dos tempos”, José encontra-se
juntamente com Maria na noite de
Belém, qual testemunha privilegiada
da vinda do Filho de Deus ao mundo.
Sao Lucas exprime-se assim:
“Enquanto eles ali (em Belém) se
encontravam, completaram-se para
ela os dias da gestacdo. E deu aluz o
seu filho primogénito, que envolveu
em faixas e recostou numa
manjedoura, porque ndo havia lugar
para eles na hospedaria” (Lc 2, 6-7).



José foi testemunha ocular deste
nascimento, que se verificou em
condi¢des humanamente
humilhantes, primeiro anuncio
daquele “despojamento”, no qual
Cristo consentiu livremente, para a
remissdo dos pecados. Na mesma
ocasiao, José foi testemunha da
adoragdo dos pastores, que chegaram
ao lugar onde Jesus nascera, depois
de um anjo lhes ter levado esta
grande e jubilosa noticia (cf. Lc 2,
15-16); mais tarde, foi testemunha
também da homenagem dos Magos,
vindos do Oriente (cf. Mt 2, 11).

A circuncisdo

11. Sendo a circuncisao de um filho o
primeiro dever religioso do pai, José,
com esta cerimonia (cf. Lc 2, 21),
exercitou um seu direito e dever em
relacdo a Jesus.

O principio segundo o qual todos os
ritos do Antigo Testamento sdo como
a sombra da realidade (cf. Hebr 9, 9



s.; 10, 1), explica o motivo por que
Jesus os aceita. Como aconteceu com
0s outros ritos, também o da
circuncisio teve em Jesus o seu
“cumprimento”. A Alianca de Deus
com Abrado, de que a circuncisdo era
sinal (cf. Gn 17, 13), obteve em Jesus
o0 seu pleno efeito e a sua cabal
realizacdo, sendo Jesus o “sim” de
todas as antigas promessas (cf. 2 Cor
1, 20).

A imposicdo do nome

12. José deu ao menino, na ocasido
em que o levaram a circuncidar, o
nome de Jesus. Este nome é o unico
em que ha salvagao (cf. At 4, 12);e a
José tinha sido revelado o seu
significado, no momento da sua
“anunciacao”: E tu “lhe daras o nome
de Jesus, pois ele vai salvar o seu
povo dos seus pecados” (Mt 1, 21).
Quando lhe deu o nome, José
declarou a propria paternidade legal
em relacdo a Jesus; e, pronunciando



esse nome, proclamou a missao deste
menino, de ser o Salvador.

A apresentacdo de Jesus no templo

13. Esta cerimonia, referida por Sao
Lucas (2, 22 ss.), incluia o resgate do
primogénito e projeta luz sobre o
episodio posterior da permanéncia
de Jesus no templo aos doze anos.

O resgate do primogénito é um outro
dever do pai, que é cumprido por
José. No primogénito estava
representado o povo da Alianca,
resgatado da escraviddo para passar
a pertencer a Deus. Também a
proposito disto, Jesus, que é o
verdadeiro “preco” do resgate (cf. 1
Cor 6, 20;7,23;1 Pdr 1, 19), nao
somente “cumpre” o rito do Antigo
Testamento, mas ao mesmo tempo
supera-o, ndo sendo ele um simples
homem sujeito a ser resgatado, mas o
proprio autor do resgate.



O Evangelista pde em relevo que “o
pai e a mae de Jesus estavam
admirados com as coisas que se
diziam dele” (Lc 2, 33); e, em
particular, com aquilo que Simedo
disse, no seu cantico dirigido ao
Senhor, indicando Jesus como “a
salvacdo preparada por Deus em
favor de todos os povos” e “luz para
iluminar as nacgoes e gloria de Israel,
seu povo”; e, mais adiante, também
como “sinal de contradicao” (Lc 2,
30-34).

A fuga para o Egito

14. A seguir a apresentacdo no
templo, o evangelista Sdo Lucas
anotou: “Depois de terem cumprido
tudo segundo a lei do Senhor,
voltaram para a Galileia, para a sua
cidade de Nazaré. Entretanto, o
menino crescia e robustecia-se, cheio
de sabedoria, e a graca de Deus
estava com ele” (Lc 2, 39-40).



Mas, segundo o texto de Sdo Mateus,
ainda antes deste retorno a Galileia,
tem de ser colocado um
acontecimento muito importante,
para o qual a Providéncia divina de
novo recorre a José. Ai lemos:
“Depois que 0s magos partiram, o
Anjo do Senhor apareceu em sonho a
José e lhe disse: "Levanta-te, pega o
menino e sua mae e foge para o
Egito! Fica la até que eu te avise!
Porque Herodes vai procurar o
menino para mata-lo"“ (Mt 2, 13). Na
ocasido da vinda dos Magos do
Oriente, Herodes tinha sabido do
nascimento do “rei dos Judeus” (Mt 2,
2). E quando os Magos partiram, ele
mandou “Mandou matar todos 0s
meninos de Belém e de todo o
territorio vizinho, de dois anos para
baixo” (Mt 2, 16). Deste modo,
matando todas as criancgas, queria
matar aquele recém-nascido “rei dos
Judeus”, de quem chegara ao
conhecimento durante a visita dos
Magos a sua corte. Entdo José, tendo



recebido o aviso em sonho, “José
levantou-se de noite, pegou 0 menino
e sua mae, e partiu para o Egito. Ali
ficou até a morte de Herodes, para se
cumprir o que o Senhor havia dito
pelo profeta: "Do Egito chamei o meu
Filho"“ (Mt 2, 14-15; cf. Os 11, 1).

Deste modo, o caminho do regresso
de Jesus de Belém a Nazaré passou
pelo Egito. Assim como Israel tinha
tomado o caminho do éxodo “da
condicdo de escraviddo” para iniciar
a Antiga Alianca, assim José,
depositario e cooperador do mistério
providencial de Deus, também no
exilio vela por Aquele que vai tornar
realidade a Nova Alianca.

A permanéncia de Jesus no templo

15. Desde o momento da Anunciacao,
José, juntamente com Maria,
encontrou-se, em certo sentido, no
intimo do mistério escondido desde
todos os séculos em Deus e que se
tinha revestido de carne: “O Verbo



fez-se carne e habitou entre nos” (Jo 1,
14). Sim, Ele habitou entre os homens
e 0 ambito da sua morada foi a
Sagrada Familia de Nazaré, uma das
tantas familias desta pequena cidade
de Galileia, uma das tantas familias
da terra de Israel. Ai, Jesus crescia e
“robustecia-se, cheio de sabedoria, e
a graca de Deus estava com ele” (Lc
2,40). Os Evangelhos resumem em
poucas palavras o longo periodo da
vida “oculta”, durante o qual Jesus se
preparou para a sua missao
messidnica. H4 um s6 momento que
é subtraido a este “escondimento” e é
descrito pelo Evangelho de Sdo Lucas:
a Pascoa de Jerusalém, quando Jesus
tinha doze anos de idade.

Jesus participou nesta festa, como
um jovem peregrino, juntamente
com Maria e José. E eis o que
aconteceu: “Passados aqueles dias
(da festa), ao regressarem, o menino
Jesus ficou em Jerusalém, sem que 0s
pais se apercebessem disso” (Lc 2,



43). Depois de um dia de viagem
deram pela sua falta; e comecaram a
procura-lo “entre os parentes e
conhecidos ... Depois de trés dias,
encontraram-no no templo, sentado
no meio dos doutores, a ouvi-los e a
fazer-lhes perguntas. Todos os que o
ouviam ficavam admirados da sua
inteligéncia e das suas respostas” (Lc
2, 46-47). Maria pergunta: “Meu filho,
por que agiste assim conosco? Olha
que teu pai e eu estdvamos,
angustiados, a tua procura” (Lc 2,
48). A resposta de Jesus foi de tal
sorte que os dois “ndo entenderam as
palavras que lhes disse”. Tinha-lhes
respondido: “Por que me
procuraveis? Nao sabieis que eu devo
estar na casa de meu Pai?” (Lc 2,
49-50).

Ouviu estas palavras José, em relagao
ao qual Maria tinha acabado de dizer
“teu pai”. Com efeito, era assim que
as pessoas diziam e pensavam: Jesus,
“como se supunha, era filho de José”



(Lc 3, 23). Apesar disso, a resposta do
proprio Jesus no templo devia
reavivar na consciéncia do “suposto
0 pai” aquilo que numa noite, doze
anos antes, ele tinha ouvido: “José ...
ndo temas receber contigo Maria, tua
esposa, pois o que nela se gerou é
obra do Espirito Santo”. Ja desde
entdo ele sabia que era depositario
do mistério de Deus; e Jesus, com
doze anos de idade, evocou
exatamente este mistério: “Devo
encontrar-me na casa de meu Pai”.

O sustento e a educacdo de Jesus
em Nazaré

16. O crescimento de Jesus “em
sabedoria, em estatura e em

graca” (Lc 2, 52), deu-se no ambito da
Sagrada Familia, sob o olhar de Sédo
José, que tinha a alta fungao de o
“criar”; ou seja, de alimentar, vestir e
instruir Jesus na Lei e num oficio, em
conformidade com os deveres
estabelecidos para o pai.



No Sacrificio eucaristico a Igreja
venera “a memoria da gloriosa
sempre Virgem Maria ... e também a
de Sao José”[29], porque foi quem
“sustentou Aquele que os fiéis
deviam comer como Pao de vida
eterna”[30].

Por sua parte, Jesus “era-lhes
submisso” (Lc 2, 51), correspondendo
com o respeito as atencdes dos seus
“pais”. Dessa forma quis santificar os
deveres da familia e do trabalho, que
ele proprio executava ao lado de
José.

III. O HOMEM JUSTO - O ESPOSO

17. No decorrer da sua vida, que foi
uma peregrinacdo na fe, José, como
Maria, permaneceu fiel até ao fim ao
chamamento de Deus. A vida de
Maria foi o cumprimento até as
ultimas consequéncias daquele
primeiro fiat (faga-se) pronunciado
no momento da Anunciacdo; ao
passo que José — como ja foi dito -



ndo proferiu palavra alguma no
momento da sua “anunciagao”: “fez
conforme o anjo do Senhor havia
mandado” (Mt 1, 24). E este primeiro
“fez” tornou-se o principio da
“caminhada de José”. Ao longo desta
caminhada, os Evangelhos nao
registram palavra alguma que ele
tenha dito. Mas esse siléncio de José
tem uma especial eloquéncia: gracas
a tal atitude, pode captar-se
perfeitamente a verdade contida no
juizo que dele nos da o Evangelho: o
“justo” (Mt 1, 19).

E necessario saber ler bem esta
verdade, porque nela esta contido
um dos mais importantes
testemunhos acerca do homem e da
sua vocagdo. No decurso das
geracOes a Igreja 1é, de maneira cada
vez mais atenta e mais consciente
este testemunho, como tirando do
tesouro desta insigne figura “coisas
novas e coisas velhas” (Mt 13, 52).



18. O homem “justo” de Nazaré
possui sobretudo as caracteristicas
bem nitidas do esposo. O Evangelista
fala de Maria como de “uma virgem
desposada com um homem ...
chamado José” (Lc 1, 27). Antes de
comecar a realizar-se “o mistério
escondido desde todos os séculos em
Deus” (Ef 3, 9), os Evangelhos pdem
diante de nds a imagem do esposo e
da esposa. Segundo o costume do
povo hebraico, o matriménio
constava de duas fases: primeiro, era
celebrado o matrimonio legal
(verdadeiro matrimonio); e depois,
s6 passado um certo periodo, é que o
esposo introduzia a esposa na
propria casa. Antes de viver junto
com Maria, portanto, José ja era o seu
“esposo”; Maria, porém, conservava
no seu intimo o desejo de fazer o dom
total de si mesma exclusivamente a
Deus. Poder-se-ia perguntar de que
modo este desejo se conciliava com
as “nupcias”. A resposta vem-nos
somente do desenrolar dos



acontecimentos salvificos, isto é, da
acao especial do proprio Deus. Desde
0 momento da Anunciacdo, Maria
sabe que deve realizar-se o seu desejo
virginal, de entregar-se a Deus de
modo exclusivo e total, precisamente
tornando-se mde do Filho de Deus. A
maternidade por obra do Espirito
Santo € a forma de doacdo que o
proprio Deus espera da Virgem,
“desposada” com José. E Maria
pronuncia o seu fiat (faga-se).

O fato de ela ser “desposada” com
José esta incluido no mesmo designio
de Deus. Isso é indicado por ambos o0s
Evangelistas citados, mas de maneira
particular por Sdo Mateus. Sdo muito
significativas as palavras ditas a José:
“Nao tenhas medo de receber contigo
Maria, tua esposa, pois o que nela se
gerou € obra do Espirito Santo” (Mt 1,
20). Elas explicam o mistério da
esposa de José: Maria é virgem na
sua maternidade. Nela “o Filho do



Altissimo” assume um corpo humano
e torna-se “o Filho do homem?”.

Dirigindo-se a José com as palavras
do anjo, Deus dirige-se a ele como
sendo esposo da Virgem de Nazaré.
Aquilo que nela se realizou por obra
do Espirito Santo exprime ao mesmo
tempo uma confirmacao especial do
vinculo esponsal, que ja existia antes
entre José e Maria. O mensageiro diz
claramente a José: “ndo tenhas medo
de receber Maria tua esposa”. Por
conseguinte, aquilo que tinha
acontecido anteriormente — 0s seus
esponsais com Maria — tinha
acontecido por vontade de Deus e,
portanto, devia ser conservado. Na
sua maternidade divina, Maria deve
continuar a viver como “uma virgem,
esposa de um esposo” (cf. Lc 1, 27).

19. Nas palavras da “anuncia¢do”
noturna, José escuta ndo apenas a
verdade divina acerca da inefavel
vocacdo da sua esposa, mas ouve



novamente também a verdade acerca
da propria vocagdo. Este homem
“justo”, que, segundo o espirito das
mais nobres tradi¢des do povo eleito,
amava a Virgem de Nazaré e a ela se
encontrava ligado por amor
esponsal, ¢ novamente chamado por
Deus para este amor.

“José fez como lhe ordenara o anjo
do Senhor e recebeu consigo a sua
esposa”; o que se gerou nela “é obra
do Espirito Santo”. Ora, de tais
expressoes, ndo se impora
porventura deduzir que também o
seu amor de homem tinha sido
regenerado pelo Espirito Santo? Nao
se impord porventura pensar que o
amor de Deus, que foi derramado no
coracao humano pelo Espirito Santo
(cf.Rom 5, 5), forma do modo mais
perfeito todo o amor humano? Ele
forma também - e de maneira
absolutamente singular — o amor
esponsal dos conjuges, nele dando
profundidade a tudo aquilo que seja



humanamente digno e belo e tenha
as marcas da exclusiva entrega, da
alianca das pessoas e da comunhao
auténtica, a exemplo de Mistério
trinitario.

“José ... recebeu consigo a sua esposa,
a qual, sem que ele a conhecesse, deu
a luz um filho” (Mt 1, 24-25). Estas
palavras indicam ainda outra
proximidade esponsal. A profundeza
desta proximidade, a intensidade
espiritual da unido e do contato entre
pessoas — do homem e da mulher -
provém em ultima analise do
Espirito que da a vida (cf. Jo 6, 63).
José, obediente ao Espirito, encontra
precisamente nele a fonte do amor, do
seu amor esponsal de homem; e este
amor foi maior do que aquele
“homem justo” poderia esperar,
segundo a medida do proprio
coracdo humano.

20. Na Liturgia, Maria é celebrada
como tendo estado “unida a José,



homem justo, por um vinculo de
amor esponsal e virginal”[31]. Trata-
se, de fato, de dois amores que,
conjuntamente, representam o
mistério da Igreja, virgem e esposa, a
qual tem no matrimonio de Maria e
José o seu simbolo. “A virgindade e o
celibato por amor do Reino de Deus
ndo s6 ndo se contrapdem a
dignidade do matrimonio, mas
pressupdem-na e confirmam-na. O
matrimonio e a virgindade sdo os
dois modos de exprimir e de viver o
unico Mistério da Alianca de Deus
com o0 seu povo”[32], que é
comunhdo de amor entre Deus e 0s
homens.

Mediante o sacrificio total de si
proprio, José exprime o seu amor
generoso para com a Mée de Deus,
fazendo-lhe “dom esponsal de si”.
Muito embora decidido a afastar-se,
para nao ser obstaculo ao plano de
Deus que estava se realizando nela,
por ordem expressa do anjo ele



manteve-a consigo e respeitou a sua
condicgdo de pertencer
exclusivamente a Deus.

Por outro lado, foi do matrimonio
com Maria que advieram para José a
sua dignidade singular e os seus
direitos em relacdo a Jesus. “Sabemos
que a dignidade da Mae de Deus é
altissima e que ndo pode haver uma
maior. Mas dado que entre a
beatissima Mae de Deus e Sado José
existe um verdadeiro vinculo
matrimonial, é também certo que
Sao José, mais que qualquer outro, se
aproximou daquela altissima
dignidade que faz da Mae de Deus a
criatura mais excelsa. De fato, o
matrimonio constitui por si mesmo a
forma mais nobre de sociedade e de
amizade, e traz consigo a comunhao
dos bens. Portanto, se Deus deu José
como esposo a Maria, deu-o ndo so
como companheiro de sua vida,
testemunha de sua virgindade e tutor
da sua pureza, mas também como



participante — por forca do vinculo
conjugal — da excelsa dignidade da
qual ela foi adornada”[33].

21. Um tal vinculo de caridade
constituiu a vida da Sagrada Familia;
primeiro, na pobreza de Belém,
depois, durante o exilio no Egito e,
em seguida, quando ela morava em
Nazaré. A Igreja rodeia de profunda
veneracdo esta Familia,
apresentando-a como modelo para
todas as familias. A Familia de
Nazaré, diretamente inserida no
mistério da Encarnacdo, constitui ela
propria um mistério particular. E ao
mesmo tempo — como na Encarnacdo
— € a este mistério que pertence a
verdadeira paternidade: a forma
humana da familia do Filho de Deus,
verdadeira familia humana, formada
pelo mistério divino. Nela, José é o
pai: a sua paternidade, porém, ndo é
SO “aparente”, ou apenas
“substitutiva”; mas estd dotada
plenamente da autenticidade da



paternidade humana, da
autenticidade da missao paterna na
familia. Nisto esta contida uma
consequéncia da unido hipostatica:
humanidade assumida na unidade
da Pessoa divina do Verbo-Filho,
Jesus Cristo. Juntamente com a
assunc¢do da humanidade, em Cristo
foi também “assumido” tudo aquilo
que é humano e, em particular, a
familia, primeira dimensdo da sua
existéncia na terra. Neste contexto
foi “assumida” também a
paternidade humana de José.

Com base neste principio, adquirem
o seu significado profundo as
palavras dirigidas por Maria a Jesus,
no templo, quando ele tinha doze
anos: “Teu pai e eu ... anddvamos a
tua procura”. Nao se trata de uma
frase convencional: as palavras da
Maée de Jesus indicam toda a
realidade da Encarnacao, que
pertence ao mistério da Familia de
Nazaré. José, que desde o principio



aceitou, mediante “a obediéncia da
fé”, a sua paternidade humana em
relacdo a Jesus, seguindo a luz do
Espirito Santo que por meio da fé se
doa ao homem, por certo ia
descobrindo cada vez mais
amplamente o dom inefavel desta sua
paternidade.

IV. 0O TRABALHO EXPRESSAO DO
AMOR

22. A expressdo cotidiana deste amor
na vida da Familia de Nazaré é o
trabalho. O texto evangélico
especifica o tipo de trabalho,
mediante o qual José procurava
garantir a sustentacao da Familia: o
trabalho de carpinteiro. Esta simples
palavra envolve toda a extensdo da
vida de José. Para Jesus este periodo
abrange os anos da vida oculta, de
que fala o Evangelista, a seguir ao
episddio que ocorreu no templo:
“Depois, desceu com eles para
Nazaré e era-lhes submisso” (Lc 2,



51). Esta “submissdo, ou seja, a
obediéncia de Jesus na casa de
Nazaré é entendida também como
participag¢do no trabalho de José.
Aquele que era designado como o
“filho do carpinteiro”, tinha
aprendido o oficio de seu “pai”
putativo. Se a Familia de Nazaré, na
ordem da salvacao e da santidade, é
exemplo e modelo para as familias
humanas, é-0 analogamente também
o trabalho de Jesus ao lado de José
carpinteiro. Na nossa época, a Igreja
pOs em realce isto mesmo, também
com a memoria liturgica de Sdo José
Operario, fixada no primeiro de
maio. O trabalho humano, em
particular o trabalho manual, tem no
Evangelho uma acentuagdo especial.
Juntamente com a humanidade do
Filho de Deus ele foi acolhido no
mistério da Encarnacdo, como
também foi redimido de maneira
particular. Gracas ao seu banco de
trabalho, junto do qual exercitava o
proprio oficio juntamente com Jesus,



José aproximou o trabalho humano
do mistério da Redencao.

23. No crescimento humano de Jesus
“em sabedoria, em estatura e em
graca” teve uma parte notavel a
virtude da laboriosidade, dado que “o
trabalho é um bem do homem?”, que
“transforma a natureza” e torna o
homem, “em certo sentido, mais
homem”[34].

A importancia do trabalho na vida do
homem exige que se conhecam e
assimilem todos os seus conteudos,
“para ajudar os demais homens a
aproximarem-se através dele de
Deus, Criador e Redentor, e a
participarem nos seus designios
salvificos quanto ao homem e quanto
ao mundo; e ainda, a aprofundarem
na sua vida e amizade com Cristo,
tendo, mediante a fé vivida, uma
participacdo no seu triplice munus:
de Sacerdote, de Profeta e de
Rei”[35].



24. Trata-se, em ultima analise, da
santificacdo da vida cotidiana, no
que cada pessoa deve empenhar-se,
segundo o proprio estado, e que pode
ser proposta apontando para um
modelo acessivel a todos: Sdo José é o
modelo dos humildes, que o
Cristianismo enaltece para grandes
destinos; ... € a prova de que para ser
bons e auténticos seguidores de
Cristo ndo se necessitam “grandes
coisas”, mas requerem-se somente
virtudes comuns, humanas, simples e
auténticas”[36].

V. O PRIMADO DA VIDA INTERIOR

25. Também quanto ao trabalho de
carpinteiro na casa de Nazaré se
estende o mesmo clima de siléncio,
que acompanha tudo aquilo que se
refere a figura de José. Trata-se,
contudo, de um siléncio que desvenda
de maneira especial o perfil interior
desta figura. Os Evangelhos falam
exclusivamente daquilo que José



“fez”; no entanto, permitem-nos
auscultar em suas “acdes”,
envolvidas pelo siléncio, um clima de
profunda contemplagdo. José estava
cotidianamente em contato com o
mistério “escondido desde todos os
séculos”, que “estabeleceu a sua
morada” sob o teto da sua casa. Isto
explica, por exemplo, a razdo por
que Santa Teresa de Jesus, a grande
reformadora do Carmelo
contemplativo, se tornou promotora
da renovacdo do culto de Sao José na
cristandade ocidental.

26. O sacrificio total, que José fez da
sua existéncia inteira, as exigéncias
da vinda do Messias a sua propria
casa, encontra a motivacio adequada
na “sua insondavel vida interior, da
qual lhe provém ordens e
consolagoOes singularissimas; dela lhe
decorrem também a logica e a forca,
propria das almas simples e
limpidas, das grandes decisGes, como
foi a de colocar imediatamente a



disposicdo dos designios divinos a
propria liberdade, a sua legitima
vocacdo humana e a felicidade
conjugal, aceitando a condicdo, a
responsabilidade e o peso da familia
e renunciando, por um incomparavel
amor virgineo, ao natural amor
conjugal que constitui e alimenta a
mesma familia”[37].

Esta submissdo a Deus, que é
prontiddo de vontade para se dedicar
as coisas que dizem respeito ao seu
servico, ndo é mais do que o exercicio
da devogdo, que constitui uma das
expressoes da virtude da religido[38].

27. A comunhdo de vida entre José e
Jesus leva-nos a considerar ainda o
mistério da Encarnacao
precisamente sob o aspecto da
humanidade de Cristo, instrumento
eficaz da divindade para a
santificacdo dos homens: “Por forca
da divindade, as a¢cdes humanas de
Cristo foram salutares para nos,



produzindo em nos a graga, quer em
razao do mérito, quer por uma certa
eficacia”[39].

Entre estas acdes os Evangelistas
privilegiam aquelas que dizem
respeito ao mistério pascal; mas ndo
deixam de frisar bem a importancia
do contato fisico com Jesus em
ordem as curas de enfermidades (cf.,
por exemplo, Mc 1, 41) e a influéncia
por ele exercida sobre Jodo Batista,
quando ambos estavam ainda no seio
materno (cf. Lc 1, 41-44).

O testemunho apostolico nao
transcurou — como ja se viu — a
narracdo do nascimento de Jesus, da
circuncisao, da apresentacao no
templo, da fuga para o Egito e da
vida oculta em Nazaré, por motivo
do “mistério” de graca contido em
tais “gestos”, todos eles salvificos,
porque todos participavam da
mesma fonte de amor: a divindade
de Cristo. Se este amor se irradiava,



através da sua humanidade, sobre
todos os homens, certamente eram
por ele beneficiados, em primeiro
lugar, aqueles que a vontade divina
tinha posto na sua maior intimidade:
Maria, sua Mae, e José, seu pai
putativo[40].

Uma vez que o amor “paterno” de
José ndo podia deixar de influir
sobre o amor “filial” de Jesus e, vice-
versa, o amor “filial” de Jesus ndo
podia deixar de influir sobre o amor
“paterno” de José, como chegar a
conhecer as profundezas desta
singularissima relacdo? Justamente,
pois, as almas mais sensiveis aos
impulsos do amor divino veem em
José um exemplo luminoso de vida
interior.

Mais ainda, a aparente tensdo entre a
vida ativa e a vida contemplativa tem
em José uma superacao ideal,
possivel para quem possui a
perfeicdo da caridade. Atendo-nos a



conhecida distin¢do entre o amor da
verdade (caritas veritatis) e as
exigéncias do amor (necessitat
caritatis), podemos dizer que José fez
a experiéncia quer do amor da
verdade, ou seja, do puro amor de
contemplacdo da Verdade divina que
irradiava da humanidade de Cristo,
quer das exigéncias do amor, ou seja,
do amor igualmente puro do servico,
requerido pela protecdo e pelo
desenvolvimento dessa mesma
humanidade[41].

VI. PATRONO DA IGREJA DO
NOSSO TEMPO

28. Em tempos dificeis para a Igreja,
Pio IX, desejando confia-la a especial
protecdo do Santo Patriarca José,
declarou-o “Patrono da Igreja
catolica”[42]. Esse Sumo Pontifice
sabia que ndo estava realizando um
gesto peregrino, porque, em virtude
da excelsa dignidade concedida por
Deus a este seu servo fidelissimo, “a



Igreja, depois da Virgem Santissima,
esposa dele, teve sempre em grande
honra e cumulou de louvores o Bem-
aventurado José e, no meio das
angustias, de preferéncia foi a ele
que recorreu”[43].

Quais sdo os motivos de tao grande
confianca? O Papa Ledo XIII expde-
nos assim: “As razdes pelas quais o
Bem-aventurado José deve ser
considerado especial Patrono da
Igreja, e a Igreja, por sua vez, deve
esperar muitissimo da sua protecao e
do seu patrocinio, provém
principalmente do fato de ele ser
esposo de Maria e pai putativo de
Jesus (...). José foi a seu tempo
legitimo e natural guardido, chefe e
defensor da divina Familia (...). E
algo conveniente e sumamente digno
para o Bem-aventurado Jose,
portanto, que, de modo analogo
aquele com que outrora costumava
socorrer santamente, em todo e
qualquer acontecimento, a Familia



de Nazaré, também agora cubra e
defenda com o seu celeste patrocinio
a Igreja de Cristo”[44].

29. Este patrocinio deve ser invocado
e continua sempre a ser necessario a
Igreja, ndo apenas para a defender
dos perigos, que continuamente se
levantam, mas também e sobretudo
para a confortar no seu renovado
empenho de evangelizacdo do
mundo e de levar por diante a nova
evangelizacdo dos paises e nacdes
“onde — como eu escrevia na
Exortagdo Apostolica Christifideles
laici — a religido e a vida crista foram
em tempos tdo prosperas”, mas “se
encontram hoje submetidas a dura
provacdo”[45]. Para levar o primeiro
anuncio de Cristo ou para voltar a
apresenta-lo onde ele foi transcurado
ou esquecido, a Igreja precisa de uma
particular “forca do Alto” (cf. Lc 24,
49), que é dom do Espirito do Senhor,
certamente, mas ndo anda desconexa



da intercessdo e do exemplo dos seus
Santos.

30. Além da confianca na protecao
segura de José, a Igreja tem confianga
no seu exemplo insigne, um exemplo
que transcende cada um dos estados
de vida e se prop0e a toda a
comunidade cristd, sejam quais
forem a condicdo e as tarefas de cada
um dos fiéis.

Como se diz na constituicdo do
Concilio Vaticano II sobre a Divina
Revelacdo, a atitude fundamental de
toda a Igreja deve ser de “religiosa
escuta da palavra de Deus”[46]; ou
seja, de absoluta disponibilidade
para se colocar fielmente ao servigo
da vontade salvifica de Deus,
revelada em Jesus. Logo no principio
da Redencdo humana, nds
encontramos o modelo da obediéncia
encarnado, depois de Maria,
precisamente em José, aquele que, se



distingue pela execucdo fiel das
ordens de Deus.

O Papa Paulo VI exortava a invocar o
seu patrocinio, “como a Igreja, nestes
ualtimos tempos, tem o costume de
fazer, para si mesma, antes de mais
nada, para uma espontanea reflexdo
teoldgica sobre a relagdo entre a agao
divina e a acdo humana na grande
economia da Redencdo, no qual, a
primeira, a a¢do divina, é s6 por si
totalmente suficiente, mas a segunda,
a acao humana, a nossa, embora nao
seja capaz de fazer coisa alguma
sozinha (cf. Jo 15, 5), nunca esta
dispensada de uma humilde, mas
condicional e nobilitante
colaboracdo. Além disso, a Igreja
invoca-o como protetor, por um
desejo profundo e atualissimo de
rejuvenescer a sua existéncia
secular, com auténticas virtudes
evangeélicas, como as que refulgem
em Sao José”[47].



31. A Igreja transforma estas
exigéncias em oracdo. Recordando
que Deus confiou os inicios da nossa
Redencdo a guarda desvelada de Sao
José, suplica-lhe: que lhe conceda
colaborar fielmente na obra da
salvacdo; e que lhe dé a mesma
fidelidade e pureza de coracdo que
animaram José no servi¢o do Verbo
Encarnado; e, ainda, a graca de
caminhar diante do mesmo Deus
pelas vias da santidade e da justiga,
amparados pelo exemplo e pela
intercessao de Sao José[48].

Ha cem anos, exatamente, o Papa
Ledo XIII exortava o mundo catolico
a rezar para obter a protecdo de Sao
José, Patrono de toda a Igreja. A
Carta Enciclica Quamquam pluries
fazia apelo para aquele “amor
paterno” que José “dedicava ao
Menino Jesus” e confiava a ele,
“guarda providente da Divina
Familia, a heranca que Jesus Cristo
conquistou com o seu sangue”. Desde


https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/

entdo, a Igreja — como foi recordado
mais acima - implora a protegdo de
Sdo José, “em virtude daquele
vinculo de caridade que o uniu a
imaculada Virgem Mdae de Deus”, e
confia-lhe todas as suas solicitudes,
também pelo que se refere as
ameacas que incumbem sobre a
familia humana.

Nos dias de hoje, temos ainda
numerosos motivos para rezar da
mesma maneira: “Afastai de nés, 6
pai amantissimo, esta peste de erros
e de vicios..., assisti-nos propicio, do
céu, nesta luta contra o poder das
trevas ...; € assim como outrora
livrastes da morte a vida ameacada
do Menino Jesus, assim hoje defendei
a santa Igreja de Deus das ciladas do
inimigo e de todas as
adversidades”[49]. Hoje ainda temos
motivos que perduram para confiar
todos e cada um dos homens a Sdo
José.



32. Desejo vivamente que esta
evocacdo da figura de Sao José
renove também em naés o ritmo da
oracdo que, ha um século atras, o
meu Predecessor estabeleceu que lhe
fosse elevada. Nao ha duvida,
efetivamente, que esta oracdo e a
propria figura de Sdo José adquirem
uma atualidade renovada para a
Igreja do nosso tempo, em relacéo
com o novo Milénio cristao.

O Concilio Vaticano II procurou
sensibilizar-nos novamente a todos
para “as grandes coisas de Deus” e
para aquela “economia da salva¢do”
de que Sao José foi particularmente
ministro. Colocando-nos, pois, sob a
protecdo daquele a quem o proprio
Deus “confiou a guarda dos seus
tesouros mais preciosos e
maiores”[50], aprendamos com ele,
ao mesmo tempo, a servir a
“economia da salva¢do”. Que Sao José
se torne para todos um mestre
singular no servico da missdo



salvifica de Cristo, que, na Igreja,
compete a cada um e a todos: aos
esposos e aos pais, aqueles que
vivem do trabalho das proprias maos
e de todo e qualquer outro trabalho,
as pessoas chamadas para a vida
contemplativa e as que sdo chamadas
ao apostolado.

O homem justo, que trazia em si o
patrimoénio da Antiga Alianca, foi
também introduzido no “principio” da
nova e eterna Alian¢a em Jesus Cristo.
Que ele nos indique os caminhos
desta Alianca salvifica no limiar do
proéximo Milénio, durante o qual
deve perdurar e desenvolver-se
ulteriormente a “plenitude dos
tempos” propria do mistério inefavel
da Encarnacdo do Verbo.

Que Sao José obtenha para a Igreja e
para o mundo, assim como para um
de nos, a béncdo do Pai e do Filho e
do Espirito Santo.



Dado em Roma, junto de Sdo Pedro, a
15 de Agosto - solenidade da
Assuncgdo de Nossa Senhora — no ano
de 1989, undécimo ano de Pontificado.

JOAO PAULO II

[1] Cf. S. Irineu, Adversus Haereses,
IV, 23, 1: S. Ch. 100/72, pp. 692-694.

[2] Ledo XIII, Carta Enc. Quamquam
pluries (15 de Agosto de 1889): Leonis
XIIT P. M. Acta, IX (1890), pp. 175-182.

[3] Sacror. Rituum Congreg., Decr.
Quemadmodum Deus (8 de Dezembro
de 1870): Pii IX P. M. Acta, pars I, Vol.
V, p. 282; Pio IX, Carta Apost.
Inclytum Partiarcham (7 de Julho de
1871), L.c., pp. 331-335.

[4] Cf. S. Jodo Crisostomo, In Matth.
Hom., V, 3: PG 57, 57-58. Os Doutores
da Igreja e os Sumos Pontifices,


https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/
https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/
https://opusdei.org/pt-br/document/da-mesma-maneira-que-deus-quemadmodum-deus-pio-ix/

também se baseando na identidade
do nome, indicaram em José do Egito
0 prototipo de José de Nazaré, na
medida em que se teriam esbocado
no primeiro as func¢des e a grandeza
do segundo, de ser guardido dos mais
preciosos tesouros de Deus Pai, o
Verbo Encarnado e a sua Santissima
Mae: cf., por exemplo, S. Bernardo,
Super missus est, Hom. 11, 16: S.
Bernardi Opera, Ed. Cist., IV, 33-34;
Ledo XIII, Carta Enc. Quamquam
pluries (15 de Agosto de 1889): Lc., p.
179.

[5] Const. dogm. sobre a Igreja
Lumen gentium, n. 58.

[6] Cf. ibid., n. 63.

[7] Const. dogm. sobre a Divina
Revelacdo Dei Verbum, n. 5.

[8] Ibid, n. 2.


https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/
https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/

[9] Cf. Conc. Ecum. Vaticano II, Const.
dogm. sobre a Igreja Lumen gentium,
n. 63.

[10] Conc. Ecum. Vaticano II, Const.
dogm. sobre a Divina Revelacdo Dei
Verbum, n. 2.

[11] S. Congr. dos Ritos, Decr. Novis
hisce temporibus (13 de Novembro de
1962): AAS 54 (1962), p. 873.

[12] S. Agostinho, Sermo 51, 10, 16: PL
38, 342.

[13] S. Agostinho, De nuptiis et
concupiscentia, 1, 11, 12: PL 44, 421;
cf. De consensu evangelistarum, 11, 1,
2. PL 34, 1071; Contra Faustum, III, 2:
PL 42, 214.

[14] S. Agostinho, De nuptiis et
concupiscentia, 1, 11, 13: PL 44, 421;
cf. Contra Julianum, V, 12, 46: PL 44,
810.



[15] Cf. S. Agostinho, Contra Faustum,
XXIII, 8: PL 42, 470-471; De consensu
evangelistarum, 11, 1, 3: PL 34, 1072;
Sermo 51, 13, 21: PL 38, 344-345; S.
Tomas de Aquino, Summa Theol., 111,
g. 29, a. 2 in conclus.

[16] Cf. as Alocugdes de9e 16 de
Janeiro e de 20 de Fevereiro de 1980:
Insegnamentti, 111/1 (1980), pp. 88-92;
148-152; e 428-431.

[17] Paulo VI, Alocugdo ao Movimento
“Equipes de Nossa Senhora” (4 de
Maio de 1970), n. 7: AAS 62 (1970), p.
431; uma exaltacdo analoga da
Familia de Nazaré, como exemplar
absoluto da comunidade doméstica,
encontra-se, por exemplo, em Ledo
XIII, Carta Apost. Neminem fugit (14
de Junho de 1892): Leonis XIII Acta,
XII (1892), pp. 149-150; Bento XV,
Motu Proprio Bonum sane (25 de
Julho de 1920): AAS 12 (1920), pp.
313-317.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/audiences/1980/documents/hf_jp-ii_aud_19800109.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/audiences/1980/documents/hf_jp-ii_aud_19800116.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/audiences/1980/documents/hf_jp-ii_aud_19800220.html#Sala_das_B%C3%AAn%C3%A7%C3%A3os

[18] Exort. Apost. Familiaris
consortio (22 de Novembro de 1981),
n. 17: AAS 74 (1982), p. 100.

[19] Ibid., n. 49: Lc., p. 140; cf. Conc.
Ecum. Vaticano II, Const. dogm.
sobre a Igreja Lumen gentium, n. 11;
Decr. sobre o Apostolado dos leigos
Apostolicam actuositatem, n. 11.

[20] Exort. Apost.Familiaris consortio
(22 de Novembro de 1981), n. 85: AAS
74 (1982), pp. 189-190.

[21] Cf. S. Jodo Crisostomo, In Matth.
Hom., V, 3: PG 57, 57-58.

[22] Paulo VI, Alocugdo (19 de Marco
de 1966): Insegnamenti, IV (1966), p.
110.

[23] Cf. Missale Romanum, Collecta in
“Sollemnitate S. Joseph Sponsi
B.M.V.”.

[24] Cf. Ibid., Praefatio in o
Sollemnitate S. Joseph Sponsi B. M. V.


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651118_apostolicam-actuositatem_po.html

[25] Carta Enc. Quamquam pluries (15
de Agosto de 1889): L.c., p. 178.

[26] Pio XII, Radiomensagem aos
estudantes das escolas catolicas dos
Estados Unidos da América (19 de
Fevereiro de 1958): AAS 50 (1958), p.
174.

[27] Origenes, Hom. XIII in Lucam,
7:S. Ch. 87, pp. 214-215.

[28] Origenes, Hom. XIII in Lucam, 6:
S. Ch. 87, pp. 195-197.

[29] Cf. Missale Romanum, Prex
Eucaristica, 1.

[30] Sacror. Rituum Congreg., Decr.
Quemadmodum Deus (8 de
Dezembro de 1870): Lc., p. 282.

[31] Collectio Missarum de Beata
Maria Virgine, 1, “ Sancta Maria de
Nazareth “, Praefatio.


https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/
https://opusdei.org/pt-br/document/da-mesma-maneira-que-deus-quemadmodum-deus-pio-ix/
https://opusdei.org/pt-br/document/da-mesma-maneira-que-deus-quemadmodum-deus-pio-ix/

[32] Exort. Apost. Familiaris
consortio (22 de Novembro de 1981),
n. 16: AAS 74 (1982), p. 98.

[33] Ledo XIII, Carta Enc. Quamquam
pluries (15 de Agosto de 1889):l.c., pp.
177-178.

[34] Cf. Carta Enc. Laborem exercens
(14 de Setembro de 1981), n. 9: AAS
73 (1981), pp. 599-600.

[35] Ibid., n. 24:l.c., p. 638. Os Sumos
Pontifices, nos tempos mais recentes,
tém apresentado constantemente S.
José como “ modelo “ dos operarios e
dos trabalhadores em geral, cf., por
exemplo, Ledo XIII, Carta Enc.
Quamquam pluries (15 de Agosto de
1889): Lc., p. 180; Bento XV, Motu
proprio Bonum sane (25 de Julho de
1920): l.c., pp. 314-316; Pio XII,
Alocugdo (11 de Marco de 1945), n. 4:
AAS 37 (1945), p. 72; Alocugdo (1 de
Maio de 1955): AAS 47 (1955), p. 406;
Jodo XXIII, Radiomensagem (1 de
Maio de 1960): AAS 52 (1960), p. 398.


https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/
https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/

[36] Paulo VI, Alocugdo (19 de Marco
de 1969): Insegnamentti, VII (1969), p.
1268.

[37] Ibid., 1.c., p. 1267.

[38] Cf. S. Tomas de Aquino, Summa
Theol, II-1I ae, q. 82, a. 3, ad 2.

[39] Ibid., 111, q. 8, a. 1, ad 1.

[40] Pio XII, Carta Enc. Haurietis
aquas (15 de Maio de 1956), I1I: AAS
48 (1956), pp. 329-330.

[41] Cf. S. Tomas de Aquino, Summa
Theol., 1I-11 ae, q. 182, a. 1, ad 3.

[42] Cf. Sacror. Rituum Congreg.,
Decr. Quemadmodum Deus (8 de
Dezembro de 1870): Lc., p. 283.

[43] Ibid.,L.c., pp. 282-283.

[44] Ledo XIII, Carta Enc. Quamquam
pluries (15 de Agosto de 1889): Lc.,
pp- 177-179.


https://opusdei.org/pt-br/document/da-mesma-maneira-que-deus-quemadmodum-deus-pio-ix/
https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/
https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/

[45] Cf. Exort. Apost. pds-sinodal
Christifideles laici (30 de Dezembro
de 1988), n. 34: AAS 81 (1989), p. 456.

[46] Const. dogm. sobre a Divina
Revelacdo Dei Verbum, n. 1.

[47] Paulo, Alocugdo (19 de Marco de
1969): Insegnamenti, VII (1969), p.
1269.

[48] Cf. Missale Romanum, Collecta;
Super oblata in “Sollemnitate S.
Joseph Sponsi B.M.V. “; e Post
commun. in “Missa Votiva S. Joseph”.

[49] Cf. Ledo XIII, “Oratio ad Sanctum
Josephum”, contida imediatamente a
seguir ao texto da Carta Enc.
Quamquam pluries (15 de Agosto de
1889): Leonis XIII P.M. Acta, IX (1890),
p- 183.

[50] Sacror. Rituum. Congreg.,
Decr.Quemadmodum Deus (8 de
Dezembro de 1870):Lc., p. 282.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici.html
https://opusdei.org/pt-br/document/quamquam-pluries-leao-xiii/
https://opusdei.org/pt-br/document/da-mesma-maneira-que-deus-quemadmodum-deus-pio-ix/
https://opusdei.org/pt-br/document/da-mesma-maneira-que-deus-quemadmodum-deus-pio-ix/

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/redemptoris-
custos/ (15/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/redemptoris-custos/
https://opusdei.org/pt-br/article/redemptoris-custos/
https://opusdei.org/pt-br/article/redemptoris-custos/

	Livro digital da exortação apostólica “Redemptoris Custos”

