
opusdei.org

Raizes profundas,
ramos altos

A vocação ao Opus Dei como
adscrita ou adscrito: um campo
de possibilidades sem limites

19/06/2023

Corre o ano de 587 Antes de Cristo,
Jeremias está em Jerusalém e recebe
um curioso oráculo no qual o Senhor
lhe pede que compre um campo. O
profeta, um pouco perplexo,
sobretudo pela situação concreta em
que isto sucedia, responde: “As
máquinas de guerra dos inimigos
aproximam-se da cidade, a fim de



assaltá-la. Vai ser entregue a cidade
aos caldeus (...). Não obstante, vós
me dissestes, Senhor Javé, que
comprasse o campo! ” (Jr 32, 24-25).
O Senhor, no entanto, insiste. Com
esse gesto do profeta, quer oferecer
um sinal para seu povo e para nós:
“Vou reunir os habitantes de todos os
países em que os exilaram minha
cólera, meu furor e indignação, e os
trarei para aqui, a fim de que
habitem em segurança (...) Eu lhes
darei um só coração e um mesmo
destino (...). Encontrarei minha
alegria em lhes fazer o bem e
solidamente os colocarei nesta terra,
com toda a minha alma e coração” (Jr
32, 37-41). O próprio Deus
reflorestará o campo com essas
árvores que são seus filhos; plantará
pessoalmente cada semente, a fará
germinar, crescer e enraizar-se.

Uma vocação bem enraizada



É frequente usar a imagem de fogo
para falar da evangelização: uma
mensagem que se propaga
velozmente, inflamando tudo o que
encontra à sua passagem (cfr. Lc 12,
49). O fogo, no entanto, não costuma
durar muito tempo e deixa atrás de si
apenas cinzas. Junto à imagem do
fogo que se propaga, pode-se
também, por isso, recorrer à imagem
do bosque que é cultivado e cresce
(cfr. Mt 13, 31). O processo de
crescimento das primeiras sementes
pode ser lento, porém, quando as
árvores começam a crescer e se
formou um bosque, a vida explode
numa infinidade de formas, sons e
cores; uma imensa variedade de
plantas, animais e outras formas de
vida desenvolvem-se à sombra
dessas árvores. O que era terreno
baldio converte-se num lugar
agradável, fresco e habitável. As
árvores seguram a terra, provocam a
brisa, atraem a chuva, retêm a
umidade, purificam o ar; alimentam



e abrigam os tipos de criaturas. Já
não há lá força capaz de frear a
potência da vida.

A tarefa de evangelização que as
adscritas e adscritos realizam no
meio do mundo poderia ser
comparada a esse bosque. O prelado
do Opus Dei, ao explicar o dom da
vocação à Obra como adscrito ou
adscrita, falou de sua capacidade de
fazer enraizar o apostolado, de 
cultivar uma grande diversidade de
relações e de aprofundar nelas[1].
Poderíamos resumir tais
potencialidades dizendo que a
vocação de adscrito é uma vocação
bem enraizada, que fala de raízes
particularmente firmes e profundas,
que permanecem fortes no meio da
agitação do nosso mundo. Muitas
vezes essas raízes estabelecem-se em
um lugar determinado, em outros
momentos ou temporadas, por
razões de trabalho, estudo, família ou
outros motivos, a pessoa pode mudar



de um lugar para outro, e esse
transplante constitui ocasião de um
novo enraizamento. Além das raízes
físicas, existem, porém, as raízes em
forma de amizades ligadas à terra,
que dão vida. Atrás dessa capacidade
de enraizamento – às vezes nos
lugares, e sempre nos corações das
pessoas – há uma graça especial, um
particular querer divino:
“Encontrarei minha alegria em lhes
fazer o bem e solidamente os
colocarei nesta terra com toda a
minha alma e coração” (Jr 32, 41).

“Reflitamos então sobre a
importância de preservar as raízes –
convida-nos o Papa Francisco – pois
só quando elas se afundam os ramos
crescerão e produzirão frutos. Cada
um de nós pode perguntar-se,
também como povo, cada um de nós:
quais são as raízes mais importantes
da minha vida? Onde estou
radicado? Lembro-me delas, cuido
delas?”[2]



Com as raízes em Deus: o dom do
celibato

Onde estou arraigado? As raízes nos
falam da terra, essa terra que para o
povo eleito tinha um valor
fundamental porque tinha sido um
dom de Deus, e cada israelita tinha a
responsabilidade de desfrutar dela,
de conservá-la, de fazê-la frutificar e
de transmiti-la à geração seguinte. É
surpreendente por isso que, quando
se realizou a distribuição da terra
prometida entre as diferentes tribos,
a uma delas não coubesse nada. Era
a tribo de Levi, destinada ao culto do
Senhor. Longe de lamentar-se, os
levitas rezavam: “Senhor, Tu és a
porção da minha herança (...). Coube-
me em sorte uma porção
formosa!” (Sl 16, 5-6). Reconheciam
que a porção de terra que lhes
coubera era, nada mais nada menos,
que ... o próprio Deus! O Senhor
queria ser para eles “a base de sua
existência, a terra de sua vida”[3].



Nesta escolha de Deus podemos
encontrar “o verdadeiro fundamento
do celibato”[4], também daquele ao
qual os adscritos e numerários são
chamados. O próprio Deus é a terra
em que um coração celibatário lança
raízes. Mons. Fernando Ocáriz traz
em sua carta sobre a vocação ao
Opus Dei esta visão profunda do
celibato, e vai além de interpretações
que poderiam ser parciais ou
redutivas. Indica, com efeito, que
“não se deve considerar o celibato
nem apenas nem principalmente
como uma opção funcional, quer
dizer, como algo adequado para nos
dedicarmos mais ao trabalho da
Obra ou para poder ir de um lugar
para outro É verdade que o celibato
torna isso possível ou o facilita, mas
o motivo fundamental é o fato de o
celibato ser um dom particular de
identificação com a vida de Cristo”[5].
O celibato é uma identificação
especial com este aspecto do coração
de Jesus: é a imagem em quem se



contempla aquele que recebe este
dom. O celibato é, por isso,
exatamente o contrário do
individualismo: possibilita uma
abertura especial a Deus – como
aquela da tribo de Levi – e uma
abertura especial aos outros – como a
do próprio Cristo.

Esta chamada – que os numerários
também recebem – talvez
resplandeça com uma claridade
própria nos adscritos, pois não
aparece neles unida a uma
disponibilidade total para as tarefas
de formação ou de governo, ou para
poder ir de um lugar para outro.
Vocês, adscritas e adscritos – escreve
o Padre – “mostram vivencialmente o
que representa uma entrega a Deus
no meio do mundo, com coração
indiviso (...). Manifestam com suas
vidas o caráter libérrimo que tem a
atividade apostólica de todo
batizado, levando-a em frente com



todas as energias de um coração
livre”[6].

Pouco tempo depois de ter
descoberto sua vocação, um adscrito
explicava-a aos seus irmãos da
seguinte forma: “Entreguei minha
vida a Deus no Opus Dei. Vou
continuar em casa e em meu
trabalho, como sempre. Meu coração,
porém, é inteiro para Deus. Quero
servi-lo no meio da rua”[7]. Nos dias
atuais, acolher uma chamada ao
celibato no meio da rua pode parecer
algo um pouco ingênuo ou
disparatado... Quase como comprar
um campo na Judeia durante o
ataque babilônico. É bom, por isso,
não perder de vista que a chamada
ao celibato é um dom de Deus que
tem a força para transformar o
ambiente em que essa semente é
plantada. O mundo está, além disso,
sedento deste dom, embora muitas
vezes não o conheça. Bento XVI dizia
que “nosso mundo necessita do



testemunho que dá de Deus quem
decide acolhê-lo como terra na qual
se fundamenta a própria vida. Por
isso, precisamente hoje, em nosso
mundo, o celibato é tão
importante”[8].

São Josemaria, referindo-se
concretamente às suas filhas e filhos
adscritos, explicava que “todos, na
Obra temos a graça de Deus especial
e suficiente para viver com
delicadeza nossa dedicação a Deus
no mundo. Temos nossa cela na rua,
e na rua somos contemplativos: basta
cumprir com delicadeza as Normas,
concretas e amplas ao mesmo tempo,
que se podem praticar – adaptam-se
como uma luva à mão – em qualquer
ambiente”[9]. Cada norma do plano de
vida é um encontro que o Senhor nos
oferece para que lancemos nele
raízes profundas. Dali, bem
arraigada em uma vida de
intimidade com Cristo, vai crescendo
a semente da vocação depositada no



coração de cada adscrito e de cada
adscrita; “assemelha-se à a árvore
plantada perto da água, que estende
as raízes para o arroio; se vier o calor
ela não temerá, e sua folhagem
continuará verdejante; não a
inquieta a seca de um ano, pois ela
continua a produzir frutos” (Jr 17,
7-8).

Raízes na sociedade e nas pessoas

Todos os terrenos são bons para que
a semente da vocação de adscrito ou
adscrita do Opus Dei arraigue. Foi
assim desde que começaram a
chegar as primeiras vocações, tão
diversas, e assim continuamos a ver
hoje. “Vocês estão em circunstâncias
muito variadas e em todo tipo de
ambiente profissional”, escreve o
Padre aos adscritos e adscritas.
“Vocês manifestam com suas vidas o
caráter libérrimo que tem a
atividade apostólica de todo
batizado, levando-a em frente com



todas as energias de um coração
livre”[10]. Neste campo variadíssimo
do trabalho e das relações humanas,
os adscritos “expressam de um modo
especialmente claro o que é o Opus
Dei, pela santificação da vida
cotidiana, do trabalho profissional e
da vida familiar, sem mudar de
lugar”[11]. O testemunho e vida dos
adscritos e adscritas mostra, como
explicava Paco Uceda – um dos três
primeiros adscritos – que “a missão
do Opus Dei é muito simples. Todos
devem procurar a Deus em seu
estado e profissão. Eu como
estagiário, você pintando murais; o
médico como médico; e o advogado e
o empregado de escritório e o
camponês, cada um no seu campo.
Trata-se de ser santos através das
ocupações normais de cada dia, no
trabalho normal”[12].

São Josemaria se emocionava ao
pensar no grande trabalho de
evangelização que levariam a cabo



suas filhas e filhos adscritos “em todo
o imenso panorama do trabalho”[13].
O diário de uma das primeiras
convivências das adscritas narra
uma visita de Encarnación Ortega,
que morava então em Roma e
colaborava com o fundador do Opus
Dei. “Encarnita, rodeada por todas
que desejávamos ouvi-la, começou a
contar e contar... duas horas e não
teria terminado nunca, e nós
escutávamos tudo isso que é o nosso
grande conteúdo que nos leva
diretamente ao Senhor”[14]. Encarnita
disse-lhes que o Padre esperava
muito da sua vocação, porque
podiam entrar “no fundo da
sociedade”[15]. “Tenho inveja de vocês
– dirá, em outra ocasião São
Josemaria a suas filhas e filhos
adscritos – sua entrega a Deus é total
e plena como a minha, mas vocês
podem chegar mais longe”[16].

Esta capacidade de entrar no fundo e
de chegar mais longe tem a ver com a



capacidade dos adscritos e adscritas
de lançar raízes, de estabelecer
muitos relacionamentos profundos,
dando profundidade ao apostolado
da Igreja, sobretudo em seu
ambiente profissional onde são
testemunhas de Cristo: “Pela maior
permanência em cada lugar,
facilitam o enraizamento dos
apostolados no território; seu modo
de vida lhes permite cultivar, de
modo estável, uma grande
diversidade de relações: familiares,
profissionais, de vizinhança, no
povoado, cidade ou país onde
residem. ‘Chegam mais longe’, como
afirmava São Josemaria, não apenas
em extensão de apostolado, mas em
profundidade”[17].

Tudo isto é possível porque “na Obra,
o principal apostolado é sempre o da
amizade. Assim nos ensinou o nosso
Padre: ‘Bem se pode dizer, filhos da
minha alma, que o maior fruto do
labor do Opus Dei é aquele que



obtêm os seus membros
pessoalmente, com o apostolado do
exemplo e da amizade leal com os
seus companheiros de profissão: na
universidade ou na fábrica, no
escritório, na mina ou no campo’”[18].
“Os adscritos – escreveu o Padre –
fazem o Opus Dei principalmente
através de um profundo apostolado
pessoal no próprio ambiente
profissional e familiar”[19].

O dom do celibato o impulsiona com
particular força: aquela especial
intimidade com Jesus Cristo procura
expandir-se em ricas relações de
amizade, porque o celibato, como diz
o Papa Francisco, é um dom que
“para ser vivido como santificação
necessita de relações sadias, relações
de verdadeira estima apostando no
bem autêntico, cuja raiz está em
Cristo”[20]. A amizade de uma pessoa
que vive o celibato, imitando Jesus
Cristo, torna o amor de Deus
presente no lugar onde ela está: um



amor disponível e misericordioso,
que se multiplica para as pessoas que
estão perto. A amizade que, por
graça de Deus, adscritos e adscritas
são chamados a oferecer, é um amor
que permanece no tempo, um amor
com o qual se pode contar sem medo,
semelhante à de um pai ou uma mãe
que estão sempre por perto. Este
amor desenvolve-se, em primeiro
lugar, na própria família: o núcleo
constituído por pais, irmãos, primos
e outros familiares, é normalmente o
primeiro ambiente em que Deus nos
convida a ser sal e luz (cfr Mt 5,
13-14). Esse espaço amplia-se pouco a
pouco até chegar a todas as pessoas
que passam por nossa vida, às quais
essa amizade sincera oferece um
terreno sólido e rico onde sua
própria semente possa germinar e
nutrir-se, crescendo sã e robusta.

As amizades dos adscritos implicam
tantas vezes uma relação de
autêntica paternidade ou



maternidade espirituais, que
constituem – como explicava Mons.
Fernando Ocáriz a uma adscrita que
o interrogava sobre este tema – “uma
autêntica preocupação pelo bem das
outras pessoas. O que é próprio das
mães é dar a vida. Como damos,
então, a vida através do celibato
apostólico? Com a entrega, com a
preocupação pelos outros, com a
oração, com o espírito de serviço,
procurando tornar a vida
agradável... tudo isso constitui uma
autêntica maternidade. Isto, e ainda
ir transmitindo, de um modo ou de
outro, segundo as circunstâncias, o
amor a Jesus Cristo, que é a
verdadeira vida (...). É a maior
maternidade: transmitir Jesus
Cristo”[21].

Raízes que se nutrem de um lar

Dizem que o dom do celibato, em
quem o recebe, aumenta a
capacidade de amar aos outros e de



ter amizade com muitas pessoas.
Quem torna próprio o celibato de
Cristo não é nunca uma pessoa
solitária; mas, se isso fosse pouco,
quem tem vocação de adscrito ou
adscrita lança raízes, além disso, em
uma família, em um lar, que é o Opus
Dei. Os adscritos “nunca sentirão
falta do calor de família – escreveu
São Josemaria – porque a Obra
sempre dedica abundante carinho e
compreensão a cada um de seus
filhos. O Opus Dei inteiro é um lar:
um único lar com um único
alimento”[22].

Como todos os fiéis da Obra, os
adscritos e adscritas experimentam a
pertença a esta família, em primeiro
lugar, através do amor filial a São
Josemaria e a seus sucessores, aos
quais Deus concedeu o dom de ser
pais [Padre] no Opus Dei[23]. Comove
ver como este espírito de filiação
arraigou-se nos primeiros adscritos,
os quais, conhecendo o fundador



apenas de ouvir falar, sentiram como
Deus movia suas almas à piedade
filial. Assim aconteceu, por exemplo,
com Concepción Álvarez, que, já
antes de conhecer pessoalmente a
São Josemaria, foi contagiada pelo
sentido de filiação que via nas outras
pessoas da Obra, e escreveu a uma
delas: “Imagino uma imensa família
unida ao Padre com esse carinho, ele
que se preocupa por todas (...). Eu
também vou fazendo parte disso e
me lembro muito do Padre e o que
ofereço por ele, faço-o acima de tudo,
com forças extraordinárias[24].

O milagre da paternidade na Obra se
perpetua nos sucessores de São
Josemaria. Por isso, cada adscrito ou
adscrita pode sentir como dirigidas a
si aquelas palavras com as quais o
prelado do Opus Dei encerrava sua
primeira carta extensa: “Filhas e
filhos meus, se neste mundo tão belo
e ao mesmo tempo tão atormentado,
algum se sentir sozinho alguma vez,



saiba que o Padre reza por ele e o
acompanha de verdade, na
Comunhão dos Santos, e que o leva
em seu coração”[25] e em sua Missa
diária[26].

Uma feliz consequência de querer
ser filhos é converter-nos em irmãos
ou irmãs. A filiação dos adscritos e
adscritas transborda
necessariamente na fraternidade,
que leva a conhecer bem os outros e
suas famílias, a amá-los e cuidar
deles e a deixar-se amar e ser
cuidado por eles[27]. O amor de Cristo
que recebemos através dos outros,
especialmente dos que compartilham
o mesmo caminho, sustenta e
impulsiona para o futuro nessa
mesma aventura; no caso dos
adscritos, “colaborando também com
os numerários no atendimento dos
outros fiéis da Obra”[28]. A
fraternidade entre adscritos,
numerários e supernumerários é
fonte de alegria, esperança e consolo



no empenho de levar o Evangelho a
todas as pessoas[29]. Com essa
proximidade feita de oração e de
gestos concretos, de presença sempre
que possível, viveremos a “maravilha
da Comunhão dos Santos. Com a
certeza da fé, sabemos que estamos
mais perto uns dos outros do que
aconteceria com a proximidade
física”[30].

“A Obra...; o que é agora a Obra? –
perguntava-se São Josemaria,
sonhando, em um quartinho da
Legação de Honduras durante a
guerra civil espanhola – Mal há algo
visível; é de verdade o grão de
mostarda. Alguns poucos homens,
sem prestígio, sem posição
econômica, sem experiência, quase
todos no começo de suas vidas. Nós,
porém, sabemos que este grão de
mostarda dará lugar no campo
sobrenatural da Igreja a um arbusto
que cobrirá o mundo inteiro com seu
caule, com suas raízes, com seus



ramos e no qual muitas aves
migratórias procurarão asilo”[31].

Transcorreram várias décadas desde
aquela meditação, e o próprio São
Josemaria pôde ver realizado em
parte esse sonho quando ainda
peregrinava nesta terra. O fundador
do Opus Dei também sonhava que,
num futuro, o número de adscritos
fosse o dobro do número dos
numerários[32]. Aproximando-nos do
centenário da Obra, podemos pedir
ao Senhor que multiplique as
vocações de adscritas e adscritos,
como bosques e “ grandes vales e
jardins à margem de torrentes, como
aloés do Senhor plantados, como
cedros, à beira das fontes” (Nm -24,
5-6), para dar maior solidez e força
ao trabalho de difusão do Evangelho
neste “campo de Deus” (1 Cor 3, 9)
que é a Igreja.



[1] Cfr. Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 28/10/2020, n. 18.

[2] Francisco, Audiência, 3/05/2023.

[3] Bento XVI, Discurso, 22/12/2006.

[4] Ibid.

[5] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 28/10/2020, n. 22.

[6] Ibíd. n. 18

[7] Lázaro Linares, Antes, más y mejor:
un relato de mi vida en el Opus Dei,
Rialp, Madri 2001, p. 37.

[8] Bento XVI, Discurso, 22/12/2006.

[9] São Josemaria, Cartas 27, n. 11.

[10] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 28/10/2020, n. 18.

[11] Ibíd., n. 19.

[12] Citado em Lázaro Linares, Antes,
más y mejor, cit.,p.29.



[13] Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, n. 114

[14] Diário de La Estila, 10-VIII-1953.
Citado em “Las agregadas del Opus
Dei, preparación y comprensión de la
misión. España. 1950 – 1955”, Studia
et Documenta 15 (2021), pp. 143-178;
p. 169

[15] Ibid.

[16] São Josemaria, Tertúlia,
15/09/1962; citado em Mons.
Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
28/10/2020, n.18.

[17] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 28/10/2020, n. 18.

[18] São Josemaria, Cartas 6, n. 55;
Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 1/11/2019, n. 20.

[19] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 28-X-2020, n. 18.

[20] Francisco, Discurso, 17/02/2022.



[21] Mons. Fernando Ocáriz, Tertúlia,
em Poznam, 23/06/2022.

[22] São Josemaria, Cartas 27, n. 11;
cfr. Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 16/02/2023, n. 13.

[23] Cfr. São Josemaria, Carta
6/05/1945, n. 23; Mons. Fernando
Ocáriz, Carta pastoral 14/02/2017, n.
2.

[24] Carta de Concepción Álvarez a
Maria Ampuero, 30/06/1952. Citada
em “Las agregadas del Opus Dei,
preparación y comprensión de la
misión. España 1950 – 1955”, cit., p.
168.

[25] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 14/02/2017, n. 33.

[26] Cfr. Idem, Carta pastoral,
16/02/2023, n. 12; Mensagem,
12/07/2019; cfr. Lv. 28, 29-30.



[27] Cfr. Idem, Carta pastoral,
16/02/2023, n. 6.

[28] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 28/10/2020, n. 18.

[29] Cfr. Ibid., n. 17.

[30] Mons Fernando Ocáriz,
Mensagem, 12/07/2019.

[31] São Josemaria, Meditação,
25/07/1937, em Crecer para adentro,
p. 223.

[32] Cfr. Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 28/10/2020, n. 18.

Santiago Vigo

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/raizes-
profundas-ramos-altos/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/raizes-profundas-ramos-altos/
https://opusdei.org/pt-br/article/raizes-profundas-ramos-altos/
https://opusdei.org/pt-br/article/raizes-profundas-ramos-altos/

	Raizes profundas, ramos altos

