
opusdei.org

Querer o bem para o
outro

“Enganar-se a respeito do amor
é a perda mais terrível; é um
dano eterno, para o qual não há
compensação nem no tempo
nem na
eternidade!” (Kierkegaard).

24/07/2019

“Enganar-se a respeito do amor é a
perda mais terrível; é um dano
eterno, para o qual não há
compensação nem no tempo nem na
eternidade!” Estas palavras de
Kierkegaard, escritas há mais de um



século e meio, continuam
plenamente atuais; mais ainda,
parecem-nos hoje mais próximas e
sugestivas do que no momento em
que foram escritas. Já não sabemos o
que significa amar. Longe de reduzir-
se a um simples estímulo para o
prazer ou a auto realização
egocêntrica – numa espécie de
“egoísmo a dois” compartilhado
apenas aparentemente –, o amor
consiste essencial, embora não
exclusivamente, num ato da vontade,
firme e estável, que imprime uma
fecunda tensão à pessoa inteira e que
permite descobrir, escolher, procurar
e realizar o bem do ser amado.

Para começarmos a desenredar o
magno e assombroso mistério do
amor, podemos recorrer à singela
descrição que Aristóteles faz dele na
sua Retórica. Diz-nos o filósofo grego
que amar é “querer o bem do outro
enquanto outro”.



São, pois, três os elementos que
compõem a realidade que nos
propomos estudar:

a) querer;

b) o bem;

c) do outro enquanto outro.

Um breve comentário de cada um
destes componentes nos situará na
estrada adequada para começarmos
a compreender a natureza do amor.

1. QUERER

a) A vontade... e algo mais

Quando Aristóteles descreve o amor
como “querer”, tenta deixar claro
que o nervo ou a coluna vertebral de
toda a ação amorosa tem a sua base
na vontade. Mas nós sabemos que o
amor não se esgota nisso; que, em
sentido forte e profundo, amamos
com toda a nossa pessoa. O amor
abrange:



– desde os atos mais transcendentes,
como a oração e o sacrifício pelo ser
amado, ou como o projeto conjunto e
progressivo daquilo que virá a ser a
vida conjugal e familiar,

– passando pelos sentimentos e
afetos nos quais ressoa e se
exterioriza o nosso carinho,

– até as questões aparentemente
mais ínfimas e intranscendentes,
como o empenho por mostrar-se
elegante e atrativo (ele! e ela, ela e
ele!); o esforço por sorrir com
amabilidade; a carícia ou o olhar de
carinho, mesmo nos momentos de
cansaço ou nervosismo ou desalento;
ou ainda os pequenos detalhes que
tornam mais saborosos e
entranháveis a volta ao lar e o
descanso em família, que iluminam a
existência cotidiana com brilhos
fulgurantes de entrega, que
encarnam e dão vida à íntima e



escondida dedicação dos pais a cada
filho ou dos irmãos e amigos entre si.

Amamos, pois, com tudo o que
somos, sabemos, sentimos, podemos,
fazemos, temos e desejamos (e,
portanto, também com os nossos
ideais!). Absolutamente tudo. Neste
sentido, amar consiste em derramar
o nosso ser inteiro no apoio e na
promoção do ser querido.

Mas a amplitude do amor é tão vasta
e impossível de abarcar que esse
repertório quase infinito de ações – a
palavra ou o silêncio compreensivos,
o trabalho intenso ou a generosa
disponibilidade para os filhos ou
amigos quando andamos muito
escassos de tempo, o cuidado da
própria aparência ou da casa, com
minúcias frequentemente quase
imperceptíveis, mas sempre
indispensáveis... – só se transforma
em amor pleno, sincero e provado na
medida em que todas essas



atividades sejam “pilotadas” por uma
operação da vontade (o querer), e
estejam como que envolvidas ou
“imersas” nesse querer que procura
de maneira nobre, franca e resoluta
o bem da pessoa a quem se estima.

Amar, querer: estamos diante de
palavras e realidades-chave. Pois o
amor não se esgota nas disjuntivas
“gosto” ou “não gosto”, “agrada-me”
ou “desagrada-me”, nem se identifica
com o puro e simples “atrai-me”,
“interessa-me”, “apaixona-me”... com
que tantos dos nossos
contemporâneos, jovens e não tão
jovens, pretendem justificar o seu
comportamento. No fim das contas,
se considerarmos isoladamente cada
um desses verbos e os
absolutizarmos, veremos que
acabam por revelar-se mais próprios
dos animais do que do homem.

Com efeito, os animais movem-se por
atração-repulsão, por instintos;



buscam o seu bem, estreito,
puntiforme e exclusivo, de uma
maneira quase automática. Gostam
daquilo que os beneficia a eles ou à
sua espécie, e rejeitam aquilo que
lhes é daninho. São Tomás de Aquino
descrevia assim essa realidade: 
magis aguntur quam agunt, “mais do
que mover-se, são movidos” pelo
objeto externo que os atrai ou repele;
mais do que agir por iniciativa
própria, são “levados a agir”.

Já o homem, não. O homem
transcende as simples necessidades
biológicas, e é capaz de realizar ações
que não se explicam de maneira
nenhuma pelo mero impulso da sua
conservação física. Para dizê-lo de
algum modo, o homem pode pôr
entre parênteses os seus instintos
(melhor seria dizer as suas
tendências), e querer e realizar uma
ação boa em si mesma, por mais que
ela não o atraia pessoalmente, por
mais que não lhe agrade nem



desperte o seu interesse... e até lhe
desagrade e repugne; ou, em sentido
contrário, pode não a querer nem a
levar a cabo mesmo que esteja
“morrendo” de desejo de realizá-la,
se perceber que esse ato não
contribui para o bem dos outros.

Uma das realidades que manifestam
de maneira mais clara a
superioridade do homem sobre o
animal – e que os distancia
infinitamente um do outro, segundo
Pascal – é que, deixando de lado os
seus gostos e apetites quando as
circunstâncias o exigem, o ser
humano é capaz de conjugar em
primeira pessoa o eu quero ou, se for
o caso, o não quero, dotado às vezes
de muito maior importância
antropológica e ética.

É o que diz também Julián Marías:
“Quando nego que o amor seja um
sentimento – identificá-los parece-me
um grave erro, e talvez o mais



difundido –, não nego a enorme
importância que têm os sentimentos,
incluídos os amorosos, que
acompanham o amor e formam
como que o séquito da sua realidade
central; esta, porém, pertence a
níveis mais profundos”[1] da pessoa:
os da vontade.

Também São Josemaria Escrivá
comentou amplamente essa
realidade, com diversos
desdobramentos que não é possível
comentar aqui. Num dos seus textos
mais significativos, depois de deixar
claro que o amor “não se confunde
com uma atitude sentimental”[2],
pergunta-se diretamente em que
consiste o amor humano. E responde:
“A Sagrada Escritura fala-nos de 
dilectio – dileção –, para que se
compreenda bem que não se refere
apenas ao afeto sensível. Exprime
antes uma determinação firme, da
vontade. Dilectio deriva de electio,
escolha. Eu acrescentaria que amar,



em linguagem cristã, significa querer
querer...”[3]

b) Querer querer

Portanto, podemos distinguir três
degraus que nos permitem alcançar
a substância mais pura do amor:

– Em primeiro lugar, é preciso negar
que se trate de um simples
sentimento, de um afeto sensível,
embora não devamos excluir em
nenhum caso a presença desses
afetos.

– A seguir, precisamos ressaltar o seu
caráter eminentemente ativo,
qualificando-o como determinação
firme da vontade.

– Por fim, devemos potenciar essa
índole ativa por meio daquilo a que
chamei por vezes “a maior
prerrogativa do ser humano do
ponto de vista operativo”:
areflexividade da vontade, capaz de



libertar energias volitivas
praticamente infinitas.

Na citação de São Josemaria Escrivá
feita acima, fala-se de “querer
querer”, mas o autor comenta em
outras passagens que a possibilidade
de reduplicação não é apenas uma:
também podemos “querer querer
querer”, e “querer querer querer
querer”..., e assim até alcançar o
objetivo desejado[4].

Amar: querer, querer querer... O
homem ultrapassa infinitamente o
animal precisamente mediante esse
querer por meio do qual supera e
excede os meros desejos, paixões e
afetos: pode suscitá-los, reforçá-los
ou contrariá-los segundo lhe parece
conveniente. Amar é, pois, um ato
refinadamente humano, talvez o
mais humano de todos. É um ato
livre e, portanto, inteligente:
sapientíssimo; decidido, audaz e
vibrante, fonte de iniciativas



criadoras, e por isso mesmo
libertador e surpreendente, e por
vezes esmagador, muitas vezes
custoso, sempre desprendido,
generoso, altruísta, liberal...

2. QUERER “O BEM”

a) Ensinar e facilitar o amor

O segundo elemento que define o
amor, “querer o bem”, parece ser o
mais evidente e o que menos
problemas levanta, tanto teóricos
como práticos: ninguém duvida, em
princípio, de que uma mãe ou um pai
de família normais queiram o
melhor para os seus filhos. No
entanto, quando esses pais tentam
determinar concretamente o que
convém a um filho em determinadas
circunstâncias particulares, a
questão já se torna mais complicada.
Que é realmente o bem para esse
filho, aqui e agora? [...]



Por agora, basta apontar dois
requisitos concatenados na procura e
no oferecimento do autêntico bem:

– Em primeiro lugar, que esse bem
seja o bem do beneficiado, e não –
através de um autoengano mais ou
menos consciente e hoje bastante
difundido – o bem do benfeitor. No
caso da mãe ou do pai do nosso
exemplo, ao darem um presente ou
um prêmio ao filho ou à filha, talvez
procurem na realidade, mais do que
favorecê-los, serem eles deixados em
paz, evitar um confronto, poupar
desgostos a si mesmos, projetar a sua
própria vida na vida dos filhos, ou
outras vantagens desse estilo.

– Em segundo lugar, e quase como
corolário ou explicitação do item
anterior: quando amamos alguém, o
que é necessário é que o bem que lhe
oferecemos seja um bem real, 
objetivo; ou seja, algo que o torne
melhor, que faça do ser amado uma



pessoa mais cabal, mais completa,
mais plena e perfeita; algo que o
aproxime de uma maneira ou de
outra do seu destino final, que é
amar os outros e a Deus e ser por
eles amado.

Em última e definitiva instância,
devemos, pois, procurar que a pessoa
que amamos aprenda a amar de
maneira mais sincera, profunda,
intensa e eficaz, através e por meio
das nossas intervenções e dádivas. (E
não esqueçamos que entre essas
dádivas, ocupa um lugar principal o
esforço da nossa inteligência por
conhecer essa pessoa a fundo e
descobrir o que mais lhe convém.)
Estabelece-se assim uma espécie de
“círculo virtuoso”, graças ao qual,
quando alguém ama de verdade
outra pessoa, tem de procurar por
todos os meios que esta, por sua vez,
saiba amar mais e melhor.



Podemos dizer, portanto, mesmo que
à primeira vista possa parecer
estranho ou até contraditório, que no
fim das contas, amar equivale a 
ensinar a amar e – acrescento agora –
a facilitar o amor, a fazer-nos amar.

Por isso, o melhor modo de o marido
amar a esposa (e vice-versa) é ser
muitoamável com ela, no sentido
mais certeiro e penetrante da
palavra: no fim das contas, é facilitar
ao cônjuge a tarefa de amar-nos; é
tornar-lhe simples e agradável o
amor por nós, receber sem entraves
o seu carinho, não levantar barreiras
que impeçam a sua entrega, os seus
definitivos desejos de unir-se a nós.

Por exemplo, à hora da reconciliação
depois de uma pequena briga, é não
nos enquistarmos na nossa posição,
mas sair abertamente ao encontro do
outro, tornar-nos acessíveis e bem-
dispostos para que volte a depositar
em nós o seu afeto, e corresponder



com a mesma delicadeza... ou,
melhor ainda, adiantarmo-nos nós,
pedindo-lhe perdão[5].

O mesmo acontece na convivência
diária com os outros membros da
família e os restantes amigos e
conhecidos. Em todas essas
circunstâncias, facilitamos o amor
quando nos mostramos francos,
próximos e disponíveis. Isto costuma
equivaler a estarmos pendentes dos
outros ou, o que é quase a mesma
coisa, a não nos fazermos ásperos,
esquivos, distantes... por estarmos
encerrados nos nossos próprios
problemas e ocupações ou
entrincheirados nos orgulhosos
direitos do “eu”: no “meu... enquanto
meu”.

De maneira um tanto negativa, e com
o dramatismo tão próprio do seu
estilo, o poeta Gustavo Bécquer dizia:

Assomava aos seus olhos uma
lágrima



e aos meus lábios uma frase de
perdão;

falou o orgulho e secou o seu pranto,

e a frase nos meus lábios expirou.

Eu vou por um caminho, ela por
outro;

mas, ao pensar no nosso mútuo amor,

ainda digo: “Por que calei naquele
dia?”,

e ela dirá: “Por que não chorei eu?”

(Gustavo Adolfo Bécquer, Rimas,
XXX)

E de forma mais positiva, com
palavras à primeira vista um tanto
complicadas, mas muito sugestivas se
forem lidas com vagar, o filósofo
Jean Guitton afirma: “O que o amor
tem de admirável é que o serviço que
prestamos a nós mesmos ao amar,
também o prestamos ao outro



amando-o; mais ainda, prestamo-lo
pela segunda vez deixando-nos
amar”[6].

b) Abússola de todo o ato educativo

Ser amável – facilitar o amor – como 
modo sublime e supremo de amar:
esta é, sem dúvida, uma conclusão
reveladora. E caberia acrescentar-lhe
outra não menos relevante,
afirmando sem perigo e sem receio
de sermos considerados ingênuos
que o fim de toda a educação
consiste em ensinar a pessoa que
formamos a amar, em fazer dela
alguém mais enérgica e
decididamente interessado no bem
dos outros do que no seu próprio.

Por isso, em todas as tarefas
educativas ou de orientação familiar
ou profissional, à hora de tomarmos
ou sugerirmos uma decisão mais ou
menos complexa, a pergunta que
sempre deveremos fazer-nos como
educadores será: “Isto que vou



sugerir ou proibir ao meu filho ou ao
meu aluno, o modo como pretendo
fazê-lo, o grau de liberdade que lhe
concederei para divergir da minha
opinião ou, pelo menos, manifestar a
sua..., tudo isso ajudará essa pessoa a
amar mais e melhor os outros, ou,
pelo contrário, a levará a encerrar-se
em si mesma, no seu «bem» míope e
egoísta?”

A resposta a esta pergunta – que
nunca poderemos encontrar sem um
esforço perspicaz e comprometido de
todas as nossas capacidades de
conhecimento teórico e sem recorrer
à nossa experiência de vida –
indicará, praticamente na totalidade
das vezes, qual a decisão que
deveremos tomar.

Pode acontecer, por exemplo, que
uns pais tenham sérias dúvidas sobre
se é conveniente ou não enviar a
filha adolescente à Inglaterra ou aos
Estados Unidos a fim de aperfeiçoar



os seus conhecimentos de inglês. Por
um lado, há hoje em dia a imperiosa
necessidade de conhecer esse idioma;
por outro, estão os perigos às vezes
notáveis da solidão, da desadaptação
e da desorientação que uma estadia
fora de casa poderia provocar,
sobretudo nessa idade. Mas estes
aspectos negativos podem ter por sua
vez alguns efeitos positivos, na
medida em que contribuam para o
amadurecimento da jovem.

Na realidade, porém, a questão
decisiva é outra. O essencial é que
formulemos a pergunta-chave: na
situação anímica e de maturidade em
que se encontra a minha filha, a
estadia no estrangeiro por um certo
tempo poderá ajudá-la a
amadurecer, a crescer em
capacidade de amar, ou, pelo
contrário, poderá introduzir no seu
desenvolvimento uma deformação
que atrase por muitos anos o seu
crescimento como pessoa? Esta é que



é a “pergunta do milhão”, e é a ela
que os pais devem responder antes
de tomarem qualquer decisão a esse
respeito; e para isso é preciso que
lancem mão de todos os recursos da
sua inteligência potenciada pelo
carinho, e peçam conselho a pessoas
que considerem sensatas e bem
informadas sobre o tema.

3. QUERER O BEM DO OUTRO...
ENQUANTO OUTRO

É na reduplicação “o outro...
enquanto outro” que está a chave do
amor genuíno. Com efeito, amar, na
sua concepção mais nobre e certeira,
é procurar o bem do outro não por
mim, mas por ele.

Por ele, isto é, não pelos benefícios
mais ou menos materiais que uma
amizade – por exemplo – poderia
proporcionar-me: desde melhorar as
minhas avaliações de desempenho
na empresa, até introduzir-me num
âmbito social que favoreceria o meu



progresso ou me ofereceria a
oportunidade de conseguir um bom
trabalho para um filho ou um
conhecido...

Também não há de ser pela
satisfação, pelos efeitos secundários,
saborosíssimos, mas muito pouco
saboreados hoje em dia, que o
relacionamento com os autênticos
amigos nos traz. Nem sequer porque
é assim e só assim, valorizando a
qualidade dos meus amores, que me
torno uma pessoa melhor, dou maior
consistência às minhas virtudes
humanas e me aproximo da
perfeição e da felicidade... Nem
sequer por isso, embora estes
aspectos não devam ser rejeitados:
seria inumano; o que não devem é
ser propostos como fim expresso e
primordial.

Trata-se, pois, de amar o “outro”
unicamente pelo “outro”, por ser
aquele a quem amamos. E a razão



disto é muito clara: porque é pessoa
e, só por esse motivo, merecedor de
amor. Ou então, se preferirmos –
pois vem a dar na mesma –, porque
Deus o destinou a manter com Ele
um colóquio de afeto apaixonado por
toda a eternidade, entregando-lhe,
justamente através de um amor
recíproco e inteligente, o mais
imenso dos bens: Ele mesmo. E quem
sou eu para pôr em dúvida os planos
do próprio Deus?

Tomás Melendo

Catedrático de Filosofia e Diretor
dos Estudos Universitários sobre a
Família da Universidade de Málaga
(Espanha)

Fonte: “O que significa amar?”,
Quadrante, São Paulo, 2006.

Tradução: Henrique Elfes



[1] Julián Marías, La educación
sentimental, Alianza Editorial,
Madrid, 1992, pág. 26.

[2] São Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus, Quadrante, São Paulo, 2000, n.
230.

[3] São Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus, n. 231.

[4] No texto que citei, não deveria
passar despercebido que o querer
querer é qualificado como amor “em
linguagem cristã”. Entre as diversas
interpretações que se poderiam dar a
essas palavras, gostaria de sugerir
duas, que não são de forma alguma
incompatíveis entre si: a) esse
“querer querer” – o autor fala em
outras ocasiões de “desejos de ter
desejos” – manifesta por um lado a
absoluta impotência da criatura,
sobretudo depois do pecado original,
que por isso chama em sua ajuda o
Deus que tudo pode; b)
simultaneamente, a elevação à



ordem da graça multiplica o vigor e a
capacidade de agir que a vontade
teria no âmbito natural meramente
natural..., mas do modo que lhe é
próprio; ou seja, incrementando ou
pondo em jogo a sua reflexividade, o
“querer querer”.

[5] Permito-me remeter, nesta
matéria, a Tomás Melendo, Un seguro
de vida para el matrimonio, em 
Escritos Arvo, ano XXIII, n. 237, set.
2003, e id., San Josemaría Escrivá y la
familia, Rialp, Madrid, 2003, págs.
85-95.

[6] Jean Guitton, Ensayo sobre el
amor humano, Ed. Sudamericana,
Buenos Aires, 1968, pág. 74.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/querer-o-bem-
para-o-outro/ (18/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/article/querer-o-bem-para-o-outro/
https://opusdei.org/pt-br/article/querer-o-bem-para-o-outro/
https://opusdei.org/pt-br/article/querer-o-bem-para-o-outro/

	Querer o bem para o outro

