
opusdei.org

"Quem não vive para
servir, não serve
para viver"

Reunimos os discursos e
homilias do Papa Francisco
durante sua visita a Cuba e
Estados Unidos.

21/09/2015



Homilia do Santo Padre -
Basílica Menor do Santuário
da Virgem da Caridade do
Cobre (22 de setembro) 

O Evangelho que acabamos de
escutar coloca-nos perante a
dinâmica que o Senhor gera cada vez
que nos visita: faz-nos sair de casa.
São imagens que somos convidados
repetidas vezes a contemplar. A
presença de Deus na nossa vida
nunca nos deixa tranquilos, sempre
nos impele a mover-nos. Quando
Deus visita, sempre nos tira para fora
de casa: visitados para visitar,
encontrados para encontrar, amados
para amar.

Aqui vemos Maria, a primeira
discípula. Uma jovem talvez nos seus
15 a 17 anos, que, numa aldeia da
Palestina, foi visitada pelo Senhor
anunciando-Lhe que seria a mãe do
Salvador. Longe de «Se imaginar sei



lá quem» e pensar que todo o povo
deveria vir assisti-La ou servi-La, Ela
sai de casa e vai servir. Sai para
ajudar sua prima Isabel. A alegria
que nasce de saber que Deus está
connosco, com o nosso povo,
desperta o coração, põe em
movimento os pés, «tira-nos para
fora», leva-nos a partilhar a alegria
recebida, e partilhá-la como serviço,
como entrega em todas as possíveis
situações «grávidas» que os nossos
vizinhos ou parentes possam estar a
viver. O Evangelho diz-nos que Maria
partiu apressada, com passo lento
mas constante, passos que sabem
aonde vão; passos que não correm
para «chegar» rapidamente nem vão
demasiado lento como se nunca
quisessem «chegar». Nem agitada
nem dormente, Maria vai com pressa
fazer companhia a sua prima que
ficou grávida em idade avançada.
Maria, a primeira discípula, visitada
saiu para visitar. E, desde aquele
primeiro dia, foi sempre a sua



característica peculiar. Foi a mulher
que visitou tantos homens e
mulheres, crianças e idosos, jovens.
Soube visitar e acompanhar nas
dramáticas gestações de muitos dos
nossos povos; protegeu a luta de
todos os que sofreram para defender
os direitos dos seus filhos. E ainda
agora, Ela não cessa de nos trazer a
Palavra de Vida, seu Filho, Nosso
Senhor.

Também estas terras foram visitadas
pela sua presença maternal. A pátria
cubana nasceu e cresceu ao calor da
devoção à Virgem da Caridade. «Ela
deu uma forma própria e especial à
alma cubana – escreveram os bispos
destas terras –, suscitando no coração
dos cubanos os melhores ideais de
amor a Deus, à família e à pátria».

E o mesmo tinham afirmado os
vossos compatriotas quando, há cem
anos, pediram ao Papa Bento XV que
declarasse a Virgem da Caridade



como Padroeira de Cuba, escrevendo:
«Nem as desgraças nem as privações
conseguiram “apagar” a fé e o amor
que o nosso povo católico professa a
esta Virgem; antes, nas maiores
vicissitudes da vida, quando estava
mais perto a morte ou mais próximo
o desespero, sempre surgiu como luz
dissipadora de todo o perigo, como
orvalho consolador (...) a visão desta
Virgem bendita, cubana por
excelência (...), porque assim A
amaram as nossas mães
inesquecíveis, assim A bendizem as
nossas esposas». Assim escreviam
eles há cem anos.

Neste santuário, que guarda a
memória do santo povo fiel de Deus
que caminha em Cuba, Maria é
venerada como Mãe de Caridade.
Daqui Ela guarda as nossas raízes, a
nossa identidade, para não nos
perdermos em caminhos de
desespero. A alma do povo cubano,
como acabámos de escutar, foi



forjada por entre dores e privações
que não conseguiram extinguir a fé;
aquela fé que se manteve viva,
graças a tantas avós que
continuaram a tornar possível, na
vida diária do lar, a presença viva de
Deus; a presença do Pai que liberta,
fortalece, cura, dá coragem e é
refúgio seguro e sinal de nova
ressurreição. Avós, mães e tantas
outras pessoas que, com ternura e
carinho, foram sinais de visitação,
como Maria, de valentia, de fé para
os seus netos, nas suas famílias.
Mantiveram aberta uma fenda,
pequena como um grão de mostarda,
por onde o Espírito Santo continuou
a acompanhar o palpitar deste povo.

E «sempre que olhamos para Maria,
voltamos a acreditar na força
revolucionária da ternura e do
afecto» (Exort. ap. Evangelii gaudium,
288).

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#A_Estrela_da_nova_evangeliza%C3%A7%C3%A3o
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#A_Estrela_da_nova_evangeliza%C3%A7%C3%A3o
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#A_Estrela_da_nova_evangeliza%C3%A7%C3%A3o


Geração após geração, dia após dia,
somos convidados a renovar a nossa
fé. Somos convidados a viver a
revolução da ternura, como Maria,
Mãe da Caridade. Somos convidados
a «sair de casa», a ter os olhos e o
coração abertos aos outros. A nossa
revolução passa pela ternura, pela
alegria que sempre se faz
proximidade, que sempre se faz
compaixão – que não é comiseração;
é padecer com, para libertar – e leva
a envolver-nos, para servir, na vida
dos outros. A nossa fé faz-nos sair de
casa e ir ao encontro dos outros para
partilhar alegrias e sofrimentos,
esperanças e frustrações. A nossa fé
tira-nos de casa para visitar o doente,
o recluso, quem chora e também
quem sabe rir com quem ri, rejubilar
com as alegrias dos vizinhos. Como
Maria, queremos ser uma Igreja que
serve, que sai de casa, que sai dos
seus templos, que sai das suas
sacristias, para acompanhar a vida,
sustentar a esperança, ser sinal de



unidade dum povo nobre e digno.
Como Maria, Mãe da Caridade,
queremos ser uma Igreja que saia de
casa para lançar pontes, abater
muros, semear reconciliação. Como
Maria, queremos ser uma Igreja que
saiba acompanhar todas as situações
«grávidas» da nossa gente,
comprometidos com a vida, a
cultura, a sociedade, não nos
escondendo mas caminhando com os
nossos irmãos, todos juntos. Todos
juntos, servindo, ajudando. Todos
filhos de Deus, filhos de Maria, filhos
desta nobre terra cubana.

Este é o nosso «cobre» mais precioso,
esta é a nossa maior riqueza e o
melhor legado que podemos deixar:
aprender a sair de casa, como Maria,
pelas sendas da visitação. E aprender
a rezar com Maria, pois a sua oração
é cheia de memória e agradecimento;
é o cântico do povo de Deus que
caminha na história. É a memória
viva de que Deus está no nosso meio;



é a memória perene de que Deus
olhou para a humildade do seu povo,
socorreu o seu servo como
prometera aos nossos pais e à sua
descendência para sempre.

***

Discurso do Santo Padre no
encontro com as famílias em
Cuba (22 de setembro)

Estamos em família! E quando
alguém está em família, sente-se em
casa. Obrigado a vós, famílias
cubanas! Obrigado, cubanos, por me
terdes feito sentir todos estes dias em
família, por me terdes feito sentir em
casa. Obrigado por tudo isto! Este
encontro convosco tornou-se como
que «a cereja sobre o bolo». Concluir
a minha visita vivendo este encontro
em família é motivo para agradecer a
Deus pelo «calor» que brota de gente
que sabe receber, que sabe acolher,



que sabe fazer sentir-se em casa.
Obrigado a todos os cubanos!

Agradeço a D. Dionisio García,
Arcebispo de Santiago, a saudação
que me dirigiu em nome de todos e
ao casal que teve a coragem de
partilhar com todos nós os seus
anseios, os seus esforços para viver o
lar como uma «igreja doméstica».

O Evangelho de João apresenta-nos,
como primeiro acontecimento
público de Jesus, as bodas de Caná,
uma festa de família. Está lá com
Maria, sua mãe, e alguns dos seus
discípulos. Compartilham a festa
familiar.

As bodas são momentos especiais na
vida de muitos. Para os «mais
veteranos», pais, avós, é uma ocasião
para recolher o fruto da sementeira.
Dá alegria à alma ver os filhos
crescerem, conseguindo formar o seu
lar. É a oportunidade de verificar,
por um instante, que valeu a pena



tudo aquilo por que se lutou.
Acompanhar os filhos, apoiá-los,
incentivá-los para que possam
decidir-se a construir a sua vida, a
formar a sua família, é um grande
desafio para os pais. Os recém-
casados, por sua vez, encontram-se
na alegria. Todo um futuro que
começa. E tudo tem «sabor» a casa
nova, a esperança. Nas bodas,
sempre se une o passado que
herdámos e o futuro que nos espera.
Há memória e esperança. Sempre se
abre a oportunidade de agradecer
tudo o que nos permitiu chegar até
ao dia de hoje com o mesmo amor
que recebemos.

E Jesus começa a sua vida pública
precisamente numa boda. Insere-Se
nesta história de sementeiras e
colheitas, de sonhos e buscas, de
esforços e compromissos, de árduos
trabalhos lavrando a terra para que
dê o seu fruto. Jesus começa a sua
vida no interior duma família, no



seio dum lar. E é precisamente no
seio dos nossos lares que Ele
incessantemente continua a inserir-
Se, e deles continua a fazer parte.
Gosta de entrar na família.

É interessante observar como Jesus
Se manifesta também nos almoços,
nos jantares. Comer com diferentes
pessoas, visitar casas diferentes foi
um lugar que Jesus privilegiou para
dar a conhecer o projecto de Deus.
Vai à casa dos seus amigos – Lázaro,
Marta e Maria -, mas – atenção! – não
é selectivo: não Lhe importa se há
publicanos ou pecadores, como
Zaqueu. Vai a casa de Zaqueu. E não
era só Ele que agia assim; quando
enviou os seus discípulos a anunciar
a boa nova do Reino de Deus, disse-
lhes: «Ficai na casa [que vos receber],
comendo e bebendo do que lá
houver» (Lc 10, 7). Bodas, visitas aos
lares, jantares: algo de «especial»
hão-de ter estes momentos na vida



das pessoas, para que Jesus prefira
manifestar-Se lá.

Lembro-me que, na minha diocese
anterior, muitas famílias me
explicavam que o único momento
que tinham para estar juntos era,
normalmente, o jantar, à noite,
quando se voltava do trabalho e as
crianças terminavam os deveres da
escola. Era um momento especial de
vida familiar. Comentava-se o dia,
aquilo que cada um fizera,
arrumava-se a casa, guardava-se a
roupa, organizavam-se as tarefas
principais para os dias seguintes, as
crianças pegavam-se. Era o momento
para isso. São momentos em que
uma pessoa chega também cansada,
e pode acontecer uma ou outra
discussão, um ou outro «litígio» entre
marido e mulher. Surgem, mas não
há que temer… eu tenho mais medo
quando os casais me dizem que
nunca, nunca tiveram uma
discussão. É raro, muito raro. Jesus



escolhe estes momentos para nos
mostrar o amor de Deus, Jesus
escolhe estes espaços para entrar nas
nossas casas e ajudar-nos a descobrir
o Espírito vivo e actuante nas nossas
casas e nas nossas realidades
quotidianas. É em casa onde
aprendemos a fraternidade, onde
aprendemos a solidariedade, onde
aprendemos a o não ser prepotentes.
É em casa onde aprendemos a
receber e agradecer a vida como uma
bênção, e aprendemos que cada um
precisa dos outros para seguir em
frente. É em casa onde
experimentamos o perdão, e somos
continuamente convidados a
perdoar, a deixarmo-nos
transformar. É curioso! Em casa, não
há lugar para «máscaras»: somos
aquilo que somos e, duma forma ou
doutra, somos convidados a procurar
o melhor para os outros.

Por isso, a comunidade cristã designa
as famílias pelo nome de igrejas



domésticas, porque é no calor do lar
onde a fé permeia cada canto,
ilumina cada espaço, constrói
comunidade; porque foi em
momentos assim que as pessoas
começaram a descobrir o amor
concreto e o amor operante de Deus.

Em muitas culturas, hoje em dia, vão
desaparecendo estes espaços, vão
desaparecendo estes momentos
familiares; pouco a pouco, tudo leva
a separar-se, a isolar-se; escasseiam
os momentos em comum, para estar
juntos, para estar em família. Assim
não se sabe esperar, não se sabe
pedir licença, não se sabe pedir
desculpa, não se sabe dizer obrigado,
porque a casa vai ficando vazia:
vazia não de gente, mas de relações,
vazia de contactos humanos, vazia de
encontros entre pais, filhos, avós,
netos, irmãos. Recentemente, uma
pessoa que trabalha comigo contava-
me que a sua esposa e os filhos
tinham ido de férias e ele ficara



sozinho, porque tinha de trabalhar
naqueles dias. No primeiro dia, a
casa estava toda em silêncio, «em
paz», estava feliz, nada estava fora
do lugar. Ao terceiro dia, quando lhe
perguntei como estava, disse-me:
quero que regressem todos já. Sentia
que não podia viver sem a sua esposa
e os seus filhos. E isto é bonito. Isto é
bonito.

Sem família, semo calor do lar, a vida
torna-se vazia; começam a faltaras
redes que nos sustentam na
adversidade, as redes que nos
alimentam na vida quotidiana e
motivam na luta pela prosperidade.
A família salva-nos de dois
fenómenos actuais, duas coisas que
acontecem hoje em dia: a
fragmentação, ou seja, a divisão, e a
massificação. Em ambos os casos, as
pessoas transformam-se em
indivíduos isolados, fáceis de
manipular, de e controlar. E assim
encontramos no mundo sociedades



divididas, desfeitas, separadas ou
altamente massificadas, que são
consequência da ruptura dos laços
familiares, quando se perdem as
relações que nos constituem como
pessoa, que nos ensinam a ser
pessoa. E, infelizmente, a pessoa
acaba por se esquecer como se diz
pai, mãe, filho, filha, avô, avó… de
certo modo, vão-se esquecendo estas
relações que são o fundamento. São o
fundamento do nome que temos.

A família é escola da humanidade,
escola que ensina a pôr o coração
aberto às necessidades dos outros, a
estar atento à vida dos demais.
Quando se vive bem em família, os
egoísmos diminuem – existem,
porque todos temos algo de egoísta -,
mas, quando não se vive uma vida de
família, vão-se formando
personalidades que poderíamos
designar deste modo: «eu, me, mim,
comigo, para mim», personalidades
totalmente centradas em si mesmas,



que nada sabem de solidariedade, de
fraternidade, de trabalho em comum,
de amor, de discussão entre irmãos.
Não sabem. Apesar de tantas
dificuldades como estas que afligem
hoje as nossas famílias no mundo,
não nos esqueçamos, por favor, disto:
as famílias não são um problema, são
sobretudo uma oportunidade; uma
oportunidade que temos de cuidar,
proteger, acompanhar. É uma
maneira de dizer que são uma
bênção. Quando começas a viver a
família como um problema, cansas-
te, não caminhas, porque estás muito
centrado em ti mesmo.

Discute-se muito hoje sobre o futuro,
sobre o tipo de mundo que queremos
deixar aos nossos filhos, que
sociedade queremos para eles. Creio
que uma das respostas possíveis se
encontra pondo o olhar em vós, nesta
família que falou, em cada um de
vós: deixemos um mundo com
famílias. É o melhor legado.



Deixemos um mundo com famílias. É
certo que não existe a família
perfeita, não existem esposos
perfeitos, pais perfeitos nem filhos
perfeitos, nem – eu diria, mas não se
aborreçam – sogras perfeitas. Não
existem. Não existem, mas isso não
impede que sejam a resposta para o
amanhã. Deus incentiva-nos ao
amor, e o amor sempre se
compromete com as pessoas que
ama. O amor sempre se compromete
com as pessoas que ama. Portanto,
cuidemos das nossas famílias,
verdadeiras escolas do amanhã.
Cuidemos das nossas famílias,
verdadeiros espaços de liberdade.
Cuidemos das nossas famílias,
verdadeiros centros de humanidade.
Aqui vem-me à mente uma imagem:
uma imagem de quando, nas
Audiências das Quartas-feiras, passo
a saudar as pessoas, e muitas, muitas
mulheres me mostram o ventre
dizendo: «Padre, abençoe-mo?» Pois
bem! Agora eu vou propor uma coisa



a todas as mulheres que estão
«grávidas de esperança» – porque
um filho é uma esperança –:
proponho-lhes que neste momento
toquem o ventre. Se aqui há alguma,
faça-o aqui. Ou as que estão a ouvir
pela rádio ou pela televisão. E a cada
uma delas, a cada menino ou menina
que dentro está lá esperando, eu dou-
lhe a bênção. Então cada uma toque
o ventre e eu dou-lhe a bênção em
nome do Pai e do Filho e do Espírito
Santo. E desejo que venha sãozinho,
que cresça bem, que o possa criar
bonito. Acariciem o filho, que estão
esperando.

Não quero concluir sem fazer
menção da Eucaristia. Tereis notado
que Jesus, como espaço do seu
memorial, quis utilizar uma ceia.
Escolhe como espaço da sua presença
entre nós um momento concreto da
vida familiar; um momento vivido e
compreensível a todos: a ceia.



E a Eucaristia é a ceia da família de
Jesus, que, de um extremo ao outro
da terra, se reúne para escutar a sua
Palavra e alimentar-se com o seu
Corpo. Jesus é o Pão de Vida das
nossas famílias, quer estar sempre
presente, alimentando-nos com o seu
amor, sustentando-nos com a sua fé,
ajudando-nos a caminhar com a sua
esperança, para que possamos, em
todas as circunstâncias,
experimentar que Ele é o verdadeiro
Pão do Céu.

Daqui a alguns dias, participarei
juntamente com famílias de toda a
terra no Encontro Mundial das
Famílias e, dentro de um mês, no
Sínodo dos Bispos, cujo tema é a
família. Convido-vos a rezar. Peço-
vos, por favor, que rezeis por estas
duas intenções, para que saibamos
todos juntos ajudar-nos a cuidar da
família, para que saibamos cada vez
mais descobrir o Emanuel, isto é, o
Deus que vive no meio do seu povo



fazendo de cada família e de todas as
famílias a sua morada. Conto com a
vossa oração. Obrigado!

Palavras do Papa, no final,
saudando do terraço

Quero saudar-vos e agradecer-vos a
recepção, o entusiasmo… Obrigado!
Realmente os cubanos são amáveis,
bondosos e fazem sentir a uma
pessoa como se estivesse em casa.
Muito obrigado! E quero dizer uma
palavra de esperança. Uma palavra
de esperança, que nos pede talvez
para voltar a cabeça para trás e para
diante. Olhando para trás, memória.
Memória daqueles que nos foram
transmitindo a vida e, de modo
especial, memória dos avós. Uma
grande saudação aos avós. Não
transcuremos os avós. Os avós são a
nossa memória viva. E, olhando para
diante, temos as crianças e os jovens,
que são a força dum povo. Um povo
que cuida dos seus avós e que cuida



das suas crianças e dos seus jovens,
tem o triunfo assegurado. Que Deus
vos abençoe e permitam que lhes dê
a bênção, mas com uma condição –
vão ter de pagar qualquer coisa -:
peço-vos que rezeis por mim. Esta é a
condição. Abençoe-vos Deus Todo-
poderoso, o Pai e o Filho e o Espírito
Santo. Adeus e obrigado!

***

Homilia da Santa Missa na
Praça da Revolução em
Holguín (21 de setembro) 

Celebramos a festa do apóstolo e
evangelista Mateus. Celebramos a
história duma conversão. Ele próprio
nos conta, no seu Evangelho, como
foi o encontro que marcou a sua
vida, introduzindo-nos numa «troca
de olhares» que pode transformar a
história.



Um dia, como outro qualquer, estava
ele sentado no posto de cobrança de
impostos, quando Jesus passou, viu-o,
aproximou-Se e disse-lhe: «Segue-
me». E ele, levantando-se, seguiu-O.

Jesus olhou para ele. Que força de
amor teve o olhar de Jesus para
mover assim Mateus! Que força
deviam ter aqueles olhos para o
levantar! Sabemos que Mateus era
um publicano, ou seja, cobrava os
impostos dos judeus para os entregar
aos romanos. Os publicanos eram
malvistos, até considerados
pecadores, e por isso viviam
separados e eram desprezados pelos
outros. Com eles, não se podia comer,
falar nem rezar. Eram considerados
pelo povo como traidores: tiravam da
sua gente para dar aos outros. Os
publicanos pertenciam a esta
categoria social.

E Jesus parou, não passou ao largo
acelerando o passo, olhou-o sem



pressa, olhou-o com calma. Olhou-o
com olhos de misericórdia; olhou-o
como ninguém o fizera antes. E
aquele olhar abriu o seu coração, fê-
lo livre, curou-o, deu-lhe uma
esperança, uma nova vida, como a
Zaqueu, a Bartimeu, a Maria
Madalena, a Pedro e também a cada
um de nós. Mesmo quando não
ousamos levantar os olhos para o
Senhor, o primeiro a olhar-nos é
sempre Ele. É a nossa história
pessoal; tal como muitos outros, cada
um de nós pode dizer: eu também
sou um pecador, sobre quem Jesus
pousou o seu olhar. Convido-vos a
que hoje, em vossas casas ou na
igreja, quando estiverdes tranquilos,
sozinhos, façais um tempo de silêncio
recordando, com gratidão e alegria,
as circunstâncias, o momento em que
o olhar misericordioso de Deus
pousou sobre a nossa vida.

O seu amor precede-nos, o seu olhar
antecipa-se à nossa necessidade.



Jesus sabe ver para além das
aparências, para além do pecado,
para além do fracasso ou da nossa
indignidade. Sabe ver para além da
categoria social a que possamos
pertencer. Ele vê para além de tudo
isso. Ele vê a dignidade de filho que
todos temos, talvez manchada pelo
pecado, mas sempre presente no
fundo da nossa alma. É a nossa
dignidade de filhos. Veio
precisamente à procura de todos
aqueles que se sentem indignos de
Deus, indignos dos outros. Deixemo-
nos olhar por Jesus, deixemos que o
seu olhar percorra as nossas veredas,
deixemos que o seu olhar nos
devolva a alegria, a esperança, o gozo
da vida.

Depois de olhá-lo com misericórdia, o
Senhor disse a Mateus: «Segue-Me».
E Mateus levantou-se e seguiu-O.
Depois do olhar, a palavra. Depois do
amor, a missão. Mateus já não é o
mesmo; mudou intimamente. O



encontro com Jesus, com o seu amor
misericordioso, transformou-o. E
para trás ficou a mesa dos impostos,
o dinheiro, a sua exclusão. Antes, ele
esperava sentado para arrecadar,
para tirar aos outros; agora, com
Jesus, tem de se levantar para dar,
para entregar, para se dar aos outros.
Jesus olhou-o, e Mateus encontrou a
alegria no serviço. Para Mateus e
para quantos sentiram sobre si o
olhar de Jesus, os compatriotas
deixam de ser aqueles à custa de
quem «se vive», usando e abusando
deles. O olhar de Jesus gera uma
actividade missionária, de serviço, de
entrega. Aqueles a quem Ele serve,
são os seus compatriotas. O seu amor
cura as nossas miopias e incita-nos a
olhar mais além, a não nos determos
nas aparências ou no politicamente
correcto.

Jesus vai à frente, precede-nos, abre
o caminho e convida-nos a segui-Lo.
Convida-nos a ir superando



lentamente os nossos preconceitos,
as nossas resistências à mudança dos
outros e até de nós mesmos. Desafia-
nos dia a dia com uma pergunta:
Crês tu? Crês que é possível que um
arrecadador de impostos se
transforme num servidor? Crês que é
possível um traidor transformar-se
num amigo? Crês que é possível o
filho de um carpinteiro ser o Filho de
Deus? O seu olhar transforma os
nossos olhares, o seu coração
transforma o nosso coração. Deus é
Pai que procura a salvação de todos
os seus filhos.

Deixemo-nos olhar pelo Senhor na
oração, na Eucaristia, na Confissão,
nos nossos irmãos, especialmente
naqueles que se sentem postos de
lado, que se sentem mais sozinhos. E
aprendamos a olhar como Ele nos
olha. Partilhemos a sua ternura e
misericórdia pelos doentes, os
presos, os idosos e as famílias em
dificuldade. Uma vez mais somos



chamados a aprender de Jesus, que
sempre olha o que há de mais
autêntico em cada pessoa, isto é, a
imagem de seu Pai.

Sei do grande esforço e sacrifício com
que a Igreja em Cuba trabalha para
levar a todos, mesmo nos lugares
mais remotos, a palavra e a presença
de Cristo. Menção especial merecem
aqui as chamadas «casas de missão»
que permitem a muitas pessoas, dada
a escassez de templos e sacerdotes,
ter um espaço para a oração, a escuta
da Palavra, a catequese e a vida
comunitária. São pequenos sinais da
presença de Deus na nossa terra e
uma ajuda diária para tornar vivas
estas palavras do apóstolo Paulo:
«Exorto-vos, pois, a que procedais de
um modo digno do chamamento que
recebestes; com toda a humildade e
mansidão, com paciência:
suportando-vos uns aos outros no
amor, esforçando-vos por manter a



unidade do Espírito, mediante o
vínculo da paz» (Ef 4, 1-3).

Quero agora dirigir o olhar para
Maria, Virgem da Caridade do Cobre,
que Cuba acolheu nos seus braços
abrindo-Lhe as suas portas para
sempre, e a Ela peço-Lhe que
mantenha, sobre todos e cada um
dos filhos desta nobre nação, o seu
olhar materno e que estes seus
«olhos misericordiosos» velem
sempre por cada um de vós, vossas
casas, vossas famílias, pelas pessoas
que possam sentir que não há lugar
para elas. Que Ela nos guarde a
todos, como guardou Jesus no seu
amor. E que Ela nos ensine a olhar
para os outros, como Jesus olhou
para cada um de nós.

***



Saudação aos jovens no
Centro Cultural Padre Félix
Varela em Havana (20 de
setembro) 

Vós estais de pé e eu sentado, que
vergonha! Mas, sabeis por que me
sentei? Porque tomei nota de
algumas coisas que disse o nosso
companheiro e é sobre elas que vos
quero falar. Uma palavra que me
tocou fortemente: sonhar. Um
escritor latino-americano dizia que
as pessoas têm dois olhos: um de
carne e outro de vidro. Com o olho de
carne, vemos o que fixamos. Com o
olho de vidro, vemos o que
sonhamos. É bonito, não é?

Na objectividade da vida, deve entrar
a capacidade de sonhar. E um jovem
que não é capaz de sonhar, está
encerrado em si mesmo, está fechado
em si mesmo. As pessoas, às vezes,
sonham coisas que nunca vão



acontecer, mas sonham-nas,
desejam-nas, buscam horizontes,
abrem-se, abrem-se a coisas grandes.
Não sei se aqui, em Cuba, se usa a
expressão mas nós, os argentinos,
dizemos «não te enrodilhes!». Está
bem? Não te enrodilhes, abre-te.
Abre-te e sonha. Sonha que o mundo
contigo pode ser diferente. Sonha
que se deres o melhor de ti, vais
ajudar a que este mundo seja
diferente. Não vos esqueçais: sonhai!
E se por acaso vos foge de mão,
sonhais demasiado e a vida vos corta
o caminho? Não importa; sonhai. E
contem os vossos sonhos. Contai,
falai das coisas grandes que desejais,
porque quanto maior for a
capacidade de sonhar, mesmo que a
vida te deixe a metade do caminho,
mais caminho terás percorrido.
Então, em primeiro lugar, sonhar.

Tu disseste uma pequena frase, que
eu já tinha sublinhado durante a tua
intervenção e tomei algumas notas:



saibamos acolher e aceitar quem
pensa de modo diferente. Realmente,
às vezes, estamos fechados.
Encerramo-nos no nosso pequeno
mundo: «Ou ele é como que eu quero
que seja, ou não é nada». E tu foste
ainda mais longe: não nos fechemos
nos cubículos das ideologias ou nos
cubículos das religiões. Oxalá
possamos crescer contra os
individualismos. Quando uma
religião se transforma em cubículo,
perdeu o melhor que tem, perdeu a
sua realidade que é adorar a Deus,
crer em Deus. É um cubículo. É um
cubículo de palavras, de orações, de
«eu sou bom, tu és mau», de
prescrições morais. E quando tenho a
minha ideologia, o meu modo de
pensar e tu tens o teu, encerro-me
nesse cubículo da ideologia.

Corações abertos, mentes abertas. Se
tu pensas diferente de mim, por que
não havemos de falar? Por que fixar
sempre o dedo sobre aquilo que nos



separa, sobre aquilo em que somos
diferentes? Por que não nos damos a
mão naquilo que temos em comum?
Tenhamos a coragem de falar do que
temos em comum. E, depois podemos
falar das coisas que temos diferentes
ou pensamos de modo diferente.
Disse falar; não disse brigar, não
disse fecharmo-nos. Não disse
«fechar-se no cubículo», para usar a
tua expressão. Mas isso só é possível
quando uma pessoa tem a
capacidade de falar daquilo que tem
em comum com o outro, daquilo
para que somos capazes de trabalhar
juntos. Em Buenos Aires, numa
paróquia nova situada numa área
muito pobre, andava um grupo de
jovens universitários a construir uns
salões paroquiais. E o pároco disse-
me: «Por que não vens lá um sábado
para que tos apresente?» Eles
trabalhavam sábados e domingos na
construção. Eram rapazes e meninas
da universidade. Cheguei e vi-os, e o
pároco foi-mos apresentando: «Este é



o arquitecto, que é judeu; este é
comunista, este é católico praticante,
este é...». Todos eram diferentes, mas
todos estavam a trabalhar em
comum para o bem comum. Buscar o
bem comum chama-se amizade
social. A inimizade social destrói. E
uma família destrói-se pela
inimizade. Um país destrói-se pela
inimizade. O mundo destrói-se pela
inimizade. E a inimizade maior é a
guerra. E hoje vemos que o mundo se
está a destruir pela guerra. Por que
motivo são eles incapazes de se
sentar e falar: «Bem! Vamos
negociar. Que podemos fazer em
comum? Há coisas em que não
vamos ceder, mas não matemos mais
ninguém». Quando há divisão, há
morte. Há morte na alma, porque
estamos a matar a capacidade de
unir. Estamos a matar a amizade
social. E isto é o que vos peço hoje:
sede capazes de criar a amizade
social.



Depois vem outra palavra que
disseste: a palavra esperança. Os
jovens são a esperança de um povo.
Isto ouvimo-lo dizer por todos os
lados. Mas, que é a esperança? É ser
optimistas? Não. O optimismo é um
estado de espírito. Amanhã acordas
com dor de fígado e não és optimista,
vês tudo negro. A esperança é algo
mais. A esperança é sofrida. A
esperança sabe sofrer para levar a
cabo um projecto, sabe sacrificar-se.
Tu és capaz de te sacrificar por um
futuro, ou queres apenas viver o
presente e os vindouros que se
arranjem? A esperança é fecunda. A
esperança dá vida. Tu és capaz de
dar vida, ou vais ser um jovem ou
uma jovem espiritualmente estéril,
sem capacidade de criar vida para os
outros, sem capacidade de criar
amizade social, sem capacidade de
criar pátria, sem capacidade de criar
grandeza? A esperança é fecunda. A
esperança empenha-se no trabalho.
Aqui quero referir-me a um



problema muito grave que se está a
viver na Europa: a enorme
quantidade de jovens que não têm
trabalho. Há países na Europa onde
40% dos jovens de vinte e cinco anos
para baixo vivem desempregados.
Estou a pensar num país. Mas,
noutro país, são 47%. Noutro, 50%.
Evidentemente, um povo que não se
preocupa em dar trabalho aos
jovens, um povo – e, quando digo
povo, não digo governos, mas todo o
povo, as pessoas que não se
preocupam com que estes jovens
trabalhem – esse povo não tem
futuro. Os jovens tornam-se parte da
cultura de descarte. E todos sabemos
que hoje, neste império do deus
dinheiro, descartam-se as coisas e
descartam-se as pessoas. Descartam-
se as crianças, porque não querem
tê-las ou matam-nas antes de nascer.
Descartam-se os idosos – falo do
mundo em geral –, descartam-se os
idosos porque já não produzem. Em
alguns países, há a lei da eutanásia,



mas em muitos outros reina uma
eutanásia escondida, encoberta.
Descartam-se os jovens, porque não
lhes dão trabalho. Então, que resta a
um jovem sem trabalho? Num país
que não inventa, num povo que não
inventa oportunidades de emprego
para os seus jovens, a esse jovem
restam-lhe os vícios ou o suicídio ou
então sair à procura de exércitos de
destruição para criar guerras. Esta
cultura do descarte está a fazer-nos
mal a todos, tira-nos a esperança. E
isso é o que tu pediste para os jovens:
queremos esperança. Esperança que
é sofrida, é trabalhadora, é fecunda.
Dá-nos trabalho e salva-nos da
cultura de descarte. E esta esperança
que é convocadora, convocadora de
todos, porque um povo que sabe
auto-convocar-se para olhar o futuro
e construir a amizade social – como
disse, mesmo que se pense diferente
– esse povo tem esperança.



E, se me cruzo com um jovem sem
esperança, digo, como fiz uma vez, é
um jovem aposentado. Há jovens que
parece que se aposentam aos vinte e
dois anos. São jovens de existência
triste. São jovens que apostaram a
sua vida basicamente no derrotismo.
São jovens que se lamentam. São
jovens que fogem da vida. O caminho
da esperança não é fácil nem se pode
percorrer sozinho. Há um provérbio
africano que diz: «Se queres ir
depressa, vai sozinho, mas se queres
chegar longe, vai acompanhado». E
eu quero que vós, jovens cubanos,
mesmo que penseis de forma
diferente, mesmo que tenhais um
ponto de vista diferente, eu quero
que vós vades acompanhados, juntos,
buscando a esperança, buscando o
futuro e a nobreza da pátria.

E assim, começamos com a palavra
«sonhar» e quero terminar com
outra palavra que tu disseste e que
eu costumo usar bastantes vezes: «a



cultura do encontro». Por favor, não
nos desentendamos entre nós.
Prossigamos acompanhados, como se
fôssemos um só. Encontremo-nos,
ainda que pensemos diferente, ainda
que sintamos diferente. Pois há algo
maior que nós mesmos: é a grandeza
do nosso povo, é a grandeza da nossa
pátria, é essa beleza, essa doce
esperança da pátria a que temos de
chegar. Muito obrigado!

Despeço-me, desejando-vos o melhor.
Desejando-vos… Bem, tudo isso que
vos disse vo-lo desejo. Vou rezar por
vós. E peço que rezeis por mim. E se
algum de vós não for crente – e não
pode rezar, porque não é crente –
que ao menos me deseje coisas boas.
Que Deus vos abençoe, vos faça
continuar por este caminho da
esperança para a cultura do
encontro, evitando esses cubículos de
que falou o nosso companheiro. Deus
vos abençoe a todos.



Queridos amigos!

Sinto uma grande alegria em poder
estar convosco, precisamente neste
Centro Cultural muito significativo
na história de Cuba. Dou graças a
Deus por me ter concedido a
oportunidade de ter este encontro
com tantos jovens que, através do
seu trabalho, estudo e preparação,
estão sonhando, e tornando já
realidade também, o amanhã de
Cuba.

Agradeço ao Leonardo as suas
palavras de saudação, especialmente
porque, podendo ter falado de
muitas outras coisas, certamente
importantes e concretas como as
dificuldades, os medos, as dúvidas –
tão reais e humanas –, preferiu falar-
nos de esperança, dos sonhos e
aspirações que estão fortemente
impressos no coração dos jovens



cubanos, independentemente das
suas diferenças de formação, cultura,
crença ou ideias. Obrigado,
Leonardo, porque eu também,
quando vos vejo, a primeira coisa
que me vem à mente e ao coração é a
palavra esperança. Não posso
imaginar um jovem que não se
mova, que esteja bloqueado, que não
tenha sonhos nem ideais, que não
aspire por algo mais.

Mas, qual é a esperança dum jovem
cubano neste momento da história?
Nem mais nem menos que a
esperança de qualquer outro jovem
em qualquer parte do mundo.
Porque a esperança fala-nos duma
realidade que está enraizada no mais
fundo do ser humano,
independentemente das
circunstâncias concretas e dos
condicionamentos históricos em que
vive. Fala-nos duma sede, duma
aspiração, dum anseio de plenitude,
de vida bem-sucedida, de querer



agarrar o que é grande, o que enche
o coração e eleva o espírito para
coisas grandes, como a verdade, a
bondade e a beleza, a justiça e o
amor. Todavia, isto comporta um
risco. Supõe estar dispostos a não se
deixar seduzir pelo que é passageiro
e caduco, por falsas promessas de
felicidade vazia, de prazer imediato e
egoísta, duma vida medíocre,
centrada em si mesmo e que, no seu
rasto, só deixa tristeza e amargura no
coração. Não, a esperança é ousada,
sabe olhar para além das
comodidades pessoais, das pequenas
seguranças e compensações que
reduzem o horizonte, para se abrir
aos grandes ideais que tornam a vida
mais bela e digna. Eu perguntaria a
cada um de vós: O que é que move a
tua vida? O que há no teu coração,
onde se fixam as tuas aspirações?
Estás sempre disposto a arriscar por
algo maior?



Talvez possais dizer-me: «Sim, Padre,
a atracção desses ideais é grande.
Sinto a sua atracção, a sua beleza, o
brilho da sua luz na minha alma;
mas, ao mesmo tempo, a realidade
da minha fragilidade e das minhas
poucas forças é muito pesada para
que me consiga decidir a trilhar o
caminho da esperança. A meta é
muito alta, e as minhas forças são
poucas. O melhor é contentar-me
com pouco, com coisas talvez
menores mas mais realistas, mais
dentro das minhas possibilidades».
Compreendo esta reacção; é normal
sentir o peso daquilo que é árduo e
difícil; mas cuidado para não cair na
tentação da decepção, que paralisa a
inteligência e a vontade, nem ceder à
resignação, que é um pessimismo
radical perante toda a possibilidade
de alcançar o sonho. No fim, estas
atitudes acabam ou numa fuga da
realidade para paraísos artificiais ou
fechando-nos no egoísmo pessoal,
numa espécie de cinismo, que não



quer escutar o grito de justiça, de
verdade e de humanidade que se
eleva ao nosso redor e dentro de nós.

Que havemos de fazer então? Como
encontrar caminhos de esperança na
situação em que vivemos? Como
fazer para que estes sonhos de
plenitude, de vida autêntica, de
justiça e verdade sejam uma
realidade na nossa vida pessoal, no
nosso país e no mundo? Penso que
existem três ideias que podem ser
úteis para manter viva a esperança.

A esperança, um caminho feito de
memória e discernimento. A
esperança é a virtude daquele que
está a caminho e se dirige para
algum lugar. Assim, não se trata de
um simples caminhar pelo prazer de
caminhar, mas tem um fim, uma
meta, que é o que lhe dá sentido e
ilumina o caminho. Ao mesmo
tempo, a esperança alimenta-se da
memória, abrange com o seu olhar



não só o futuro, mas também o
passado e o presente. Para caminhar
na vida, além de saber para onde
queremos ir, é importante saber
também quem somos e donde vimos.
Uma pessoa ou um povo, que não
tem memória e cancela o seu
passado, corre o risco de perder a
sua identidade e arruinar o seu
futuro. Por isso, é necessária a
memória daquilo que somos, daquilo
que constitui o nosso património
espiritual e moral. Creio que esta é a
experiência e a lição daquele grande
cubano que foi o Padre Félix Varela.
E é preciso também o discernimento,
porque é essencial abrir-se à
realidade e saber lê-la sem medo
nem preconceitos. Não servem as
leituras parciais ou ideológicas, que
deformam a realidade para caber
nos nossos pequenos esquemas
preconcebidos, provocando sempre
desilusão e desespero. Discernimento
e memória, porque o discernimento
não é cego, mas realiza-se sobre a



base de sólidos critérios éticos,
morais, que ajudam a discernir o que
é bom e justo.

A esperança, um caminho feito em
companhia. Diz um provérbio
africano: «Se quiseres ir depressa,
vai sozinho; se quiseres ir longe, vai
acompanhado». O isolamento ou o
fechamento em si mesmo nunca gera
esperança; pelo contrário, a
proximidade e o encontro com o
outro, sim. Sozinhos, não chegamos a
lado nenhum. E, com a exclusão, não
se constrói um futuro para ninguém,
nem sequer para si próprio. Um
caminho de esperança exige uma
cultura do encontro, do diálogo, que
supere os contrastes e o confronto
estéril. Para isso, é fundamental
considerar as diferenças no modo de
pensar, não como um risco, mas
como uma riqueza e um factor de
crescimento. O mundo precisa desta
cultura do encontro, precisa de
jovens que queiram conhecer-se, que



queiram amar-se, que queiram
caminhar juntos e construir um país
como o sonhava José Martí: «Com
todos e para o bem de todos».

A esperança, um caminho solidário. A
cultura do encontro deve levar,
naturalmente, a uma cultura da
solidariedade. Gostei muito do que
disse o Leonardo ao princípio,
quando falou da solidariedade como
força que ajuda a superar qualquer
obstáculo. Com efeito, se não houver
solidariedade, não há futuro para
nenhum país. Acima de qualquer
outra consideração ou interesse, tem
de estar a preocupação concreta e
real pelo ser humano, que tanto pode
ser meu amigo, meu companheiro,
como alguém que pensa diferente,
que tem as suas ideias, mas que é tão
humano e tão cubano como eu
mesmo. Não basta a simples
tolerância; é preciso ir mais longe
passando duma atitude suspeitosa e
defensiva para outra feita de



acolhimento, colaboração, serviço
concreto e ajuda eficaz. Não tenhais
medo da solidariedade, do serviço,
de dar a mão ao outro, para que
ninguém fique fora do caminho.

Este caminho da vida é iluminado
por uma esperança mais alta: a que
nos vem da fé em Cristo. Ele fez-Se
nosso companheiro de viagem, e não
só nos anima, mas acompanha-nos,
permanece ao nosso lado e estende-
nos a sua mão de amigo. Ele, o Filho
de Deus, quis fazer-Se um como nós,
para percorrer também o nosso
caminho. A fé na sua presença, no
seu amor e amizade acende e
ilumina todas as nossas esperanças e
sonhos. Com Ele, aprendemos a
discernir a realidade, a viver o
encontro, a servir os outros e a
caminhar na solidariedade.

Queridos jovens cubanos, se o
próprio Deus entrou na nossa
história e Se fez homem em Jesus, Se



carregou aos seus ombros a nossa
fraqueza e pecado, não tenhais medo
da esperança, não temais medo do
futuro, porque Deus aposta em vós,
crê em vós, espera em vós.

Queridos amigos, obrigado por este
encontro. Que a esperança em Cristo,
vosso amigo, vos guie sempre na
vossa vida. E, por favor, não vos
esqueçais de rezar por mim. Que o
Senhor vos abençoe!

***

Homilia da celebração das
vésperas com sacerdotes,
consagrados e seminaristas
(20 de setembro) 

Reunimo-nos nesta histórica Catedral
de Havana para cantar, com os
Salmos, a fidelidade de Deus para
com o seu povo, dar graças pela sua
presença, pela sua infinita
misericórdia. Fidelidade e



misericórdia, de que se faz memória
não só nas paredes desta casa, mas
também nalguns aqui presentes com
«cabelos brancos», uma memória
viva e atualizada de que «a
misericórdia do Senhor é infinita e a
sua fidelidade dura para sempre».
Irmãos, juntos, demos graças!

Demos graças pela presença do
Espírito com a riqueza dos seus
diferentes carismas no rosto de
tantos missionários que vieram para
estas terras, tornando-se cubanos
entre os cubanos, sinal de que é
eterna a misericórdia do Senhor.

O Evangelho apresenta-nos Jesus em
diálogo com seu Pai, coloca-nos no
centro da intimidade entre o Pai e o
Filho feita oração. Quando se
aproximava a sua hora, Jesus rezou
ao Pai pelos seus discípulos, pelos
que estavam com Ele e pelos que
haviam de vir (cf. Jo 17, 20). Faz-nos
bem pensar que, naquela hora



crucial, Jesus coloca na sua oração a
vida dos seus, a nossa vida. E pede a
seu Pai que os mantenha na unidade
e na alegria. Jesus conhecia bem o
coração dos seus, conhece bem o
nosso coração. Por isso, reza, pede ao
Pai que não prevaleça neles uma
consciência que tenda a isolar-se, a
refugiar-se nas próprias certezas,
seguranças, nos próprios espaços;
que tenda a desinteressar-se da vida
dos outros, instalando-se em
pequenos «grémios domésticos» que
quebram o rosto multiforme da
Igreja. São situações que
desembocam numa tristeza
individualista; tristeza que pouco a
pouco vai dando lugar ao
ressentimento, à lamentação
contínua, à monotonia. «Este não é o
desígnio que Deus tem para nós, esta
não é a vida no Espírito» (Exort. ap. 
Evangelii gaudium, 2) a que vos
chamou, a que nos chamou. Por isso,
Jesus reza, pede que a tristeza e o
isolamento não prevaleçam no nosso

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I.__Alegria_que_se_renova_e_comunica
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I.__Alegria_que_se_renova_e_comunica


coração. E nós queremos fazer o
mesmo, queremos unir-nos à oração
de Jesus, às suas palavras, dizendo
juntos: «Pai santo, (…) guarda-os em
ti, para serem um só, como Nós
somos (…), e tenham em si a
plenitude da minha alegria» (Jo 17,
11.13).

Jesus reza e convida-nos a rezar,
porque sabe que há coisas que só
podemos alcançar como dom, coisas
que só podemos viver como um
presente. A unidade é uma graça que
só o Espírito Santo nos pode dar; a
nós, compete-nos pedi-la e dar o
melhor de nós mesmos para sermos
transformados por este dom.

É frequente confundir unidade com
uniformidade, com fazer, sentir e
dizer todos o mesmo. Isto não é
unidade, mas homogeneidade. Isto é
matar a vida do Espírito, matar os
carismas que Ele distribuiu para
utilidade do seu povo. A unidade fica



ameaçada sempre que queremos
fazer os outros à nossa imagem e
semelhança. Por isso, a unidade é um
dom; não é algo que se possa impor à
força ou por decreto. Alegra-me ver-
vos aqui, homens e mulheres de
diferentes gerações, contextos,
experiências de vida, unidos pela
oração em comum. Peçamos a Deus
que faça crescer em nós o desejo de
proximidade; que possamos sentir-
nos próximos, ser vizinhos, com as
nossas diferenças, propensões,
estilos, mas vizinhos; com as nossas
discussões, os nossos «litígios»,
falando cara a cara e não pelas
costas. Peçamos a Deus que sejamos
pastores próximos do nosso povo,
que nos deixemos questionar,
interrogar pela nossa gente. Os
conflitos, as discussões na Igreja são
previsíveis e, ouso dizer, necessárias;
sinal de que a Igreja está viva e o
Espírito continua a agir, continua
torná-la dinâmica. Ai das
comunidades onde não há um sim ou



um não! São como os esposos que já
não discutem, porque perderam o
interesse um pelo outro, perdeu-se o
amor.

Em segundo lugar, o Senhor reza
para que gozemos «da plenitude da
alegria» que Ele tem (cf. Jo 17, 13). A
alegria dos cristãos, especialmente
dos consagrados, é um sinal muito
claro da presença de Cristo nas suas
vidas. Quando há rostos tristes, isso é
um sinal de alerta, alguma coisa não
está bem. E Jesus pede isto ao Pai
precisamente antes de sair para o
horto das oliveiras, ocasião em que
tem de renovar o seu «fiat». Não
tenho dúvida de que todos vós tendes
de carregar o peso de não poucos
sacrifícios; e, para alguns, há décadas
que os sacrifícios têm sido duros.
Jesus reza, também Ele a partir do
seu sacrifício, para que não
percamos a alegria de saber que Ele
vence o mundo. É esta certeza que
nos impele, dia após dia, a reafirmar



a nossa fé. Ele – com a sua oração, no
rosto do nosso povo – «permite-nos
levantar a cabeça e recomeçar, com
uma ternura que nunca nos defrauda
e sempre nos pode restituir a
alegria» (Exort. ap. Evangelii
gaudium, 3).

Como é importante, como é influente
sobre a vida do povo cubano o
testemunho de irradiar, sempre e em
toda a parte, esta alegria, não
obstante os cansaços, as dúvidas e
até o desespero, que é uma tentação
muito perigosa que atrofia a alma!

Irmãos, Jesus reza para que sejamos
um e a sua alegria permaneça em
nós. Façamos o mesmo: unamo-nos
uns aos outros em oração.

***

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I.__Alegria_que_se_renova_e_comunica
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I.__Alegria_que_se_renova_e_comunica
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I.__Alegria_que_se_renova_e_comunica
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I.__Alegria_que_se_renova_e_comunica


Homilia da Santa Missa na
Praça da Revolução, Havana
(20 de setembro)

Jesus faz aos seus discípulos uma
pergunta aparentemente indiscreta:
«Que discutíeis pelo caminho?» (Mc 9,
33). Uma pergunta que Ele nos pode
fazer também hoje: De que é que
falais diariamente? Quais são as
vossas aspirações? Eles «ficaram em
silêncio– diz o Evangelho – porque, no
caminho, tinham discutido uns com os
outros sobre qual deles era o maior»,
quem era o mais importante.
Sentiam vergonha de dizer a Jesus
aquilo de que estavam a falar. Como
nos discípulos de ontem, também em
nós hoje, pode-se encontrar a mesma
discussão: Quem é o mais
importante?

Jesus não insiste com a pergunta, não
os obriga a dizer-Lhe o assunto de
que falavam pelo caminho; e todavia
a pergunta permanece, não só na



mente, mas também no coração dos
discípulos.

Quem é o mais importante? Uma
pergunta que nos acompanhará toda
a vida e à qual somos chamados a
responder nas diferentes fases da
existência. Não podemos fugir a esta
pergunta; está gravada no coração.
Mais do que uma vez ouvi, em
reuniões de família, perguntar aos
filhos: De quem gostas mais, do pai
ou da mãe? É como se vos
perguntassem: Quem é mais
importante para vós? Será que esta
pergunta é simplesmente um jogo de
crianças? A história da humanidade
está marcada pelo modo como se
respondeu a esta pergunta.

Jesus não teme as perguntas dos
homens; não tem medo da
humanidade, nem das várias
questões que a mesma coloca. Pelo
contrário, Ele conhece os
«recônditos» do coração humano e,



como bom pedagogo, está sempre
disposto a acompanhar-nos. Fiel ao
seu estilo, assume os nossos
interrogativos, as nossas aspirações,
conferindo-lhes um novo horizonte.
Fiel ao seu estilo, consegue dar uma
resposta capaz de propor novos
desafios, descartando «as respostas
esperadas» ou aquilo que
aparentemente já estava
estabelecido. Fiel ao seu estilo, Jesus
sempre propõe a lógica do amor;
uma lógica capaz de ser vivida por
todos, porque é para todos.

Longe de qualquer tipo de elitismo,
Jesus não propõe um horizonte para
poucos privilegiados, capazes de
chegar ao «conhecimento desejado»
ou a altos níveis de espiritualidade. O
horizonte de Jesus é sempre uma
proposta para a vida diária, mesmo
aqui na «nossa ilha»; uma proposta
que faz com que o dia-a-dia tenha
sempre um certo sabor a eternidade.



Quem é o mais importante? Jesus é
simples na sua resposta: «Se alguém
quiser ser o primeiro – ou seja, o mais
importante –, há-de ser o último de
todos e o servo de todos» (Mc 9, 35).
Quem quiser ser grande, sirva os
outros e não se sirva dos outros.

E este é o grande paradoxo de Jesus.
Os discípulos discutiam sobre quem
deveria ocupar o lugar mais
importante, quem seria seleccionado
como o privilegiado – os discípulos,
que eram os mais próximos de Jesus,
discutiam sobre isto! –, quem seria
isento da lei comum, da norma geral,
para se pôr em evidência com um
desejo de superioridade sobre os
demais. Quem subiria mais
rapidamente, ocupando os cargos
que dariam certas vantagens.

E Jesus transtorna a sua lógica,
dizendo-lhes simplesmente que a
vida autêntica se vive no



compromisso concreto com o
próximo, isto é, servindo.

O convite ao serviço apresenta uma
peculiaridade a que devemos estar
atentos. Servir significa, em grande
parte, cuidar da fragilidade. Servir
significa cuidar dos frágeis das
nossas famílias, da nossa sociedade,
do nosso povo. São os rostos
sofredores, indefesos e angustiados
que Jesus nos propõe olhar e convida
concretamente a amar. Amor que se
concretiza em acções e decisões.
Amor que se manifesta nas
diferentes tarefas que somos
chamados, como cidadãos, a realizar.
São pessoas de carne e osso, com a
sua vida, a sua história e
especialmente com a sua fragilidade,
aquelas que Jesus nos convida a
defender, assistir, servir. Porque ser
cristão comporta servir a dignidade
dos irmãos, lutar pela dignidade dos
irmãos e viver para a dignificação
dos irmãos. Por isso, à vista concreta



dos mais frágeis, o cristão é sempre
convidado a pôr de lado as suas
exigências, expectativas, desejos de
omnipotência.

Há um «serviço» que serve aos
outros; mas temos que guardar-nos
do outro serviço, da tentação do
«serviço» que «se» serve dos outros.
Há uma forma de exercer o serviço
cujo interesse é beneficiar os «meus»,
em nome do «nosso». Este serviço
deixa sempre os «teus» de fora,
gerando uma dinâmica de exclusão.

Todos estamos chamados, por
vocação cristã, ao serviço que serve e
a ajudar-nos mutuamente a não cair
nas tentações do «serviço que que se
serve». Todos somos convidados,
encorajados por Jesus a cuidar uns
dos outros por amor. E isto sem olhar
para o lado, para ver o que o vizinho
faz ou deixou de fazer. Jesus diz: «Se
alguém quiser ser o primeiro, há-de
ser o último de todos e o servo de



todos» (Mc 9, 35). Este será o
primeiro. Não diz: Se o teu vizinho
quiser ser o primeiro, que sirva.
Devemos evitar os juízos temerários
e animar-nos a crer no olhar
transformador a que Jesus nos
convida.

Este cuidar por amor não se reduz a
uma atitude de servilismo;
simplesmente põe no centro a
questão do irmão: o serviço fixa
sempre o rosto do irmão, toca a sua
carne, sente a sua proximidade e, em
alguns casos, até «padece» com ela e
procura a promoção do irmão. Por
isso, o serviço nunca é ideológico,
dado que não servimos a ideias, mas
a pessoas.

O santo povo fiel de Deus, que
caminha em Cuba, é um povo que
ama a festa, a amizade, as coisas
belas. É um povo que caminha, que
canta e louva. É um povo que, apesar
das feridas que tem como qualquer



povo, sabe abrir os braços, caminhar
com esperança, porque se sente
chamado para a grandeza. Assim o
sentiram os vossos heróis. Hoje
convido-vos a cuidar desta vocação, a
cuidar destes dons que Deus vos deu,
mas sobretudo quero convidar-vos a
cuidar e servir, de modo especial, a
fragilidade dos vossos irmãos. Não os
transcureis por causa de projectos
que podem parecer sedutores, mas
desinteressam-se do rosto de quem
está ao teu lado. Nós conhecemos,
somos testemunhas da «força
imparável» da ressurreição, que
«produz por toda a parte, gerando
rebentos de um mundo novo» (Exort.
ap. Evangelii gaudium, 276.278).

Não nos esqueçamos da Boa Notícia
de hoje: a importância dum povo,
duma nação, a importância duma
pessoa sempre se baseia no modo
como serve a fragilidade dos seus
irmãos. E nisto, encontramos um dos
frutos da verdadeira humanidade.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#A_ac%C3%A7%C3%A3o_misteriosa_do_Ressuscitado_e_do_seu_Esp%C3%ADrito
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#A_ac%C3%A7%C3%A3o_misteriosa_do_Ressuscitado_e_do_seu_Esp%C3%ADrito


Porque, queridos irmãos e irmãs,
«quem não vive para servir, não
serve para viver».

***

DISCURSO DO SANTO PADRE -
Aeroporto Internacional José
Martí, Havana (Sábado, 19 de
Setembro de 2015)

Senhor Presidente,

Distintas Autoridades,

Irmãos no Episcopado,

Senhoras e Senhores!

Muito obrigado, Senhor Presidente,
pela sua recepção e pelas suas
amáveis palavras de boas-vindas, em
nome do Governo e de todo o povo
cubano. A minha saudação estende-
se também às autoridades e aos
membros do Corpo Diplomático que



tiveram a amabilidade de participar
neste acto.

Agradeço pela sua fraterna recepção
ao Cardeal Jaime Ortega y Alamino,
Arcebispo de Havana, a D. Dionisio
Guillermo García Ibáñez, Arcebispo
de Santiago de Cuba e Presidente da
Conferência Episcopal, aos outros
bispos e a todo o povo cubano.

Obrigado a todos os que se
prodigaram na preparação desta
visita pastoral. E queria pedir-lhe,
Senhor Presidente, para transmitir os
meus sentimentos de especial
consideração e respeito ao seu irmão
Fidel. Além disso gostaria que a
minha saudação chegasse de forma
especial a todas aquelas pessoas que,
por diferentes motivos, não poderei
encontrar e a todos os cubanos
espalhados pelo mundo.

Como o Senhor Presidente sublinhou,
neste ano de 2015, celebra-se o
octogésimo aniversário do



estabelecimento de relações
diplomáticas ininterruptas entre a
República de Cuba e a Santa Sé. A
Providência permitiu-me chegar hoje
a esta amada nação, seguindo os
passos indeléveis do caminho aberto
pelas memoráveis viagens
apostólicas feitas a esta Ilha pelos
meus dois predecessores, São João
Paulo II e Bento XVI. Sei que a sua
lembrança desperta gratidão e afecto
no povo e nas autoridades de Cuba.
Hoje renovamos estes laços de
cooperação e amizade, para que a
Igreja continue a acompanhar e
encorajar o povo cubano nas suas
esperanças, nas suas preocupações,
com liberdade e todos os meios
necessários para levar o anúncio do
Reino até às periferias existenciais da
sociedade.

Além disso, esta viagem apostólica
coincide com o I centenário da
declaração da Virgem da Caridade do
Cobre como Padroeira de Cuba, por

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/travels/1998/travels/documents/trav_cuba-1998.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/travels/1998/travels/documents/trav_cuba-1998.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/travels/2012/outside/documents/messico-cuba.html


Bento XV. Foram os veteranos da
Guerra da Independência que,
movidos por sentimentos de fé e
patriotismo, pediram que a Virgem 
mambisa [cubana] fosse a padroeira
de Cuba enquanto nação livre e
soberana. Desde então, Ela
acompanhou a história do povo
cubano, sustentando a esperança que
preserva a dignidade das pessoas nas
situações mais difíceis e defendendo
a promoção de tudo o que dignifica o
ser humano. A sua devoção crescente
é um testemunho visível da presença
da Virgem Maria na alma do povo
cubano. Durante estes dias, terei
oportunidade de ir ao Santuário do
Cobre, como filho e como peregrino,
rezar à nossa Mãe por todos os seus
filhos cubanos e por esta amada
nação, para que caminhe por sendas
de justiça, paz, liberdade e
reconciliação.

Geograficamente, Cuba é um
arquipélago que abre para todas as



rotas, possuindo um valor
extraordinário de «chave» entre
norte e sul, entre leste e oeste. A sua
vocação natural é ser ponto de
encontro para que todos os povos se
reúnam na amizade, como sonhou
José Martí, «mais além da língua dos
istmos e da barreira dos mares» («A
Conferência Monetária das
Repúblicas da América», em Obras
escogidas II, Havana 1992, 505). Este
mesmo desejo, exprimiu-o São João
Paulo II com o seu ardente apelo
para que «Cuba, com todas as suas
magníficas possibilidades, se abra ao
mundo e o mundo se abra a
Cuba» (Discurso na cerimónia de
acolhimento, 21/1/1998, 5).

Desde há vários meses, temos sido
testemunhas dum acontecimento que
nos enche de esperança: o processo
de normalização das relações entre
dois povos, após anos de
afastamento. É um processo, é um
sinal da vitória da cultura do

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1998/january/documents/hf_jp-ii_spe_19980121_lahavana-arrival.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/1998/january/documents/hf_jp-ii_spe_19980121_lahavana-arrival.html


encontro, do diálogo, do «sistema da
valorização universal (…) sobre o
sistema, morto para sempre, de
dinastia e de grupos», dizia José
Martí (obra citada). Encorajo os
responsáveis políticos a prosseguir
por este caminho e a desenvolver
todas as suas potencialidades, como
prova do alto serviço que são
chamados a prestar em favor da paz
e do bem-estar dos seus povos e de
toda a América, e como exemplo de
reconciliação para o mundo inteiro.
O mundo precisa de reconciliação,
nesta atmosfera de III Guerra
Mundial por etapas que estamos a
viver.

Coloco estes dias sob a intercessão da
Virgem da Caridade do Cobre, dos
Beatos Olallo Valdés e José Lopéz
Pieteira e do Venerável Félix Varela,
grande propagador do amor entre os
cubanos e entre todos os homens,
para que aumentem os nossos laços



de paz, solidariedade e respeito
mútuo.

Mais uma vez, muito obrigado,
Senhor Presidente!

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/quem-nao-
vive-para-servir-nao-serve-para-viver/

(11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/quem-nao-vive-para-servir-nao-serve-para-viver/
https://opusdei.org/pt-br/article/quem-nao-vive-para-servir-nao-serve-para-viver/
https://opusdei.org/pt-br/article/quem-nao-vive-para-servir-nao-serve-para-viver/

	"Quem não vive para servir, não serve para viver"
	Homilia do Santo Padre - Basílica Menor do Santuário da Virgem da Caridade do Cobre (22 de setembro)
	Discurso do Santo Padre no encontro com as famílias em Cuba (22 de setembro)
	Homilia da Santa Missa na Praça da Revolução em Holguín (21 de setembro)
	Saudação aos jovens no Centro Cultural Padre Félix Varela em Havana (20 de setembro)
	Homilia da celebração das vésperas com sacerdotes, consagrados e seminaristas (20 de setembro)
	Homilia da Santa Missa na Praça da Revolução, Havana (20 de setembro)
	DISCURSO DO SANTO PADRE - Aeroporto Internacional José Martí, Havana (Sábado, 19 de Setembro de 2015)


