opusdei.org

Que tipo de
formacao os fiéis do
Opus Dei recebem?

Os fiéis do Opus Dei vivem num
mundo em constante mudanca
e sdo artesdos dessa mudanga;
para vivificar cristdmente esta
sociedade, precisam melhorar
sempre a propria formacao. E
qual é o centro da formacao
que se da no Opus Dei?

10/05/2021

Depois de ter rezado, Jesus Cristo
escolheu os seus apostolos (cfr.Lc 6,



12-16), e pode-se dizer que os foi
formando aos poucos para a sua
missdo. “Jesus comecou a fazer e a
ensinar”, explica Sdo Lucas nos Atos
dos Apostolos, deu-lhes “instrucoes
pelo Espirito Santo” e, depois da sua
Paixdo, continuou ensinando-lhes
durante quarenta dias “o que se
referia ao Reino de Deus” (At 1, 1-3),
dando-lhes muitas provas da sua
paixdo e da sua ressurreicdo (cfr.
Ibidem), fato historico que constitui o
fundamento de nossa fé (cfr. 1 Cor
15, 14). Em outras palavras, durante
a sua vida publica, e também depois
da sua ressurreicdo, Jesus preparou
os seus discipulos para que
pudessem continuar a sua obra de
evangelizacdo. A Igreja haveria de
ser a continuidade de Cristo até o fim
do mundo.

Qual é o nucleo de sua mensagem?
Em sua oracdo sacerdotal, Jesus
Cristo louva seu Pai-Deus e resume
em poucas palavras em que consiste



a vida a qual é chamada a pessoa
humana: “A vida eterna consiste em
que conhecam a ti, um s6 Deus
verdadeiro e a Jesus Cristo que
enviaste” (Jo 17,3). Com esta sintese,
o Senhor da conta, de alguma forma,
do cumprimento de sua missdo entre
os homens e mulheres do seu tempo:
“Eu lhes transmiti as palavras que tu
me confiaste, e eles as receberam” (Jo
17, 8). Afirma a seguir: “Por eles é
que eu rogo” (Jo 17, 9), pois todo o
seu ensinamento se baseia na sua
oracgdo, ou seja, na sua comunhdo
com o Pai e o Espirito Santo. O Verbo
eterno comunicava “as palavras da
vida eterna” (Jo 6, 68), e essas
palavras eram recebidas na Igreja,
com o impulso da oracdo de Cristo.

Bento XVI assinala a importancia
social do homem, que “realiza-se nas
relacOes interpessoais. Quanto mais
ele as vive de maneira auténtica,
tanto mais amadurece também na
propria identidade pessoal. O



homem valoriza-se ndo se isolando,
mas sim entrando em rela¢do com os
outros e com Deus”[1]. Esta realidade
verifica-se também na vida de fé: na
Igreja, “educadora de nossa fé”[2]. O
que € a Igreja? A Igreja é “o povo que
Deus reune no mundo inteiro. Existe
nas comunidades locais e realiza-se
como assembleia liturgica, sobretudo
eucaristica. Ela vive da Palavra e do
Corpo de Cristo e se torna, assim,
Corpo de Cristo”[3]. O Concilio
Vaticano II iluminou o mistério da
Igreja: “A Igreja é em Cristo como um
sacramento ou sinal e instrumento
da unido intima com Deus e da
unidade de todo o género
humano”[4]. Cada batizado traz
consigo a Igreja e é chamado a
desempenhar a missdo que Deus
confiou a Igreja para cumprir no
mundo[5].

A Igreja é “mée e educadora”[6]: “E
em Igreja, em comunhdo com todos
os batizados, que o cristdo realiza



sua vocacdo. Da Igreja recebe a
palavra de Deus, que contém 0s
ensinamentos da ‘lei de Cristo’ (Ga 6,
2). Da Igreja recebe a graca dos
sacramentos, que o sustenta ‘no
caminho’. Da Igreja aprende o
exemplo da santidade; reconhece a
figura e a fonte (da Igreja) em Maria,
a Virgem Santissima; discerne-a no
testemunho auténtico daqueles que a
vivem, descobre-a na tradicao
espiritual e na longa historia dos
santos que o precederam que a
Liturgia celebra no ritmo do
Santoral”[7]. Em seu trabalho de
formacdo, a Igreja conta com seus
fiéis para ajudar os outros: “Na obra
de ensinar e aplicar a moral cristd, a
Igreja necessita do devotamento dos
pastores, da ciéncia dos tedlogos, da
contribuicdo de todos os cristdos e
dos homens de boa vontade. Afé e a
pratica do Evangelho proporcionam
a cada fiel uma experiéncia da vida
‘emn Cristo’ que o ilumina e o torna
capaz de apreciar as realidades



divinas e humanas segundo o
Espirito de Deus (cfr. 1 Cor 10-15).
Assim é que o Espirito Santo pode
servir-se dos mais humildes para
iluminar os sabios e os constituidos
na dignidade mais alta”[8]. Os leigos
participam ativamente deste
apostolado: “Aqueles dentre os fiéis
leigos que disso forem capazes e que
para tal se formem, podem também
prestar o seu concurso a formacao
catequética (cfr. CIC, can. 774, 776,
780), ao ensino das ciéncias sagradas
(cfr. CIC, can. 229) (...)”’[9]. Na
presente exposicdo sobre a formacao
no Opus Dei, explicar-se-a primeiro
sua necessidade (1) e seu objeto (2),
para desenvolver a seguir os cinco
aspectos de que ela se reveste e o0s
meios que a veiculam (3), contando
sempre com as disposicdes daqueles
que dela participam para que, com a
graca de Deus seja verdadeiramente
fecunda (4).



1. A necessidade da formacao no
Opus Dei

Passaram mais de vinte séculos
desde a encarnacdo do Salvador, e a
Igreja continua proclamando as suas
palavras divinas. No seio da Igreja, o
Opus Dei da a seus fiéis uma
formacdo que ndo € outra coisa do
que o prolongamento no tempo e no
espaco deste anuncio do Evangelho.
Pois é necessaria uma formacao, com
a intervencdo de outras pessoas, para
conhecer e encarnar o espirito do
Evangelho: chegar a ser plenamente
cristao “no meio do mundo” segundo
a mensagem de Sao Josemaria
Escriva: “o unico objetivo do Opus
Dei sempre foi este: contribuir para
que no meio do mundo, das
realidades e anseios seculares,
homens e mulheres de todas as racgas
e de todas as condig¢6es sociais
procurassem amar e servir a Deus e
a todos os demais, em seu trabalho
ordindrio e atraveés dele”[10]. Existe a



necessidade de uma formagdo intensa
e peculiar, para levar a prdtica o fim
sobrenatural da Obra.

Os fiéis do Opus Dei sabem que “ndo
é coisa para privilegiados, pois
podem ser divinos todos os caminhos
da terra, todos os estados, todas as
profissoes, todas as tarefas
honestas”[11] e que “a finalidade a
que o Opus Dei aspira é favorecer a
procura da santidade e o exercicio do
apostolado por parte dos cristaos que
vivem em meio do mundo, seja qual
for seu estado ou condi¢ao”[12]:
“aqueles que entendem este ideal de
santidade, a Obra proporciona os
meios espirituais e a formacao
doutrinal, ascética e apostdlica
necessaria para realiza-lo na propria
vida”[13]. Sdo Josemaria explica que
“dentro do chamado universal a
santidade, os membros do Opus Dei
recebem ademais um chamado
especial para procurarem livre e
responsavelmente chegar a



santidade e fazer apostolado em
meio do mundo, comprometendo-se
a viver um espirito especifico e a
receber ao longo de toda a sua vida
uma formacao peculiar”[14].

O conjunto de textos para a formacao
pessoal que abrimos com estas
paginas constituem, entre muitos
outros, um possivel material de apoio
para a preparacdo espiritual durante
0s meses que precedem a
incorporacdo a Obra. No marco de
uma formacao que se da oralmente,
com exemplos e testemunhos
personalizados, desenvolve ideais
segundo um espirito que, mais do
que teoria, € vida.

Nao é de estranhar que seja
necessario formar-se com a ajuda
dos outros. Como ja indicamos, a
construcao da propria identidade
depende muito das relacdes
interpessoais. Basta pensar no dom
da palavra, que é propria da pessoa



humana, e que nao se pode adquirir
sem uma aprendizagem na qual é
fundamental a ajuda dos outros[15].
A crianca pequena € precisamente
infans, literalmente “aquele que nao
sabe falar”. Este dado de fato vale
também para o desenvolvimento da
vida cristd[16]. Necessita-se da ajuda
de outros, e da graca de Deus. O
“individualismo espiritual”, pelo
contrario, isola a pessoa e impede
sua abertura aos outros e o
intercadmbio de dons[17].

Qual é, por assim dizer, o centro da
formacdo que se da no Opus Dei? O
proprio Jesus Cristo. Com efeito,
Cristo “manifesta plenamente o
homem ao proprio homem e lhe
desvela a sublimidade da sua
vocacdo”[18]. Neste sentido, a
formacdo mais profunda e completa
do homem leva-lo-a a conhecer,
amar e imitar cada vez mais a Cristo.
“O Senhor, quando roga ao Pai que
‘todos sejam um como nés também



somos um’ (Jo 17, 21-22), abrindo
perspectivas fechadas a razado
humana, sugere uma certa
semelhanca entre a unido das
pessoas divinas e a unido dos filhos
de Deus na verdade e na caridade.
Esta semelhanca demonstra que o
homem, unica criatura terrena que
Deus amou por si mesma, ndo pode
encontrar sua propria plenitude a
ndo ser na entrega sincera de si
mesmo aos outros”[19]. A formacao
dada no Opus Dei constitui uma
manifestacdo dessa entrega que se
vive na Igreja onde cada um colabora
na formacdo dos ouros.

Trata-se de uma formacao
progressiva, a imagem do modo de
atuar de Deus com os homens. E
famoso o comentdrio de Santo Irineu
de Lyon quando “fala repetidas vezes
desta pedagogia divina sob a imagem
da familiaridade mutua entre Deus e
0 homem: ‘O Verbo de Deus habitou
no homem e fez-se Filho do homem



para acostumar o homem a
apreender a Deus e acostumar Deus
a habitar no homem, segundo o
beneplacito do Pai’”’[20].

Jesus é Homem perfeito e Deus
perfeito “O Verbo de Deus, por quem
foram feitas todas as coisas,
tornando-se Ele mesmo carne e
habitando na terra, entrou como
homem perfeito na histéria do
mundo, assumindo-a e
recapitulando-a em si mesmo. “E Ele
quem nos revela ‘que Deus é amor’ (I
Jo, 4, 8), a0 mesmo tempo que nos
ensina que a lei fundamental da
perfeicdo humana é o mandamento
novo do amor”[21]. Ao mesmo tempo
em que Jesus Cristo nos revela Deus,
mostra-nos também quem € o
homem. Indica igualmente como o
homem chega a ser plenamente ele
mesmo.

“Fiunt, non nascuntur christiani”,
afirma Tertuliano[22]: ndo se nasce



cristao, mas deve-se chegar a sé-lo. O
batismo nos faz cristaos, €, porém,
necessario conhecer mais a Deus e
ama-lo. O fim do Opus Dei é fazer-
nos amar a Deus e aos outros nele na
vida didria, especialmente no
trabalho profissional e no
cumprimento dos deveres de estado.
Pode-se resumir isto em duas
palavras: santidade pessoal e
apostolado. O Opus Dei, dizia Sdo
Josemaria, leva a “descobrir que a
vida normal no mundo, o trabalho de
todos os dias, pode ser um encontro
com Deus”[23]: “em meio das coisas
mais materiais da terra é que nds
devemos santificar-nos, servindo a
Deus e a todos 0os homens”[24].

Como consegui-lo? Sdo Josemaria
afirmava que um homem, uma
mulher, “vai se fazendo pouco a
pouco, e nunca chega a se fazer
totalmente, a realizar em si mesmo
toda a perfeicdo humana de que a
natureza é capaz. Em um aspecto



determinado, pode inclusive chegar a
ser o melhor, em relacdo a todos os
demais, e talvez a ser insuperavel
nessa atividade concreta natural. No
entanto, como cristao, o seu
crescimento ndo tem limites”[25].
Neste sentido,a nossa formagado dura
toda a vida. Isto é em particular
consequéncia da condicdo secular
dos fiéis do Opus Dei, que vivem num
mundo em constante mudanca e sao,
ao mesmo tempo, artesdos dessa
mudanca. Ao mesmo tempo, todos
nos, cristdos, estamos em um
caminho que sobe sempre rumo ao
Senhor, caminho no qual, como dizia
Santo Agostinho ao falar da vida
crista, “non progredi, regredi est”[26]:
quem ndo avanca em sua luta
espiritual, retrocede. “Hoje trata-se
ndo apenas de colonizar o que esta
por cultivar, mas de intensificar o
vigor produtivo do que ja foi
cultivado; que aquilo que é fértil seja
mais fértil ainda; que os operarios



saibam que também eles sdo
messe”[27].

A pessoa humana é naturalmente
social, e o primeiro lugar do seu
crescimento é a familia. A formacao
que se da no Opus Dei leva a
valorizar a beleza da familia, pois o
lar deve ser “a primeira escola de
vida cristd”[28]. Sdo Josemaria
ensinava as pessoas casadas que em
primeiro lugar vem a familia, e o
trabalho vem depois. Nos colégios, o
mais importante também sdo as
familias: os pais. Estes devem fazer
apostolado em sua familia, a partir
da sua familia, através da sua
familia. Os Centros do Opus Dei sdo
uma extensdo da sua familia.

Os meios de formacdo sdo meios de
“transformacao”, pois “o Espirito
Santo nos renova interiormente por
uma transformacao espiritual (cfr. Ef
4,23)”[29]. Sdo “performativos”[30],
para empregar um neologismo de



Bento XVI: transformam a pessoa,
levam-na a sua perfeicdo. Sao
Josemaria, por exemplo, no final de
sua vida, quando estava doente em
certa ocasido, disse que tinha
necessidade de assistir a um Circulo
—um meio de formacdo semanal
dado na Obra. “Nemo repente fit
sanctus. Ut jumentum (Sl LXXII, 23,
24) [significa: ninguém chega a ser
santo de repente. Que eu seja como
um burro]. O burro de nora...”[31],
escreveu. Um burrinho serviu de
montaria ao Senhor em sua entrada
em Jerusalém. Os santos Padres
viram, na jumenta mae, o judaismo,
submetido ao jugo da lei, enquanto o
burrinho seria a gentilidade (cfr. Mt
21, 2): Cristo introduz todos na Igreja,
a nova Jerusalém. Santo Agostinho,
comentando o Salmo 34 (33), 3, viu
neste episodio uma chamada a
humildade e a mansidao. Sdo
Josemaria centrou a sua atengao no
trabalho do burrinho de nora e na
fecundidade da sua perseveranca.



Ninguém se faz santo de repente, é
preciso caminhar como um
burrinho. Fazia assim mencdo a
necessidade de perseverar dia apos
dia, com desejos de docilidade nas
maos divinas, e aspirando a uniao
definitiva com Deus referindo-se a
estes versiculos do Salmo 73 (72),
23-24: “Mas estarei sempre convosco,
porque voOs me tomastes pela mao.
Vossos designios me conduzirdo, e,
por fim, na gloria me acolhereis”.

2. O objetivo da formacao no Opus
Dei

Essa transformacdo, longe de
suprimir a personalidade de cada
um, torna-a mais forte. Os proprios
talentos frutificam — as “moedas” que
cada um recebeu de Deus (cfr. Mt
25,30) e que sdo as qualidades e
potencialidades pessoais — ao mesmo
tempo que, paralelamente, se vai
tirando o que poderia estragar a
imagem de Cristo: o que na realidade



nao é nosso, mas sim uma mascara
que nos desfigura. O fim do Opus Dei
resume-se em duas palavras:
santidade e apostolado; uma
unidade, como as duas faces da
mesma moeda: “ndo é possivel
separar em Cristo seu ser de Homem-
Deus e sua funcdo de redentor. O
Verbo se fez carne e veio a terra ut
omnes homines salvi fiant (1 Tm 2, 4),
para salvar todo os homens”[32]. A
formacdo que o Opus Dei da tem por
objetivo levar a pratica, com a graca
de Deus, esse fim sobrenatural e,
portanto:

a)Melhorar a vida espiritual, que € a
vida do Espirito Santo em nos: a vida
cristd, a vida “em Cristo”;

b)Compreender a Palavra de Deus,
pois a familiaridade com a Escritura
é essencial para ter uma vida crista,
segundo estas palavrasde Sao
Josemaria: “Conhecer a Jesus. Da-lo a
conhecer. Leva-lo a todos os



lugares”[33]. A palavra

“Evangelho” (Mc 1,1) significa em
primeiro lugar a boa nova da vinda
do Messias. Passou a designar os
quatro livros de Mateus, Marcos,
Lucas e Jodo, que foram escritos em
primeiro lugar, para fortalecer a fé
dos que acreditavam em Jesus Cristo
(cfr. Lc 1, 4; Jo, 20, 31). Um grande
historiador do século XX denunciou o
que chama ao mesmo tempo um
“erro” e um “engano”: “a ideia
ingénua de que se pode ter acesso a
Escritura Santa sem nenhuma
preparacdo, que basta a boa
vontade”[34]; e explicava: “a Biblia
ndo cessou de viver na Igreja, de ser
lida na Igreja, comentada, entendida,
aplicada”[35]. A compreensdo da
Sagrada Escritura é facilitada pelas
notas de rodapé em suas edicdes.
Para isto Sdo Josemaria impulsionou
uma edicao da Sagrada Biblia -
publicada por Eunsa (Pamplona 1997
— 2004) em cinco volumes - que
oferece notas abundantes, com textos



do Magistério, de Padres, de
Doutores e de santos, e introducdes
seguindo orientag¢des do Concilio
Vaticano II[36]. A edicdo abreviada
do Novo Testamento (1999) também
ajuda a familiarizar-se com os livros
sagrados, a compreender o seu
conteudo e a sua estrutura;

c)Conhecer a doutrina da Igreja. Para
isto, os textos de referéncia sao
oCatecismo da Igreja Catolica (1997) e
0 seu Compéndio (2005). O Catecismo
foi escrito para os pastores da Igreja,
para os fiéis e para todo homem que
peca razao da esperanca do
catolico[37]. Foi pensado como a
expressao da fé comum da Igreja e
como tal se firmou. E “um verdadeiro
instrumento de apoio para a fé,
especialmente para aqueles que se
preocupam com a formacdo dos
cristaos, tdo importante em nosso
contexto cultural”[38]. Aqueles que
fazem ou fizeram estudos superiores
ndo podem desculpar-se com a ideia



de que se trata de um texto
excessivamente dificil para eles:
devem conseguir um nivel de
formacdo teoldgica pelo menos
equivalente ao de sua formacao
profissional. Naturalmente o estudo
do Catecismo deve ser acompanhado
pela leitura da Biblia e o
conhecimento dos ensinamentos dos
Padres da Igreja e do Magistério:
nisso se deve indicar especialmente,
em nossa época, os textos do
Vaticano II e as enciclicas dos Papas
Jodo Paulo II e Bento XVI.
Precisamente noCatecismo da Igreja
Catolica, explica Bento XVI, “pde-se
de manifesto a riqueza do
ensinamento que a Igreja recebeu,
guardou e ofereceu em seus dois mil
anos de histdria. Da Sagrada
Escritura aos Padres da Igreja, dos
Mestres da teologia aos Santos de
todos os séculos, o Catecismo oferece
uma memoria permanente dos
diferentes modos como a Igreja
meditou sobre a fé e progrediu na



doutrina, para dar certeza aos
crentes em sua vida de fé”[39]. Os
“conteudos fundamentais da fé” — diz
o Papa - estdo “sintetizados
sistemadtica e organicamente no
Catecismo”[40]. Bento XVI explica
que a sua estrutura “apresenta o
desenvolvimento da fé até abordar
os grandes temas da vida cotidiana.
Através das suas paginas se descobre
que tudo o que é apresentado ndo é
uma teoria, mas o encontro com uma
Pessoa que vive na Igreja. A
profissao de fé segue-se, de fato, a
explicacdo da vida sacramental, na
qual Cristo esta presente e atua, e
prossegue a construcdo da sua Igreja.
Sem a liturgia e os sacramentos, a
profissdo de fé ndo teria eficacia,
pois careceria da graca que sustenta
o testemmunho dos cristdos. Do
mesmo modo o ensinamento do
Catecismo sobre a vida moral
adquire o seu pleno sentido quando
se poe em relacdo com a fé, a liturgia
e a oracao”[41].



Por outro lado, esses meios
contribuem para a formacao da
consciéncia: “E preciso formar a
consciéncia, e esclarecer o juizo
moral. Uma consciéncia bem
formada é reta e veraz. Formula seus
juizos segundo a razdo, conforme o
bem verdadeiro querido pela
sabedoria do Criador. A educacdo da
consciéncia € indispensavel para
seres humanos submetidos a
influéncias negativas e tentados pelo
pecado de preferir seu juizo proprio
e de rejeitar os ensinamentos
autorizados”[42]. Esta educacdo da
consciéncia, afirma o Catecismo,
“garante a liberdade e engendra a
paz do coracdo”. E acrescenta: “Na
formacdo da consciéncia a Palavra
de Deus € a luz que nos ilumina; é
preciso que a assimilemos na fé e na
oracdo, e a ponhamos em pratica. E
preciso ainda que examinemos nossa
consciéncia atendendo a cruz do
Senhor. Somos assistidos pelos dons
do Espirito Santo, ajudados pelo



testemunho ou os conselhos de
outros e guiados pelo ensinamento
autorizado da Igreja”[43].

d)Aprofundar no conhecimento do
espirito da Obra. Tocamos aqui algo
que é a0 mesmo tempo, por assim
dizer, proprio do Opus Dej, e ao
mesmo tempo esta presente no
Evangelho. O espirito do Opus Dei foi
aprovado pela Igreja, de modo
especial com os Estatutos, que a
Santa Sé lhe deu[44]. A palavra
“espirito” evoca algo que vivifica
tudo, que irriga toda a vida e cada
acdo humana. D4 uma particular
fisionomia espiritual, uma
parecenca, como comentava certa
vez 0 entdo Prelado do Opus Dej, o
Bem-Aventurado Alvaro del Portillo
durante uma viagem pastoral ao
Japao. O espirito do Opus Dei
compreende a unidade de vida, a
secularidade, a liberdade e a
responsabilidade pessoais nos


https://opusdei.org/pt-br/article/estatutos-do-opus-dei-espanhol/
https://opusdei.org/pt-br/alvaro-del-portillo/

assuntos temporais, etc. Tem dois
aspectos essenciais:

— como fundamento, a filiacdo divina
em Cristo. Trata-se ndo so de saber
que Deus é um Pai misericordioso,
mas de sentir e tornar presente esta
realidade ao longo de todo o dia;

— “0 eixo — a dobradic¢a - sobre a qual
gira todo o trabalho de santificacgdo,
propria e alheia, é o trabalho
profissional realizado do melhor
modo possivel, em unido com Jesus
Cristo e com o desejo de servir aos
outros”[45];

e)Aprender a fazer apostolado
segundo o espirito do Opus Dei. Ha
muitos modos de se transmitir a
mensagem evangeélica na Igreja. Os
fiéis do Opus Dei aprendem a viver
de novo o que aconteceu com 0s
primeiros discipulos do Senhor.
Andreé encontrou Simao, seu irmao,
falou-lhe de Cristo e o levou ao
Mestre. Filipe, que tinha encontrado



Jesus levou-lhe Natanael. Tudo foi
feito de modo natural. Sdo Josemaria
ensinava assim a fazer um
apostolado de amizade e confidéncia:
enobrece-se a auténtica amizade
humana, que implica uma certa
abertura mutua da alma, levando-a
ao terreno sobrenatural. Muitas
vezes, este apostolado se faz de igual
para igual e ddo-se ao mesmo tempo
a descoberta do Opus Deie o
crescimento e intimidade com Jesus e
em espirito apostélico. E Deus quem
da o crescimento (cfr. 1 Cor 3, 6). “A
semente nasce e cresce — diz o
Senhor - sem que o semeador saiba
como” (Mc 4, 28). O cristdo pode
crescer no exercicio das virtudes que
facilitam o apostolado: por exemplo,
o dom de linguas, a capacidade de
empatia, 0o bom humor, a humildade,
a generosidade no emprego do
tempo.

2.0s cinco aspectos da formacdo e
0Ss meios



Quanto a formacdo dada no Opus
Dei, S40 Josemaria considerava cinco
aspectos: humano, espiritual,
doutrinal-religioso, apostolico e
profissional[46]. Em que consistem?

— Formagdo Humana: As virtudes
humanas, comecando pelas quatro
virtudes cardeais (prudéncia, justica,
temperanca, fortaleza), devem
crescer ao longo da vida. Entre elas,
Sao Josemaria sublinhava com
frequéncia a simplicidade, a
sinceridade e a laboriosidade.

— Formacgado espiritual, que leva cada
pessoa a sentir-se a todo momento
filha de Deus. A filiacdo divina €, com
efeito, o fundamento do espirito do
Opus Dei. Esta formacdo implica a
aprendizagem da oracao, que
constitui um encontro com Deus, e
acompanha a frequéncia dos
sacramentos, especialmente a
Sagrada Eucaristia e a Peniténcia.



— Formacgao doutrinal-religiosa, para
chegar a uma inteligéncia da fé que
satisfaca o convite de Sdo Pedro:
estar “sempre prontos a responder
para vossa defesa a todo aquele que
vos pedir a razdo de vossa esperanca,
mas fazei-o com suavidade e
respeito. Tende uma consciéncia
reta” (1 Pd 3, 15-16). Todo cristdo,
além disso, deve adquirir uma
formacao doutrinal: “Entendo por
doutrina o conhecimento suficiente
que cada fiel deve ter da missao total
da Igreja e da peculiar participagao, e
conseguinte responsabilidade
especifica, que lhe corresponde nessa
missdo unica”[47].

— Formagdo apostolica: trata-se de
aprender a dar testemmunho da
propria fé. Sdo Josemaria estimulava
a fazer um “apostolado de amizade e
confidéncia”.

— Formacgao profissional, pois o
trabalho € o eixo da santificacdo



pessoal. O Opus Dei ndo da uma
formacdo profissional determinada
(existem muitas atividades
apostolicas que se dedicam a
isso[48]), mas impulsiona seus fiéis a
estudar e a trabalhar bem, com
competéncia profissional,
atualizacdo permanente, espirito de
servico, e a oferecer este trabalho a
Deus.

Sdo Josemaria gastou-se sempre para
formar seus filhos e filhas
espirituais. O Bem-Aventurado
Alvaro del Portillo recordava: “nunca
poderei esquecer que, quando pedi a
admissdo na Obra, em julho de 1935,
o Padre, embora estivesse esgotado
devido a abundancia de trabalho,
ndo hesitou em comecar um ciclo de
aulas de formacao s6 para mim: era
um novo peso que vinha acrescentar-
se as ja numerosas atividades de que
estavam repletas as suas
jornadas”[49].



Bem depressa, Sao Josemaria deixou
de dar pessoalmente todos 0s meios
de formacdo. Andrés Vazquez de
Prada explica, com relagdo ano de
1940, que teve que “apoiar-se nos
mais antigos da Obra e pedir-lhes
que colaborassem nas tarefas de
formacdo apostolica e direcao
espiritual. Foi nesses mesmos meses
de 1940 que, com visdo ampla,
reuniu um dia os seus filhos mais
velhos e lhes anunciou que néo
dirigiria mais circulos de formacao
aos estudantes, e que seriam eles
mesmos quem se encarregasse desta
tarefa”[50].

Entre os meios de formacdo que Sao
Josemaria recomendava em
particular, todos inseridos na
experiéncia vital da Igreja, é
necessario distinguir os sacramentos,
que recobram uma importancia
extraordindria em razdo da agao de
Deus ex opere operato. Entre eles,
deve-se mencionar de modo especial,



por serem o0s que podem ser recebido
com mais frequéncia, a Santa Missa e
a Confissao.

A Santa Missa, fim de todos os
sacramentos, pode ser considerada
um meio de formacao, ja que “se a
santa Missa € vivida com atencao e
com fé, é formativa no sentido mais
profundo da palavra, pois promove a
configuracdo com Cristo”[51]. Com
efeito, a celebracdo sacramental do
mistério pascal esta unida ao culto
existencial[52]. Na Missa, a Igreja
“pede ao Pai que envie o Espirito
Santo para que faca da vida dos fiéis
uma oferenda viva a Deus mediante
a transformacdao espiritual a imagem
de Cristo, a preocupacdo pela
unidade da Igreja e a participagao
em sua missdo pelo testemunho e o
servico da caridade”[53].

Nas meditacdes, o pregador reza e
procura ajudar a rezar, a partir do
Evangelho: “E de Cristo que devemos



falar, e ndo de nds mesmos”[54]. Os
participantes desejam receber o que
o Espirito Santo quiser depositar em
seus coracoes.

Ha meios de formacao pessoais: sdo
necessarios, pois cada pessoa € unica,
livre e responsavel. O Concilio
Vaticano II suscitou um novo impulso
para a pratica do Sacramento da
Peniténcia, “com vistas a uma maior
frequéncia do sacramento, que se
percebe estar cumulado de amor
misericordioso do Senhor”[55]. E
chamado também “Sacramento da
Reconciliacdo” e pode incluir, além
dos atos essenciais do sacramento — a
confissdo dos pecados, com
contricdo, a absolvicdo e a peniténcia
imposta pelo sacerdote — uma
verdadeira direcdo espiritual[56]: o
confessor pode dar conselhos,
animar, manifestando sempre o
poder infinito da misericordia
divina.



Um meio de formacao pessoal
importante é a conversa fraterna ou
confidéncia. Como dao entender
essas denominacdes, trata-se de uma
breve conversa fraterna, semanal
(quinzenal para os
Supernumerarios), de ajuda
espiritual, que deve estar plena de
sinceridade e confianca. A correcao
fraterna, de raizes evangélicas,
constitui outra ajuda a qual se tem
direito.

Existem também meios de formacao
coletivos, dirigidos a varias pessoas
ao mesmo tempo.

O Circulo (chamado “breve” para os
Numerarios e Adscritos, “de estudo”
para os Supernumerarios) nao
costuma passar de 30-45 minutos.
Além de um breve comentario do
Evangelho do dia, hd uma palestra
sobre um aspecto da vida espiritual e
um exame de consciéncia.



O Retiro, que dura varios dias,
costuma ser feito uma vez por ano.
Trata-se de um momento propicio
para afastar-se da agitacdo da vida
cotidiana, e voltar a ela com mais
forcas espirituais e grandes desejos
de apostolado: é oportunidade para
uma nova conversao[57].

Os recolhimentos mensais, com
algumas horas de duracgdo, permitem
olhar a propria vida com uma
melhor perspectiva e recolher-se
mais com o Senhor.

O Curso anual, de maior duracdo (de
uma a trés semanas), permite unir
descanso — gracas, por exemplo, a
pratica mais intensa de algum
esporte, passeios, etc. — e
aprofundamento na doutrina
catolica. H4, por exemplo, aulas de
Filosofia e de Teologia e palestras de
formacao.

A formacdo ndo se limita a meios. A
vida toda, de alguma forma,



contribui para forjar a
personalidade, e em particular o
exemplo pessoal, pois a formacdo
crista se realiza num contexto
existencial: “Lembra-te com
constancia que colaboras na
formacdo espiritual e humana dos
que te rodeiam e de todas as almas -
até ai chega a bendita Comunhao dos
Santos — em qualquer momento:
quando trabalhas e quando
descansas; quando se te vé alegre ou
preocupado; quando na tua tarefa no
meio da rua fazes a tua oracao de
filho de Deus e transcende
exteriormente a paz da tua alma;
quando se nota que sofrestes — que
chorastes — e sorris”[58]. Um
paradigma da formacao é o trabalho
da administracdo nos Centros: forma
por suas obras.

4. Algumas disposicoes para
participar nos meios de formacao



As disposicdes de uma pessoa que foi
admitida no Opus Dei sdo de
abertura do coracdo a graca divina. A
Obra compromete-se a dar
precisamente uma formacao que o
fiel se compromete a receber. Se a
pessoa ja é mais velha, com muita
experiéncia da vida e, se for o caso,
também da vida crista, nem por isto
escuta como se ja soubesse tudo. Ela
tende antes a renovar-se por dentro,
sabendo que “para vinho novo, odres
novos” (Mc 2, 22). Essa juventude de
espirito ndo € ingenuidade forgada,
mas antes, entusiasmo da primeira
vez, atitude ativa que leva a
comparar o que se ouve com a
propria vida. Nao se trata apenas por
exemplo, de aprender como oferecer
o trabalho a Deus, mas de ver como o
fazemos.

Isto vale também para quem ja esta
ha anos na Obra. Embora saibam
talvez “o que nos vao dizer”, ndo
ignoram ao mesmo tempo que a



pessoa se mantém jovem quando
esta sempre desejosa de aprender,
ndo so para melhorar mas para
ajudar talvez com mais acerto aos
outros na nova evangelizacdo.

Ao receber os meios de formacao, sdo
importantes:

— A humildade, que leva a
reconhecer a verdade de que nao so
ndo sabemos tudo, mas que ha
muitas coisas que ndo conseguimos
viver. “As vezes, desejariamos ser 0s
melhores sob qualquer aspecto e em
qualquer nivel. E, como isso ndo é
possivel, nasce um estado de
desorientacdo e de ansiedade, ou até
de desanimo e de tédio”[59].

— A retiddo de intencdo, que impede
0 “aprender s6 para saber mais”, mas
convida a aprender para amar mais
a Deus e aos outros, ajudando-os,
evitando a tentacdo de querer ser o
melhor em tudo, o que ndo teria
sentido. Trata-se de acrescentar a



propria vida o que se ouve: Sdo Tiago
assim convidara os cristdos: “Recebei
com mansidado a palavra em vos
semeada, que pode salvar as vossas
almas. Sede cumpridores da palavra
e ndo apenas ouvintes; isso
equivaleria a vos enganardes a vos
mesmos” (Tg 1, 21-22). SO assim se
cresce em filiacdo divina: “Minha
mae e meus irmao sdo estes, que
ouvem a palavra de Deus e a
observam” (Lc. 8, 21); isto nos leva a
anotar algumas ideias que mais nos
agradem e que mais possam servir-
nos em nossa vida crista.

— A simplicidade, para, por exemplo,
perguntar o que ndo entendemos
sem vergonha.

— O abandono nas méaos de Deus. O
voluntarismo tende a tornar a
vontade autbnoma com relacdo a
inteligéncia e torna a inteligéncia
dependente da vontade. E
importante ndo cair no



sentimentalismo e nem no
voluntarismo, que deixam de lado a
razao, ao passo que Deus ndo é
alheio a racionalidade: “in principio
erat Verbum”, “no principio era o
Verbo”, diz o prologo de Jodo; esse
Verbo, o Logos em grego, é o Verbo
divino, a Segunda pessoa da
Santissima Trindade, cujas palavras
sdo racionais: o “discurso” cristao é
racional, logos, e fala de Deus e de
suas obras. Dai a importancia do
esforco da inteligéncia para assimilar
bem o que se ouve e torna-lo pessoal.
Quando Pilatos perguntou a Jesus:
“Es tu o Rei dos judeus?”, o Senhor
lhe respondeu: “Dizes isso por ti
mesmo, ou foram outros que to
disseram de mim” (Jo 18, 33-34). Em
um momento em que se coloca a
questdo essencial da identidade de
Jesus Cristo, o Senhor manifesta a
importancia de uma busca e uma
resposta pessoais. A razdo deve, ao
mesmo tempo, saber humilhar-se e
deixar-se iluminar pela fé e



entender, como dizia Pascal, que
“Conhecemos a verdade, nao
somente pela razdo, mas ainda pelo
coracao”[60].

Junto a responsabilidade pessoal, é
essencial o exercicio da liberdade.
Quando Sdo Josemaria recorda o
carater essencialmente espiritual do
Opus Dei e do seu trabalho de
formacdo, vem logo a seus labios o
conceito de liberdade. Explica, com
efeito, que a formacado que a Obra da
“ndo so respeita a liberdade” dos
seus fiéis, “mas faz com que tomem
clara consciéncia dela”[61].
Acrescenta que “para conseguirem a
perfeicdo cristd na respectiva
profissao ou oficio”, os fiéis do Opus
Dei “necessitam adquirir uma
formacdo que lhes permita
administrar a sua liberdade: com
presenca de Deus, com piedade
sincera, com doutrina”[62]. S6 assim
podem crescer nas virtudes e fazer
frutificar os proprios talentos, pois,



“os homens precisam ser e sentir-se
pessoas livres”[63].

Em todo esfor¢o de formacdo, é
essencial ndo perder de vista a
primazia de Deus: esta exigéncia
apoia-se no amor e na graca de Deus.
E bem sabido que Peldgio, monge
irlandés, do século V, negava a
transmissdo do pecado original e,
portanto, minimizava a necessidade
da graca divina, como se fosse
apenas uma luz sobre o fim e a
coroacdo dos esforcos. Dai a sua
excessiva preocupacao pelo esforgo
asceético, que o fez perder de vista a
importancia do dom de Deus e levou
a Igreja a condenar este enfoque[64].
No proprio Deus, o ser que a
inteligéncia apreende é regra do
querer. Nem tudo na vida é repeticao
de atos. Importa saber dar sentido a
esta vida, descobrir o amor de Deus,
amar os outros na sua luta didria.



Toda a formacdo, em suma, fala de
Deus e ensina a amar a Deus e ao
proximo: identifica-nos com Cristo.
Na hora de receber a formacao
crista, é bom recorrer a Virgem
Maria que, no mistério da Visitacdo a
sua prima Isabel, tendo o Verbo em
seu seio, manifestou os sentimentos
da sua alma com esse canto de
louvor a Deus. “Magnificat anima
mea Dominum” (Lc. 1, 46): Santa
Maria proclama as grandezas do
Senhor, a Virgem afirma que a sua
alma se torna grande para o Senhor.
Recorremos a sua intercessdo para
que a formacdo que recebemos dilate
0 nosso coracdo para receber a Deus
e, n’Ele, abra-o a humanidade inteira.

Guillaume Derville

Artigo publicado em agosto 2012 no
site Collationes.org



https://www.collationes.org/recurso/9/20/1-formacion

Bibliografia basica

SAO JOSEMARIA ESCRIVA,
Conversaciones. Edicion critico-
historica preparada sob a diregdo de
José Luis Illanes, Rialp, Madri 2012;
em particular os nn. 2, 10, 26, 34,
53-54, 60-61, 84, 88, 99.

JAVIER ECHEVARRIA, Prelado do
Opus Dei, Carta pastoral, 2 de
outubro de 2011, em Romana 53
(2011). Nesta carta, o Prelado do
Opus Dei considera sucessivamente
0s cinco aspectos da formacao que se
da na Prelazia: humano, espiritual,
doutrinal-religioso, apostolico e
profissional.

[1] BENTO XVI, Enc. Caritas in
veritate, n. 53.

[2] Catecismo da Igreja Catolica, n.
169.


https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-do-dia-2-de-outubro-de-2011/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-do-dia-2-de-outubro-de-2011/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-do-dia-2-de-outubro-de-2011/

[3] Ibidem, n. 752.

[4] CONCILIO VATICANO II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 1

[5] Cfr. Catecismo da Igreja Catdlica,
n. 871.

[6] SAO JOAO XXIII, Enc. Mater et
magistra. Cfr. Catecismo da Igreja
Catolica, n. 2030-2051.

[7] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2030.

[8] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2038.

[9] Ibidem, n. 906.

[10] SAO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
10.

[11] SAO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
26.

[12] Ibidem, n. 60. Cfr. CIC, can.211
(difundir a Palavra de Deus é um



direito juridico e um dever moral do
cristdo); CARLOS J. ERRAZURIZ M.,
Corso fondamentale sul diritto nella
Chiesa, I. Introduzione. I soggetti
ecclesiali di diritto, Giuffre Ed., Mildo
2009, pp. 215-216.

[13] SAO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
60.

[14] Ibidem, n. 61.

[15] Cfr. JOSEPH RATZINGER -
BENTO XVI, L’elogio della coscienza,
Cantagalli, Siena 2009, p. 157, citando
R. Spaemann. A traducdo é nossa.

[16] Cfr. JOAO PAULO II, Enc. Fides et
ratio, n. 31; CONCILIO VATICANO II,
Const. Past. Gaudium et spes, n. 12.

[17] Cfr. CONGRACAO PARA A
DOUTRINA DA FE, Nota doutrinal
sobre alguns aspectos da
evangelizacdo, 3 de dezembro de
2007, n. 5.



[18] CONCILIO VATICANO II, Const.
past. Gaudium et spes, n. 22.

[19] Ibidem, n. 24.

[20] Catecismo da Igreja Catolica, n.
53, citando SANTO IRINEU DE LYON,
Adversus haereses, 3, 20.

[21] CONCILIO VATICANO II, Const
past. Gaudium et spes, n. 22.

[22] Apologeticum, XVIIL.

[23] SAO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
70.

[24] Ibidem, n. 113.

[25] SAO JOSEMARIA, Carta, 24-
I1I-1941, citado em JAVIER
ECHEVARRIA, Carta pastoral, 2 de
outubro de 2011, n. 3.

[26] SANTO AGOSTINHO,Sermo 69,
15.



[27] SAO JOSEMARIA,Carta, 13 de
janeiro de 1945, citado em ANDRES
VAZQUEZ DE PRADA, O Fundador do
Opus Dei, II. Deus e Auddcia,
Quadrante, Sdo Paulo, 2004, p. 469.

[28] Catecismo da Igreja Catolica, n.
1657.

[29] Ibidem, n. 1695.

[30] BENTO XVI, Enc. Spe salvi, nn.
2,4,10.

[31] SAO JOSEMARIA, Palestra em
Vitoria, 22 de agosto de 1938, citado
em Caminho. Edi¢do comentada por
Pedro Rodriguez, Quadrante, Sdo
Paulo, 2014, p. 911.

[32] IDEM, E Cristo que passa, n. 106.

[33] SAO JOSEMARIA, nota
manuscrita, fac-simile publicado em
POSTULACAO GERAL DO OPUS DEI,
O beato Josemaria Escrivad, Fundador
do Opus Dei, Roma 1992, p.127 (trata-



se do livro que acompanhou a
beatificagdo de Josemaria).

[34] HENRI IRENEE MARROU,
Liminaire, em “Lectures actuelles de
la Bible, “Les quatre fleuves” 7
(1977), Seuil, Paris, p.4.

[35] Ibidem, p. 5.

[36] Cfr. Const dogm. Dei Verbum, n.
22.

[37] Cfr. JOAO PAULO II, Const. Apost.
Fidei depositum, n.4.

[38] BENTO XVI, Carta apost. em
forma de Motu proéprio Porta fidei, 11
de outubro de 2011, n. 12.

[39] Ibidem, n. 11.
[40] Ibidem.
[41] Ibidem.

[42] Catecismo de Igreja Catdlica, n.
1783.



[43] Ibidem. Nn.1784-1785.

[44] Cfr. JOAO PAULO II, Const. Apost.
Ut sit, 28 de novembro de 1982;
AMADEO DE FUENMAYOR,
VALENTIN GOMEZ-IGLESIAS, JOSE
LUIS LLANES, El itinerario juridico
del Opus Dei. Historia y defensa de un
carisma, Eunsa (“Coleccion
canodnica”), Pamplona 1989, cap. X, §
9.

[45] JAVIER ECHEVARRIA, Carta
pastoral, 2 de outubro de 2011, n. 13.

[46] Cfr. JAVIER ECHEVARRIA, Carta
pastoral, 2 de outubro de 2011.

[47] SAO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
2.

[48] Vid. ERNST BURKHART, Obras
corporativas.

[49] ALVARO DEL PORTILLO,
Entrevista sobre o Fundador do Opus
Dei, Quadrante, Sdo Paulo 1994.


https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-sao-as-obras-corporativas-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-sao-as-obras-corporativas-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-sao-as-obras-corporativas-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-sao-as-obras-corporativas-do-opus-dei/

[50] SAO JOSEMARIA,Carta, 13 de
janeiro de 1945, citado em ANDRES
VAZQUEZ DE PRADA, O Fundador do
Opus Dei, II. Deus e Auddcia,
Quadrante, Sdo Paulo, 2004, p. 537.

[51] BENTO XVI, Exhort. apost.
Sacramentum caritatis, n. 80.

[52] Cfr.ibidem, n. 70-71.

[53] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1109.

[54] SAO JOSEMARIA, ECristo que
passa, n. 163.

[55] JOAO PAULO II, Exhort. Apost.
Reconciliatio et poenitentia, n. 31.

[56] Cfr. Ibidem, n. 32.

[57] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Decr. Apostolicam actuositaten, n. 32.

[58] SAO JOSEMARIA, Forja, n. 846.

[59] IDEM, Entrevistas, n. 88.



[60] BLAISE PASCAL, Pensées.

[61] SAO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
53.

[62] Ibidem.
[63] Ibidem, n. 34.

[64] Nos Concilios de Cartago (418) e
Orange (529), e em uma carta do
Papa Celestino I (431).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/que-tipo-de-
formacao-os-fieis-do-opus-dei-recebem/
(27/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/que-tipo-de-formacao-os-fieis-do-opus-dei-recebem/
https://opusdei.org/pt-br/article/que-tipo-de-formacao-os-fieis-do-opus-dei-recebem/
https://opusdei.org/pt-br/article/que-tipo-de-formacao-os-fieis-do-opus-dei-recebem/

	Que tipo de formação os fiéis do Opus Dei recebem?

