
opusdei.org

Que tipo de
formação os fiéis do
Opus Dei recebem?

Os fiéis do Opus Dei vivem num
mundo em constante mudança
e são artesãos dessa mudança;
para vivificar cristãmente esta
sociedade, precisam melhorar
sempre a própria formação. E
qual é o centro da formação
que se dá no Opus Dei?

10/05/2021

Depois de ter rezado, Jesus Cristo
escolheu os seus apóstolos (cfr.Lc 6,



12-16), e pode-se dizer que os foi
formando aos poucos para a sua
missão. “Jesus começou a fazer e a
ensinar”, explica São Lucas nos Atos
dos Apóstolos, deu-lhes “instruções
pelo Espírito Santo” e, depois da sua
Paixão, continuou ensinando-lhes
durante quarenta dias “o que se
referia ao Reino de Deus” (At 1, 1-3),
dando-lhes muitas provas da sua
paixão e da sua ressurreição (cfr. 
Ibidem), fato histórico que constitui o
fundamento de nossa fé (cfr. 1 Cor
15, 14). Em outras palavras, durante
a sua vida pública, e também depois
da sua ressurreição, Jesus preparou
os seus discípulos para que
pudessem continuar a sua obra de
evangelização. A Igreja haveria de
ser a continuidade de Cristo até o fim
do mundo.

Qual é o núcleo de sua mensagem?
Em sua oração sacerdotal, Jesus
Cristo louva seu Pai-Deus e resume
em poucas palavras em que consiste



a vida à qual é chamada a pessoa
humana: “A vida eterna consiste em
que conheçam a ti, um só Deus
verdadeiro e a Jesus Cristo que
enviaste” (Jo 17,3). Com esta síntese,
o Senhor dá conta, de alguma forma,
do cumprimento de sua missão entre
os homens e mulheres do seu tempo:
“Eu lhes transmiti as palavras que tu
me confiaste, e eles as receberam” (Jo
17, 8). Afirma a seguir: “Por eles é
que eu rogo” (Jo 17, 9), pois todo o
seu ensinamento se baseia na sua
oração, ou seja, na sua comunhão
com o Pai e o Espírito Santo. O Verbo
eterno comunicava “as palavras da
vida eterna” (Jo 6, 68), e essas
palavras eram recebidas na Igreja,
com o impulso da oração de Cristo.

Bento XVI assinala a importância
social do homem, que “realiza-se nas
relações interpessoais. Quanto mais
ele as vive de maneira autêntica,
tanto mais amadurece também na
própria identidade pessoal. O



homem valoriza-se não se isolando,
mas sim entrando em relação com os
outros e com Deus”[1]. Esta realidade
verifica-se também na vida de fé: na
Igreja, “educadora de nossa fé”[2]. O
que é a Igreja? A Igreja é “o povo que
Deus reúne no mundo inteiro. Existe
nas comunidades locais e realiza-se
como assembleia litúrgica, sobretudo
eucarística. Ela vive da Palavra e do
Corpo de Cristo e se torna, assim,
Corpo de Cristo”[3]. O Concílio
Vaticano II iluminou o mistério da
Igreja: “A Igreja é em Cristo como um
sacramento ou sinal e instrumento
da união intima com Deus e da
unidade de todo o gênero
humano”[4]. Cada batizado traz
consigo a Igreja e é chamado a
desempenhar a missão que Deus
confiou à Igreja para cumprir no
mundo[5].

A Igreja é “mãe e educadora”[6]: “É
em Igreja, em comunhão com todos
os batizados, que o cristão realiza



sua vocação. Da Igreja recebe a
palavra de Deus, que contém os
ensinamentos da ‘lei de Cristo’ (Ga 6,
2). Da Igreja recebe a graça dos
sacramentos, que o sustenta ‘no
caminho’. Da Igreja aprende o
exemplo da santidade; reconhece a
figura e a fonte (da Igreja) em Maria,
a Virgem Santíssima; discerne-a no
testemunho autêntico daqueles que a
vivem, descobre-a na tradição
espiritual e na longa história dos
santos que o precederam que a
Liturgia celebra no ritmo do
Santoral”[7]. Em seu trabalho de
formação, a Igreja conta com seus
fiéis para ajudar os outros: “Na obra
de ensinar e aplicar a moral cristã, a
Igreja necessita do devotamento dos
pastores, da ciência dos teólogos, da
contribuição de todos os cristãos e
dos homens de boa vontade. A fé e a
prática do Evangelho proporcionam
a cada fiel uma experiência da vida
‘em Cristo’ que o ilumina e o torna
capaz de apreciar as realidades



divinas e humanas segundo o
Espírito de Deus (cfr. 1 Cor 10-15).
Assim é que o Espírito Santo pode
servir-se dos mais humildes para
iluminar os sábios e os constituídos
na dignidade mais alta”[8]. Os leigos
participam ativamente deste
apostolado: “Aqueles dentre os fiéis
leigos que disso forem capazes e que
para tal se formem, podem também
prestar o seu concurso à formação
catequética (cfr. CIC, cân. 774, 776,
780), ao ensino das ciências sagradas
(cfr. CIC, cân. 229) (...)”[9]. Na
presente exposição sobre a formação
no Opus Dei, explicar-se-á primeiro
sua necessidade (1) e seu objeto (2),
para desenvolver a seguir os cinco
aspectos de que ela se reveste e os
meios que a veiculam (3), contando
sempre com as disposições daqueles
que dela participam para que, com a
graça de Deus seja verdadeiramente
fecunda (4).



1. A necessidade da formação no
Opus Dei

Passaram mais de vinte séculos
desde a encarnação do Salvador, e a
Igreja continua proclamando as suas
palavras divinas. No seio da Igreja, o
Opus Dei dá a seus fiéis uma
formação que não é outra coisa do
que o prolongamento no tempo e no
espaço deste anúncio do Evangelho.
Pois é necessária uma formação, com
a intervenção de outras pessoas, para
conhecer e encarnar o espírito do
Evangelho: chegar a ser plenamente
cristão “no meio do mundo” segundo
a mensagem de São Josemaria
Escrivá: “o único objetivo do Opus
Dei sempre foi este: contribuir para
que no meio do mundo, das
realidades e anseios seculares,
homens e mulheres de todas as raças
e de todas as condições sociais
procurassem amar e servir a Deus e
a todos os demais, em seu trabalho
ordinário e através dele”[10]. Existe a



necessidade de uma formação intensa
e peculiar, para levar à prática o fim
sobrenatural da Obra.

Os fiéis do Opus Dei sabem que “não
é coisa para privilegiados, pois
podem ser divinos todos os caminhos
da terra, todos os estados, todas as
profissões, todas as tarefas
honestas”[11] e que “a finalidade a
que o Opus Dei aspira é favorecer a
procura da santidade e o exercício do
apostolado por parte dos cristãos que
vivem em meio do mundo, seja qual
for seu estado ou condição”[12]:
“àqueles que entendem este ideal de
santidade, a Obra proporciona os
meios espirituais e a formação
doutrinal, ascética e apostólica
necessária para realizá-lo na própria
vida”[13]. São Josemaria explica que
“dentro do chamado universal à
santidade, os membros do Opus Dei
recebem ademais um chamado
especial para procurarem livre e
responsavelmente chegar à



santidade e fazer apostolado em
meio do mundo, comprometendo-se
a viver um espírito específico e a
receber ao longo de toda a sua vida
uma formação peculiar”[14].

O conjunto de textos para a formação
pessoal que abrimos com estas
páginas constituem, entre muitos
outros, um possível material de apoio
para a preparação espiritual durante
os meses que precedem a
incorporação à Obra. No marco de
uma formação que se dá oralmente,
com exemplos e testemunhos
personalizados, desenvolve ideais
segundo um espírito que, mais do
que teoria, é vida.

Não é de estranhar que seja
necessário formar-se com a ajuda
dos outros. Como já indicamos, a
construção da própria identidade
depende muito das relações
interpessoais. Basta pensar no dom
da palavra, que é própria da pessoa



humana, e que não se pode adquirir
sem uma aprendizagem na qual é
fundamental a ajuda dos outros[15].
A criança pequena é precisamente 
infans, literalmente “aquele que não
sabe falar”. Este dado de fato vale
também para o desenvolvimento da
vida cristã[16]. Necessita-se da ajuda
de outros, e da graça de Deus. O
“individualismo espiritual”, pelo
contrário, isola a pessoa e impede
sua abertura aos outros e o
intercâmbio de dons[17].

Qual é, por assim dizer, o centro da
formação que se dá no Opus Dei? O
próprio Jesus Cristo. Com efeito,
Cristo “manifesta plenamente o
homem ao próprio homem e lhe
desvela a sublimidade da sua
vocação”[18]. Neste sentido, a
formação mais profunda e completa
do homem levá-lo-á a conhecer,
amar e imitar cada vez mais a Cristo.
“O Senhor, quando roga ao Pai que
‘todos sejam um como nós também



somos um’ (Jo 17, 21-22), abrindo
perspectivas fechadas à razão
humana, sugere uma certa
semelhança entre a união das
pessoas divinas e a união dos filhos
de Deus na verdade e na caridade.
Esta semelhança demonstra que o
homem, única criatura terrena que
Deus amou por si mesma, não pode
encontrar sua própria plenitude a
não ser na entrega sincera de si
mesmo aos outros”[19]. A formação
dada no Opus Dei constitui uma
manifestação dessa entrega que se
vive na Igreja onde cada um colabora
na formação dos ouros.

Trata-se de uma formação
progressiva, à imagem do modo de
atuar de Deus com os homens. É
famoso o comentário de Santo Irineu
de Lyon quando “fala repetidas vezes
desta pedagogia divina sob a imagem
da familiaridade mútua entre Deus e
o homem: ‘O Verbo de Deus habitou
no homem e fez-se Filho do homem



para acostumar o homem a
apreender a Deus e acostumar Deus
a habitar no homem, segundo o
beneplácito do Pai’”[20].

Jesus é Homem perfeito e Deus
perfeito “O Verbo de Deus, por quem
foram feitas todas as coisas,
tornando-se Ele mesmo carne e
habitando na terra, entrou como
homem perfeito na história do
mundo, assumindo-a e
recapitulando-a em si mesmo. “É Ele
quem nos revela ‘que Deus é amor’ (I
Jo, 4, 8), ao mesmo tempo que nos
ensina que a lei fundamental da
perfeição humana é o mandamento
novo do amor”[21]. Ao mesmo tempo
em que Jesus Cristo nos revela Deus,
mostra-nos também quem é o
homem. Indica igualmente como o
homem chega a ser plenamente ele
mesmo.

“Fiunt, non nascuntur christiani”,
afirma Tertuliano[22]: não se nasce



cristão, mas deve-se chegar a sê-lo. O
batismo nos faz cristãos, é, porém,
necessário conhecer mais a Deus e
amá-lo. O fim do Opus Dei é fazer-
nos amar a Deus e aos outros nele na
vida diária, especialmente no
trabalho profissional e no
cumprimento dos deveres de estado.
Pode-se resumir isto em duas
palavras: santidade pessoal e
apostolado. O Opus Dei, dizia São
Josemaria, leva a “descobrir que a
vida normal no mundo, o trabalho de
todos os dias, pode ser um encontro
com Deus”[23]: “em meio das coisas
mais materiais da terra é que nós
devemos santificar-nos, servindo a
Deus e a todos os homens”[24].

Como consegui-lo? São Josemaria
afirmava que um homem, uma
mulher, “vai se fazendo pouco a
pouco, e nunca chega a se fazer
totalmente, a realizar em si mesmo
toda a perfeição humana de que a
natureza é capaz. Em um aspecto



determinado, pode inclusive chegar a
ser o melhor, em relação a todos os
demais, e talvez a ser insuperável
nessa atividade concreta natural. No
entanto, como cristão, o seu
crescimento não tem limites”[25].
Neste sentido,a nossa formação dura
toda a vida. Isto é em particular
consequência da condição secular
dos fiéis do Opus Dei, que vivem num
mundo em constante mudança e são,
ao mesmo tempo, artesãos dessa
mudança. Ao mesmo tempo, todos
nós, cristãos, estamos em um
caminho que sobe sempre rumo ao
Senhor, caminho no qual, como dizia
Santo Agostinho ao falar da vida
cristã, “non progredi, regredi est”[26]:
quem não avança em sua luta
espiritual, retrocede. “Hoje trata-se
não apenas de colonizar o que está
por cultivar, mas de intensificar o
vigor produtivo do que já foi
cultivado; que aquilo que é fértil seja
mais fértil ainda; que os operários



saibam que também eles são
messe”[27].

A pessoa humana é naturalmente
social, e o primeiro lugar do seu
crescimento é a família. A formação
que se dá no Opus Dei leva a
valorizar a beleza da família, pois o
lar deve ser “a primeira escola de
vida cristã”[28]. São Josemaria
ensinava às pessoas casadas que em
primeiro lugar vem a família, e o
trabalho vem depois. Nos colégios, o
mais importante também são as
famílias: os pais. Estes devem fazer
apostolado em sua família, a partir
da sua família, através da sua
família. Os Centros do Opus Dei são
uma extensão da sua família.

Os meios de formação são meios de
“transformação”, pois “o Espírito
Santo nos renova interiormente por
uma transformação espiritual (cfr. Ef
4,23)”[29]. São “performativos”[30],
para empregar um neologismo de



Bento XVI: transformam a pessoa,
levam-na à sua perfeição. São
Josemaria, por exemplo, no final de
sua vida, quando estava doente em
certa ocasião, disse que tinha
necessidade de assistir a um Círculo
– um meio de formação semanal
dado na Obra. “Nemo repente fit
sanctus. Ut jumentum (Sl LXXII, 23,
24) [significa: ninguém chega a ser
santo de repente. Que eu seja como
um burro]. O burro de nora...”[31],
escreveu. Um burrinho serviu de
montaria ao Senhor em sua entrada
em Jerusalém. Os santos Padres
viram, na jumenta mãe, o judaísmo,
submetido ao jugo da lei, enquanto o
burrinho seria a gentilidade (cfr. Mt
21, 2): Cristo introduz todos na Igreja,
a nova Jerusalém. Santo Agostinho,
comentando o Salmo 34 (33), 3, viu
neste episódio uma chamada à
humildade e à mansidão. São
Josemaria centrou a sua atenção no
trabalho do burrinho de nora e na
fecundidade da sua perseverança.



Ninguém se faz santo de repente, é
preciso caminhar como um
burrinho. Fazia assim menção à
necessidade de perseverar dia após
dia, com desejos de docilidade nas
mãos divinas, e aspirando à união
definitiva com Deus referindo-se a
estes versículos do Salmo 73 (72),
23-24: “Mas estarei sempre convosco,
porque vós me tomastes pela mão.
Vossos desígnios me conduzirão, e,
por fim, na glória me acolhereis”.

2. O objetivo da formação no Opus
Dei

Essa transformação, longe de
suprimir a personalidade de cada
um, torna-a mais forte. Os próprios
talentos frutificam – as “moedas” que
cada um recebeu de Deus (cfr. Mt
25,30) e que são as qualidades e
potencialidades pessoais – ao mesmo
tempo que, paralelamente, se vai
tirando o que poderia estragar a
imagem de Cristo: o que na realidade



não é nosso, mas sim uma máscara
que nos desfigura. O fim do Opus Dei
resume-se em duas palavras:
santidade e apostolado; uma
unidade, como as duas faces da
mesma moeda: “não é possível
separar em Cristo seu ser de Homem-
Deus e sua função de redentor. O
Verbo se fez carne e veio à terra ut
omnes homines salvi fiant (1 Tm 2, 4),
para salvar todo os homens”[32]. A
formação que o Opus Dei dá tem por
objetivo levar à prática, com a graça
de Deus, esse fim sobrenatural e,
portanto:

a)Melhorar a vida espiritual, que é a
vida do Espírito Santo em nós: a vida
cristã, a vida “em Cristo”;

b)Compreender a Palavra de Deus,
pois a familiaridade com a Escritura
é essencial para ter uma vida cristã,
segundo estas palavrasde São
Josemaria: “Conhecer a Jesus. Dá-lo a
conhecer. Levá-lo a todos os



lugares”[33]. A palavra
“Evangelho” (Mc 1,1) significa em
primeiro lugar a boa nova da vinda
do Messias. Passou a designar os
quatro livros de Mateus, Marcos,
Lucas e João, que foram escritos em
primeiro lugar, para fortalecer a fé
dos que acreditavam em Jesus Cristo
(cfr. Lc 1, 4; Jo, 20, 31). Um grande
historiador do século XX denunciou o
que chama ao mesmo tempo um
“erro” e um “engano”: “a ideia
ingênua de que se pode ter acesso à
Escritura Santa sem nenhuma
preparação, que basta a boa
vontade”[34]; e explicava: “a Bíblia
não cessou de viver na Igreja, de ser
lida na Igreja, comentada, entendida,
aplicada”[35]. A compreensão da
Sagrada Escritura é facilitada pelas
notas de rodapé em suas edições.
Para isto São Josemaria impulsionou
uma edição da Sagrada Bíblia –
publicada por Eunsa (Pamplona 1997
– 2004) em cinco volumes – que
oferece notas abundantes, com textos



do Magistério, de Padres, de
Doutores e de santos, e introduções
seguindo orientações do Concílio
Vaticano II[36]. A edição abreviada
do Novo Testamento (1999) também
ajuda a familiarizar-se com os livros
sagrados, a compreender o seu
conteúdo e a sua estrutura;

c)Conhecer a doutrina da Igreja. Para
isto, os textos de referência são
oCatecismo da Igreja Católica (1997) e
o seu Compêndio (2005). O Catecismo
foi escrito para os pastores da Igreja,
para os fiéis e para todo homem que
peça razão da esperança do
católico[37]. Foi pensado como a
expressão da fé comum da Igreja e
como tal se firmou. É “um verdadeiro
instrumento de apoio para a fé,
especialmente para aqueles que se
preocupam com a formação dos
cristãos, tão importante em nosso
contexto cultural”[38]. Aqueles que
fazem ou fizeram estudos superiores
não podem desculpar-se com a ideia



de que se trata de um texto
excessivamente difícil para eles:
devem conseguir um nível de
formação teológica pelo menos
equivalente ao de sua formação
profissional. Naturalmente o estudo
do Catecismo deve ser acompanhado
pela leitura da Bíblia e o
conhecimento dos ensinamentos dos
Padres da Igreja e do Magistério:
nisso se deve indicar especialmente,
em nossa época, os textos do
Vaticano II e as encíclicas dos Papas
João Paulo II e Bento XVI.
Precisamente noCatecismo da Igreja
Católica, explica Bento XVI, “põe-se
de manifesto a riqueza do
ensinamento que a Igreja recebeu,
guardou e ofereceu em seus dois mil
anos de história. Da Sagrada
Escritura aos Padres da Igreja, dos
Mestres da teologia aos Santos de
todos os séculos, o Catecismo oferece
uma memória permanente dos
diferentes modos como a Igreja
meditou sobre a fé e progrediu na



doutrina, para dar certeza aos
crentes em sua vida de fé”[39]. Os
“conteúdos fundamentais da fé” – diz
o Papa – estão “sintetizados
sistemática e organicamente no 
Catecismo”[40]. Bento XVI explica
que a sua estrutura “apresenta o
desenvolvimento da fé até abordar
os grandes temas da vida cotidiana.
Através das suas páginas se descobre
que tudo o que é apresentado não é
uma teoria, mas o encontro com uma
Pessoa que vive na Igreja. À
profissão de fé segue-se, de fato, a
explicação da vida sacramental, na
qual Cristo está presente e atua, e
prossegue a construção da sua Igreja.
Sem a liturgia e os sacramentos, a
profissão de fé não teria eficácia,
pois careceria da graça que sustenta
o testemunho dos cristãos. Do
mesmo modo o ensinamento do 
Catecismo sobre a vida moral
adquire o seu pleno sentido quando
se põe em relação com a fé, a liturgia
e a oração”[41].



Por outro lado, esses meios
contribuem para a formação da
consciência: “É preciso formar a
consciência, e esclarecer o juízo
moral. Uma consciência bem
formada é reta e veraz. Formula seus
juízos segundo a razão, conforme o
bem verdadeiro querido pela
sabedoria do Criador. A educação da
consciência é indispensável para
seres humanos submetidos a
influências negativas e tentados pelo
pecado de preferir seu juízo próprio
e de rejeitar os ensinamentos
autorizados”[42]. Esta educação da
consciência, afirma o Catecismo,
“garante a liberdade e engendra a
paz do coração”. E acrescenta: “Na
formação da consciência a Palavra
de Deus é a luz que nos ilumina; é
preciso que a assimilemos na fé e na
oração, e a ponhamos em prática. É
preciso ainda que examinemos nossa
consciência atendendo à cruz do
Senhor. Somos assistidos pelos dons
do Espirito Santo, ajudados pelo



testemunho ou os conselhos de
outros e guiados pelo ensinamento
autorizado da Igreja”[43].

d)Aprofundar no conhecimento do
espírito da Obra. Tocamos aqui algo
que é ao mesmo tempo, por assim
dizer, próprio do Opus Dei, e ao
mesmo tempo está presente no
Evangelho. O espírito do Opus Dei foi
aprovado pela Igreja, de modo
especial com os Estatutos, que a
Santa Sé lhe deu[44]. A palavra
“espírito” evoca algo que vivifica
tudo, que irriga toda a vida e cada
ação humana. Dá uma particular
fisionomia espiritual, uma
parecença, como comentava certa
vez o então Prelado do Opus Dei, o 
Bem-Aventurado Álvaro del Portillo
durante uma viagem pastoral ao
Japão. O espírito do Opus Dei
compreende a unidade de vida, a
secularidade, a liberdade e a
responsabilidade pessoais nos

https://opusdei.org/pt-br/article/estatutos-do-opus-dei-espanhol/
https://opusdei.org/pt-br/alvaro-del-portillo/


assuntos temporais, etc. Tem dois
aspectos essenciais:

– como fundamento, a filiação divina
em Cristo. Trata-se não só de saber
que Deus é um Pai misericordioso,
mas de sentir e tornar presente esta
realidade ao longo de todo o dia;

– “o eixo – a dobradiça – sobre a qual
gira todo o trabalho de santificação,
própria e alheia, é o trabalho
profissional realizado do melhor
modo possível, em união com Jesus
Cristo e com o desejo de servir aos
outros”[45];

e)Aprender a fazer apostolado
segundo o espírito do Opus Dei. Há
muitos modos de se transmitir a
mensagem evangélica na Igreja. Os
fiéis do Opus Dei aprendem a viver
de novo o que aconteceu com os
primeiros discípulos do Senhor.
André encontrou Simão, seu irmão,
falou-lhe de Cristo e o levou ao
Mestre. Filipe, que tinha encontrado



Jesus levou-lhe Natanael. Tudo foi
feito de modo natural. São Josemaria
ensinava assim a fazer um
apostolado de amizade e confidência:
enobrece-se a autêntica amizade
humana, que implica uma certa
abertura mútua da alma, levando-a
ao terreno sobrenatural. Muitas
vezes, este apostolado se faz de igual
para igual e dão-se ao mesmo tempo
a descoberta do Opus Dei e o
crescimento e intimidade com Jesus e
em espírito apostólico. É Deus quem
dá o crescimento (cfr. 1 Cor 3, 6). “A
semente nasce e cresce – diz o
Senhor – sem que o semeador saiba
como” (Mc 4, 28). O cristão pode
crescer no exercício das virtudes que
facilitam o apostolado: por exemplo,
o dom de línguas, a capacidade de
empatia, o bom humor, a humildade,
a generosidade no emprego do
tempo.

2.Os cinco aspectos da formação e
os meios



Quanto à formação dada no Opus
Dei, São Josemaria considerava cinco
aspectos: humano, espiritual,
doutrinal-religioso, apostólico e
profissional[46]. Em que consistem?

– Formação Humana: As virtudes
humanas, começando pelas quatro
virtudes cardeais (prudência, justiça,
temperança, fortaleza), devem
crescer ao longo da vida. Entre elas,
São Josemaria sublinhava com
frequência a simplicidade, a
sinceridade e a laboriosidade.

– Formação espiritual, que leva cada
pessoa a sentir-se a todo momento
filha de Deus. A filiação divina é, com
efeito, o fundamento do espírito do
Opus Dei. Esta formação implica a
aprendizagem da oração, que
constitui um encontro com Deus, e
acompanha a frequência dos
sacramentos, especialmente a
Sagrada Eucaristia e a Penitência.



– Formação doutrinal-religiosa, para
chegar a uma inteligência da fé que
satisfaça o convite de São Pedro:
estar “sempre prontos a responder
para vossa defesa a todo aquele que
vos pedir a razão de vossa esperança,
mas fazei-o com suavidade e
respeito. Tende uma consciência
reta” (1 Pd 3, 15-16). Todo cristão,
além disso, deve adquirir uma
formação doutrinal: “Entendo por
doutrina o conhecimento suficiente
que cada fiel deve ter da missão total
da Igreja e da peculiar participação, e
conseguinte responsabilidade
específica, que lhe corresponde nessa
missão única”[47].

– Formação apostólica: trata-se de
aprender a dar testemunho da
própria fé. São Josemaria estimulava
a fazer um “apostolado de amizade e
confidência”.

– Formação profissional, pois o
trabalho é o eixo da santificação



pessoal. O Opus Dei não dá uma
formação profissional determinada
(existem muitas atividades
apostólicas que se dedicam a
isso[48]), mas impulsiona seus fiéis a
estudar e a trabalhar bem, com
competência profissional,
atualização permanente, espírito de
serviço, e a oferecer este trabalho a
Deus.

São Josemaria gastou-se sempre para
formar seus filhos e filhas
espirituais. O Bem-Aventurado
Álvaro del Portillo recordava: “nunca
poderei esquecer que, quando pedi a
admissão na Obra, em julho de 1935,
o Padre, embora estivesse esgotado
devido à abundância de trabalho,
não hesitou em começar um ciclo de
aulas de formação só para mim: era
um novo peso que vinha acrescentar-
se às já numerosas atividades de que
estavam repletas as suas
jornadas”[49].



Bem depressa, São Josemaria deixou
de dar pessoalmente todos os meios
de formação. Andrés Vázquez de
Prada explica, com relação ano de
1940, que teve que “apoiar-se nos
mais antigos da Obra e pedir-lhes
que colaborassem nas tarefas de
formação apostólica e direção
espiritual. Foi nesses mesmos meses
de 1940 que, com visão ampla,
reuniu um dia os seus filhos mais
velhos e lhes anunciou que não
dirigiria mais círculos de formação
aos estudantes, e que seriam eles
mesmos quem se encarregasse desta
tarefa”[50].

Entre os meios de formação que São
Josemaria recomendava em
particular, todos inseridos na
experiência vital da Igreja, é
necessário distinguir os sacramentos,
que recobram uma importância
extraordinária em razão da ação de
Deus ex opere operato. Entre eles,
deve-se mencionar de modo especial,



por serem os que podem ser recebido
com mais frequência, a Santa Missa e
a Confissão.

A Santa Missa, fim de todos os
sacramentos, pode ser considerada
um meio de formação, já que “se a
santa Missa é vivida com atenção e
com fé, é formativa no sentido mais
profundo da palavra, pois promove a
configuração com Cristo”[51]. Com
efeito, a celebração sacramental do
mistério pascal está unida ao culto
existencial[52]. Na Missa, a Igreja
“pede ao Pai que envie o Espírito
Santo para que faça da vida dos fiéis
uma oferenda viva a Deus mediante
a transformação espiritual à imagem
de Cristo, a preocupação pela
unidade da Igreja e a participação
em sua missão pelo testemunho e o
serviço da caridade”[53].

Nas meditações, o pregador reza e
procura ajudar a rezar, a partir do
Evangelho: “É de Cristo que devemos



falar, e não de nós mesmos”[54]. Os
participantes desejam receber o que
o Espírito Santo quiser depositar em
seus corações.

Há meios de formação pessoais: são
necessários, pois cada pessoa é única,
livre e responsável. O Concílio
Vaticano II suscitou um novo impulso
para a prática do Sacramento da
Penitência, “com vistas a uma maior
frequência do sacramento, que se
percebe estar cumulado de amor
misericordioso do Senhor”[55]. É
chamado também “Sacramento da
Reconciliação” e pode incluir, além
dos atos essenciais do sacramento – a
confissão dos pecados, com
contrição, a absolvição e a penitência
imposta pelo sacerdote – uma
verdadeira direção espiritual[56]: o
confessor pode dar conselhos,
animar, manifestando sempre o
poder infinito da misericórdia
divina.



Um meio de formação pessoal
importante é a conversa fraterna ou
confidência. Como dão entender
essas denominações, trata-se de uma
breve conversa fraterna, semanal
(quinzenal para os
Supernumerários), de ajuda
espiritual, que deve estar plena de
sinceridade e confiança. A correção
fraterna, de raízes evangélicas,
constitui outra ajuda à qual se tem
direito.

Existem também meios de formação
coletivos, dirigidos a várias pessoas
ao mesmo tempo.

O Círculo (chamado “breve” para os
Numerários e Adscritos, “de estudo”
para os Supernumerários) não
costuma passar de 30-45 minutos.
Além de um breve comentário do
Evangelho do dia, há uma palestra
sobre um aspecto da vida espiritual e
um exame de consciência.



O Retiro, que dura vários dias,
costuma ser feito uma vez por ano.
Trata-se de um momento propicio
para afastar-se da agitação da vida
cotidiana, e voltar a ela com mais
forças espirituais e grandes desejos
de apostolado: é oportunidade para
uma nova conversão[57].

Os recolhimentos mensais, com
algumas horas de duração, permitem
olhar a própria vida com uma
melhor perspectiva e recolher-se
mais com o Senhor.

O Curso anual, de maior duração (de
uma a três semanas), permite unir
descanso – graças, por exemplo, à
pratica mais intensa de algum
esporte, passeios, etc. – e
aprofundamento na doutrina
católica. Há, por exemplo, aulas de
Filosofia e de Teologia e palestras de
formação.

A formação não se limita a meios. A
vida toda, de alguma forma,



contribui para forjar a
personalidade, e em particular o
exemplo pessoal, pois a formação
cristã se realiza num contexto
existencial: “Lembra-te com
constância que colaboras na
formação espiritual e humana dos
que te rodeiam e de todas as almas –
até aí chega a bendita Comunhão dos
Santos – em qualquer momento:
quando trabalhas e quando
descansas; quando se te vê alegre ou
preocupado; quando na tua tarefa no
meio da rua fazes a tua oração de
filho de Deus e transcende
exteriormente a paz da tua alma;
quando se nota que sofrestes – que
chorastes – e sorris”[58]. Um
paradigma da formação é o trabalho
da administração nos Centros: forma
por suas obras.

4. Algumas disposições para
participar nos meios de formação



As disposições de uma pessoa que foi
admitida no Opus Dei são de
abertura do coração à graça divina. A
Obra compromete-se a dar
precisamente uma formação que o
fiel se compromete a receber. Se a
pessoa já é mais velha, com muita
experiência da vida e, se for o caso,
também da vida cristã, nem por isto
escuta como se já soubesse tudo. Ela
tende antes a renovar-se por dentro,
sabendo que “para vinho novo, odres
novos” (Mc 2, 22). Essa juventude de
espírito não é ingenuidade forçada,
mas antes, entusiasmo da primeira
vez, atitude ativa que leva a
comparar o que se ouve com a
própria vida. Não se trata apenas por
exemplo, de aprender como oferecer
o trabalho a Deus, mas de ver como o
fazemos.

Isto vale também para quem já está
há anos na Obra. Embora saibam
talvez “o que nos vão dizer”, não
ignoram ao mesmo tempo que a



pessoa se mantém jovem quando
está sempre desejosa de aprender,
não só para melhorar mas para
ajudar talvez com mais acerto aos
outros na nova evangelização.

Ao receber os meios de formação, são
importantes:

– A humildade, que leva a
reconhecer a verdade de que não só
não sabemos tudo, mas que há
muitas coisas que não conseguimos
viver. “Às vezes, desejaríamos ser os
melhores sob qualquer aspecto e em
qualquer nível. E, como isso não é
possível, nasce um estado de
desorientação e de ansiedade, ou até
de desânimo e de tédio”[59].

– A retidão de intenção, que impede
o “aprender só para saber mais”, mas
convida a aprender para amar mais
a Deus e aos outros, ajudando-os,
evitando a tentação de querer ser o
melhor em tudo, o que não teria
sentido. Trata-se de acrescentar à



própria vida o que se ouve: São Tiago
assim convidará os cristãos: “Recebei
com mansidão a palavra em vós
semeada, que pode salvar as vossas
almas. Sede cumpridores da palavra
e não apenas ouvintes; isso
equivaleria a vos enganardes a vós
mesmos” (Tg 1, 21-22). Só assim se
cresce em filiação divina: “Minha
mãe e meus irmão são estes, que
ouvem a palavra de Deus e a
observam” (Lc. 8, 21); isto nos leva a
anotar algumas ideias que mais nos
agradem e que mais possam servir-
nos em nossa vida cristã.

– A simplicidade, para, por exemplo,
perguntar o que não entendemos
sem vergonha.

– O abandono nas mãos de Deus. O
voluntarismo tende a tornar a
vontade autônoma com relação à
inteligência e torna a inteligência
dependente da vontade. É
importante não cair no



sentimentalismo e nem no
voluntarismo, que deixam de lado a
razão, ao passo que Deus não é
alheio à racionalidade: “in principio
erat Verbum”, “no princípio era o
Verbo”, diz o prólogo de João; esse
Verbo, o Logos em grego, é o Verbo
divino, a Segunda pessoa da
Santíssima Trindade, cujas palavras
são racionais: o “discurso” cristão é
racional, logos, e fala de Deus e de
suas obras. Daí a importância do
esforço da inteligência para assimilar
bem o que se ouve e torná-lo pessoal.
Quando Pilatos perguntou a Jesus:
“És tu o Rei dos judeus?”, o Senhor
lhe respondeu: “Dizes isso por ti
mesmo, ou foram outros que to
disseram de mim” (Jo 18, 33-34). Em
um momento em que se coloca a
questão essencial da identidade de
Jesus Cristo, o Senhor manifesta a
importância de uma busca e uma
resposta pessoais. A razão deve, ao
mesmo tempo, saber humilhar-se e
deixar-se iluminar pela fé e



entender, como dizia Pascal, que
“Conhecemos a verdade, não
somente pela razão, mas ainda pelo
coração”[60].

Junto à responsabilidade pessoal, é
essencial o exercício da liberdade.
Quando São Josemaria recorda o
caráter essencialmente espiritual do
Opus Dei e do seu trabalho de
formação, vem logo a seus lábios o
conceito de liberdade. Explica, com
efeito, que a formação que a Obra dá
“não só respeita a liberdade” dos
seus fiéis, “mas faz com que tomem
clara consciência dela”[61].
Acrescenta que “para conseguirem a
perfeição cristã na respectiva
profissão ou ofício”, os fiéis do Opus
Dei “necessitam adquirir uma
formação que lhes permita
administrar a sua liberdade: com
presença de Deus, com piedade
sincera, com doutrina”[62]. Só assim
podem crescer nas virtudes e fazer
frutificar os próprios talentos, pois,



“os homens precisam ser e sentir-se
pessoas livres”[63].

Em todo esforço de formação, é
essencial não perder de vista a
primazia de Deus: esta exigência
apoia-se no amor e na graça de Deus.
É bem sabido que Pelágio, monge
irlandês, do século V, negava a
transmissão do pecado original e,
portanto, minimizava a necessidade
da graça divina, como se fosse
apenas uma luz sobre o fim e a
coroação dos esforços. Daí a sua
excessiva preocupação pelo esforço
ascético, que o fez perder de vista a
importância do dom de Deus e levou
a Igreja a condenar este enfoque[64].
No próprio Deus, o ser que a
inteligência apreende é regra do
querer. Nem tudo na vida é repetição
de atos. Importa saber dar sentido a
esta vida, descobrir o amor de Deus,
amar os outros na sua luta diária.



Toda a formação, em suma, fala de
Deus e ensina a amar a Deus e ao
próximo: identifica-nos com Cristo.
Na hora de receber a formação
cristã, é bom recorrer à Virgem
Maria que, no mistério da Visitação à
sua prima Isabel, tendo o Verbo em
seu seio, manifestou os sentimentos
da sua alma com esse canto de
louvor a Deus. “Magnificat anima
mea Dominum” (Lc. 1, 46): Santa
Maria proclama as grandezas do
Senhor, a Virgem afirma que a sua
alma se torna grande para o Senhor.
Recorremos à sua intercessão para
que a formação que recebemos dilate
o nosso coração para receber a Deus
e, n’Ele, abra-o à humanidade inteira.

Guillaume Derville

Artigo publicado em agosto 2012 no
site Collationes.org

https://www.collationes.org/recurso/9/20/1-formacion


Bibliografia básica

SÃO JOSEMARIA ESCRIVÁ, 
Conversaciones. Edición crítico-
histórica preparada sob a direção de
José Luis Illanes, Rialp, Madri 2012;
em particular os nn. 2, 10, 26, 34,
53-54, 60-61, 84, 88, 99.

JAVIER ECHEVARRÍA, Prelado do
Opus Dei, Carta pastoral, 2 de
outubro de 2011, em Romana 53
(2011). Nesta carta, o Prelado do
Opus Dei considera sucessivamente
os cinco aspectos da formação que se
dá na Prelazia: humano, espiritual,
doutrinal-religioso, apostólico e
profissional.

[1] BENTO XVI, Enc. Caritas in
veritate, n. 53.

[2] Catecismo da Igreja Católica, n.
169.

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-do-dia-2-de-outubro-de-2011/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-do-dia-2-de-outubro-de-2011/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-pastoral-do-dia-2-de-outubro-de-2011/


[3] Ibidem, n. 752.

[4] CONCILIO VATICANO II, Const.
dogm. Lumen gentium, n. 1

[5] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 871.

[6] SÂO JOÃO XXIII, Enc. Mater et
magistra. Cfr. Catecismo da Igreja
Católica, n. 2030-2051.

[7] Catecismo da Igreja Católica, n.
2030.

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
2038.

[9] Ibidem, n. 906.

[10] SÃO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
10.

[11] SÃO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
26.

[12] Ibidem, n. 60. Cfr. CIC, cân.211
(difundir a Palavra de Deus é um



direito jurídico e um dever moral do
cristão); CARLOS J. ERRÁZURIZ M. , 
Corso fondamentale sul diritto nella
Chiesa, I. Introduzione. I soggetti
ecclesiali di diritto, Giuffrè Ed., Milão
2009, pp. 215-216.

[13] SÃO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
60.

[14] Ibidem, n. 61.

[15] Cfr. JOSEPH RATZINGER –
BENTO XVI, L’elogio della coscienza,
Cantagalli, Siena 2009, p. 157, citando
R. Spaemann. A tradução é nossa.

[16] Cfr. JOÃO PAULO II, Enc. Fides et
ratio, n. 31; CONCÍLIO VATICANO II,
Const. Past. Gaudium et spes, n. 12.

[17] Cfr. CONGRAÇÃO PARA A
DOUTRINA DA FÉ, Nota doutrinal
sobre alguns aspectos da
evangelização, 3 de dezembro de
2007, n. 5.



[18] CONCÍLIO VATICANO II, Const.
past. Gaudium et spes, n. 22.

[19] Ibidem, n. 24.

[20] Catecismo da Igreja Católica, n.
53, citando SANTO IRINEU DE LYON, 
Adversus haereses, 3, 20.

[21] CONCÍLIO VATICANO II, Const
past. Gaudium et spes, n. 22.

[22] Apologeticum, XVIII.

[23] SÃO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
70.

[24] Ibidem, n. 113.

[25] SÃO JOSEMARIA, Carta, 24-
III-1941, citado em JAVIER
ECHEVARRÍA, Carta pastoral, 2 de
outubro de 2011, n. 3.

[26] SANTO AGOSTINHO,Sermo 69,
15.



[27] SÃO JOSEMARIA,Carta, 13 de
janeiro de 1945, citado em ANDRÉS
VÁZQUEZ DE PRADA, O Fundador do
Opus Dei, II. Deus e Audácia,
Quadrante, São Paulo, 2004, p. 469.

[28] Catecismo da Igreja Católica, n.
1657.

[29] Ibidem, n. 1695.

[30] BENTO XVI, Enc. Spe salvi, nn.
2,4,10.

[31] SÃO JOSEMARIA, Palestra em
Vitória, 22 de agosto de 1938, citado
em Caminho. Edição comentada por
Pedro Rodríguez, Quadrante, São
Paulo, 2014, p. 911.

[32] IDEM, É Cristo que passa, n. 106.

[33] SÃO JOSEMARIA, nota
manuscrita, fac-símile publicado em
POSTULAÇÃO GERAL DO OPUS DEI, 
O beato Josemaria Escrivá, Fundador
do Opus Dei, Roma 1992, p.127 (trata-



se do livro que acompanhou a
beatificação de Josemaria).

[34] HENRI IRENEE MARROU, 
Liminaire, em “Lectures actuelles de
la Bible, “Les quatre fleuves” 7
(1977), Seuil, Paris, p.4.

[35] Ibidem, p. 5.

[36] Cfr. Const dogm. Dei Verbum, n.
22.

[37] Cfr. JOÃO PAULO II, Const. Apost.
Fidei depositum, n.4.

[38] BENTO XVI, Carta apost. em
forma de Motu próprio Porta fidei, 11
de outubro de 2011, n. 12.

[39] Ibidem, n. 11.

[40] Ibidem.

[41] Ibidem.

[42] Catecismo de Igreja Católica, n.
1783.



[43] Ibidem. Nn.1784-1785.

[44] Cfr. JOÃO PAULO II, Const. Apost.
Ut sit, 28 de novembro de 1982;
AMADEO DE FUENMAYOR,
VALENTÍN GÓMEZ-IGLESIAS, JOSÉ
LUIS LLANES, El itinerario jurídico
del Opus Dei. Historia y defensa de un
carisma, Eunsa (“Colección
canónica”), Pamplona 1989, cap. X, §
9.

[45] JAVIER ECHEVARRÍA, Carta
pastoral, 2 de outubro de 2011, n. 13.

[46] Cfr. JAVIER ECHEVARRÍA, Carta
pastoral, 2 de outubro de 2011.

[47] SÃO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
2.

[48] Vid. ERNST BURKHART, Obras
corporativas.

[49] ÁLVARO DEL PORTILLO, 
Entrevista sobre o Fundador do Opus
Dei, Quadrante, São Paulo 1994.

https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-sao-as-obras-corporativas-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-sao-as-obras-corporativas-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-sao-as-obras-corporativas-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-sao-as-obras-corporativas-do-opus-dei/


[50] SÃO JOSEMARIA,Carta, 13 de
janeiro de 1945, citado em ANDRÉS
VÁZQUEZ DE PRADA, O Fundador do
Opus Dei, II. Deus e Audácia,
Quadrante, São Paulo, 2004, p. 537.

[51] BENTO XVI, Exhort. apost. 
Sacramentum caritatis, n. 80.

[52] Cfr.ibidem, n. 70-71.

[53] Catecismo da Igreja Católica, n.
1109.

[54] SÃO JOSEMARIA, ÉCristo que
passa, n. 163.

[55] JOÃO PAULO II, Exhort. Apost. 
Reconciliatio et poenitentia, n. 31.

[56] Cfr. Ibidem, n. 32.

[57] Cfr. CONCÍLIO VATICANO II,
Decr. Apostolicam actuositaten, n. 32.

[58] SÃO JOSEMARIA, Forja, n. 846.

[59] IDEM, Entrevistas, n. 88.



[60] BLAISE PASCAL, Pensées.

[61] SÃO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
53.

[62] Ibidem.

[63] Ibidem, n. 34.

[64] Nos Concílios de Cartago (418) e
Orange (529), e em uma carta do
Papa Celestino I (431).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/que-tipo-de-
formacao-os-fieis-do-opus-dei-recebem/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/que-tipo-de-formacao-os-fieis-do-opus-dei-recebem/
https://opusdei.org/pt-br/article/que-tipo-de-formacao-os-fieis-do-opus-dei-recebem/
https://opusdei.org/pt-br/article/que-tipo-de-formacao-os-fieis-do-opus-dei-recebem/

	Que tipo de formação os fiéis do Opus Dei recebem?

