
opusdei.org

Quando S. José
dorme

Há pouco tempo vi em casa de
uns amigos uma representação
de S. José que me fez pensar
muito. É um alto-relevo
proveniente de um retábulo
português da época barroca, em
que se mostra a noite da fuga
para o Egito.

14/03/2012

Queridos irmãs e irmãos:

Há pouco tempo vi em casa de uns
amigos uma representação de S. José



que me fez pensar muito. É um alto-
relevo proveniente de um retábulo
português da época barroca, em que
se mostra a noite da fuga para o
Egito. Vê-se uma tenda aberta, e,
perto dela, um anjo de pé. Dentro da
tenda, José está a dormir, mas
vestido com a indumentária própria
de um peregrino, calçado com botas
altas, necessárias para uma
caminhada difícil. Se na primeira
impressão parece um pouco ingénuo
que o viajante apareça também como
adormecido, pensando melhor
começamos a perceber o que a
imagem nos quer sugerir.

Os silêncios

José dorme, é verdade, mas está
simultaneamente disposto a ouvir a
voz do anjo (Mt 2,13ss). Parece
depreender-se da cena o que o
Cântico dos Cânticos tinha
proclamado: eu dormia, mas o meu
coração estava vigilante (Cânt 5,2). Os



sentidos exteriores repousam, mas o
fundo da alma pode ser tocado.
Nessa tenda aberta temos a
representação do homem que, desde
o mais profundo do seu ser, pode
ouvir o que vibra no seu interior ou
lhe é dito desde as alturas, do homem
cujo coração está suficientemente
aberto para receber aquilo que o
Deus vivo e o seu anjo lhe querem
comunicar. Nessa profundidade, a
alma de qualquer homem pode
encontrar-se com Deus. Nessa
profundidade, Deus fala a cada um
de nós e mostra-nos como está
próximo.

Contudo, na maior parte das vezes
encontramo-nos invadidos por
cuidados, inquietações, expectativas
e desejos de toda a espécie, tão
repletos de imagens e carências
produzidas pela vida de cada dia,
que, por muito que vigiemos
exteriormente, é-nos pedida a
vigilância interior e, com ela, o som



das vozes que nos falam desde o
mais íntimo da alma. Esta está tão
sobrecarregada e são tantas as
muralhas erguidas no seu interior,
que a voz suave do Deus próximo
não consegue fazer-se ouvir. Com a
chegada da Idade Moderna, os
homens têm vindo a dominar cada
vez mais o mundo e a dispor das
coisas à medida dos seus desejos;
mas estes avanços no nosso domínio
sobre as coisas, e no conhecimento
do que com elas podemos fazer,
limitaram, por outro lado, a nossa
sensibilidade, de tal maneira que o
nosso universo se tornou
unidimensional. Estamos dominados
pelas nossas coisas, por todos os
objetos que as nossas mãos
alcançam, e que servem de
instrumentos para produzir outros
objetos. No fundo, não vemos outra
coisa senão a nossa própria imagem,
e estamos incapacitados para ouvir a
voz profunda que, desde a Criação,



nos fala também hoje da bondade e
da beleza de Deus.

Esse José que dorme, mas que ao
mesmo tempo está preparado para
ouvir o que ecoe no seu íntimo e
desde o alto - porque não é outra
coisa o que o Evangelho deste dia
acaba de nos dizer -, é o homem em
que se unem o recolhimento íntimo e
a prontidão. A partir da tenda aberta
da sua vida, convida a retirarmo-nos
um pouco do bulício dos sentidos;
para que recuperemos também nós o
recolhimento; para que saibamos
dirigir o olhar para o interior e para
o alto, para que Deus possa tocar a
nossa alma e comunicar-lhe a sua
palavra. A Quaresma é um tempo
especialmente adequado para nos
afastarmos das vicissitudes
quotidianas, e dirigirmos novamente
os nossos passos pelos caminhos do
interior.



Levanta-se e acolhe os planos de
Deus

Passamos ao segundo ponto. Esse
José que vemos pronto para se
levantar e, como diz o Evangelho,
cumprir a vontade de Deus (Mt 1,24;
2,14). Assim toma contato com o
núcleo da vida de Maria, a resposta
que ela ia dar no momento decisivo
da sua existência: Eis aqui a serva do
Senhor (Lc 1,38). São José reage
assim: Aqui tens o teu servo! Dispõe
de mim! A sua resposta coincide com
a de Isaías no momento de receber o
chamamento: Eis-me aqui, Senhor.
Envia-me (Is 6,8, juntamente com 1
Sam 3,8ss). Esse chamamento
preencherá toda a sua vida daqui em
diante. Mas também há outro texto
da Escritura que vem a propósito: o
anúncio que Jesus faz a Pedro
quando lhe diz: Levar-te-ão onde tu
não queiras ir (Jo 21,10). José, com a
sua celeridade, tomou-o como regra
da sua vida: porque está preparado



para se deixar conduzir, embora a
direção não seja a que ele quer. Toda
a sua vida é uma história desta
correspondência.

Começou com a mensagem do anjo
sobre o segredo da maternidade
divina de Maria, o mistério da vinda
do Messias. De repente, a ideia que
tinha feito de uma vida discreta,
simples e agradável, fica
transtornada quando se sente
associado à aventura de Deus entre
os homens. Tal como sucedera no
caso de Moisés perante a sarça-
ardente, encontrou-se face a face
com um mistério em que lhe cabe ser
testemunha e co-participante. Muito
brevemente saberá o que isso
implica: que o nascimento do
Messias não pode acontecer em
Nazaré. Tem de partir para Belém,
que é a cidade de David; porém,
também não acontecerá aí: porque os
seus não o receberam (Jo 1,11). Já
aponta para a hora da Cruz: porque o



Senhor terá de nascer fora de portas,
num estábulo. Logo depois, chega a
nova mensagem do anjo, a saída do
Egito, onde irá sofrer a sorte dos que
não têm casa nem pátria: refugiados,
estrangeiros, desenraizados que
procuram um lugar para se instalar
com os seus.

Irá regressar, mas sem terem
terminado os perigos. Mais tarde vai
sofrer a dolorosa experiência dos
três dias durante os quais Jesus está
perdido (Lc 2,46), esses três dias que
são como um presságio dos que
mediarão entre a Cruz e a
Ressurreição: dias em que o Senhor
desapareceu e se sente o seu vazio. E,
do mesmo modo que o Ressuscitado,
não irá regressar para viver entre os
seus com a familiaridade daqueles
dias que terminaram. Pelo contrário,
diz: Não me detenhas, pois ainda não
subi para o Pai, e poderás estar
comigo quando subires também (cf.
Jo 20,17). Assim, agora, quando Jesus



é encontrado no Templo, reaparece
em primeiro plano o mistério de
Jesus naquilo que ele tem de
distanciamento, de ponderação e de
grandeza. José sente-se, de certo
modo, posto no seu lugar por Jesus,
mas ao mesmo tempo encaminhado
para o alto. Eu devia ocupar-me das
coisas de meu Pai (Lc 2,19). É como
se lhe dissesse: Tu não és meu pai,
mas guardião que, ao ser-te confiada
esta missão, recebeste o encargo de
proteger o mistério da Encarnação.

E, finalmente, José morrerá sem ter
visto manifestar-se a missão de Jesus.
No seu silêncio ficarão sepultados
todos os seus padecimentos e
esperanças. A vida deste homem não
foi como a daquele que, pretendendo
a realização de si próprio, procura
somente em si os recursos de que
necessita para fazer da sua vida o
que quer. Foi o homem que se nega a
si mesmo, que se deixa levar para
onde não queria ir. Não fez da sua



vida coisa própria, mas algo para
entregar. Não se deixou guiar por um
plano que o seu intelecto tivesse
concebido, e a sua vontade decidido,
mas, respondendo aos desejos de
Deus, renunciou à sua vontade para
se entregar à de Outro, à vontade
grandiosa do Altíssimo. E é
exatamente nesta renúncia total a si
próprio que o homem se descobre.

Porque a verdade é assim: somente
se soubermos perder-nos, se nos
dermos, podemos encontrar-nos.
Quando isto sucede, não é a nossa
vontade que prevalece, mas a do Pai
à qual Jesus se submeteu: não se faça
a minha vontade, mas a tua (Lc
22,42). E, tal como então, cumpre-se o
que dizemos no Pai-Nosso: Seja feita
a tua Vontade assim na terra como
no Céu. Por isso S. José, com a sua
renúncia, com o seu abandono, que
de certo modo adiantava a imitação
de Jesus crucificado, nos ensina os



caminhos da fidelidade, da
ressurreição e da vida.

Sempre a caminho

Falta-nos um terceiro aspeto:
olhando para este José, que está
vestido como peregrino,
compreendemos que, a partir do
momento do Mistério, a sua
existência seria a de quem está
sempre a caminho, num constante
peregrinar. A sua vida foi assim uma
vida marcada pelo sinal de Abraão:
porque a História de Deus entre os
homens, que é a história dos seus
eleitos, começa com a ordem que o
pai desta estirpe recebeu: Sai da tua
terra para seres um estrangeiro (Gen
12,1; Heb 9,8ss). E por ter sido uma
réplica da vida de Abraão, José
aparece-nos como uma antevisão da
existência do cristão. Podemos
comprová-lo com particular
vivacidade na primeira Carta de S.
Pedro e na de Paulo aos Hebreus.



Como cristãos que somos – dizem-nos
os Apóstolos - devemos considerar-
nos estrangeiros, peregrinos e
hóspedes (1 Ped 1,17; 2,11; Heb
13,14): porque a nossa morada, ou
como diz S. Paulo na sua Carta aos
Filipenses, a nossa cidadania está nos
Céus (Fil 3,20).

Hoje em dia, estas palavras sobre o
Céu soam mal: porque tendemos a
acreditar que afastar-nos de cumprir
as nossas obrigações na terra nos
aliena do nosso mundo. Tendemos a
acreditar que a nossa vocação é
somente fazer da Terra um Paraíso.
Porém, acontece que na realidade, ao
comportar-nos desse modo, o que
estamos a fazer é precisamente
destruir a Criação. Porque, no fundo,
os anseios do homem apontam na
direção do infinito. Daí que, hoje
mais do que nunca, nos demos conta
que unicamente Deus consegue
saciar o homem por completo.
Estamos feitos de tal forma, que as



coisas finitas nos deixam sempre
insatisfeitos, porque precisamos de
muito mais: necessitamos do Amor
inesgotável, da Verdade e da Beleza
ilimitadas.

Embora esse anseio seja irreprimível,
podemos retirá-lo dos nossos
horizontes e procurarmos o infinito
naquilo que não no-lo pode dar.
Querendo ter o Céu já na terra,
esperamos e exigimos tudo dela e da
atual sociedade. Porém, na sua
intenção de extrair do finito o
infinito, o homem espezinha a terra e
impossibilita uma ordenada
convivência social com os outros,
porque os vê como ameaça ou
obstáculo. Somente quando
aprendermos novamente a dirigir o
nosso olhar para o Céu, brilhará
também a terra em todo o seu
esplendor. Só quando dermos vida às
grandes esperanças dos nossos
ânimos com a ideia de um eterno
estar com Deus, e nos sentirmos



novamente peregrinos a caminho da
Eternidade, em vez de nos
apegarmos a esta terra, só então os
nossos anseios irradiarão para este
mundo para que tenha também ele
esperança e paz.

Por tudo isto, demos graças a Deus
neste dia porque nos deu esse Santo,
que nos fala de recolhimento com
Ele; que nos ensina a prontidão e a
obediência e a atitude dos
caminhantes que se deixam dirigir
por Deus; e que, por isso mesmo, nos
diz a maneira de servir igualmente a
nossa terra. Imploremos a graça para
que, mostrando também nós
vigilância e prontidão, sejamos um
dia recebidos por Deus, que é o nosso
autêntico destino de caminhantes.

Homilia do Cardeal Joseph Ratzinger,
Roma, 19-03-1992



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/quando-s-jose-
dorme/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/quando-s-jose-dorme/
https://opusdei.org/pt-br/article/quando-s-jose-dorme/
https://opusdei.org/pt-br/article/quando-s-jose-dorme/

	Quando S. José dorme

