
opusdei.org

Quando Cristo passa,
o homem encontra-
se a si próprio,
porque encontrou o
seu Senhor

Quando Cristo passa, o homem
encontra-se a si próprio, porque
encontrou o seu Senhor

24/08/2018

Conferência de D. Boulos Matar,
Arcebispo maronita de Beirute

Quando éramos pequenos, aos 10
anos, pouco mais ou menos, os



nossos pais com uma fé herdada e
simples, contavam-nos que Nosso
Senhor passava pelas nossas aldeias
à meia-noite, na festa do Batismo do
Senhor (Festa da Epifania na liturgia
maronita), e por toda a terra. Nesses
momentos todas as coisas se
prostravam diante d’Ele, também as
árvores dos bosques, exceto uma, a
figueira. É possível que esta exceção
tivesse arraigado entre as gentes,
devido à maldição que Jesus fez
descer sobre essa árvore porque não
tinha frutos, ou então porque Judas
se enforcara nela.

Em todo o caso lembro-me que ficava
acordado até à meia-noite durante
essas festas, à janela da nossa velha
casa, para ver, ao vivo, a prostração
das árvores diante de Jesus, à sua
passagem. Nalguns anos, ventos
fortes dobravam as árvores, mas
sempre ficava uma que não se
ajoelhava, ou era eu que o
imaginava. Com a passagem dos anos



compreendi o sentido dessa fé, e
cheguei à certeza de que a vinda de
Jesus à Terra é todo o nosso bem e o
começo da nossa salvação, e que a
natureza pode estar mais próxima e
mais preparada para receber o seu
Criador e obedecer-lhe, mais do que
o homem, que frequentemente, se
prostra diante de si próprio ou diante
das coisas que fez: despreza a
submissão e enche-se de orgulho.

A esse mundo encantado fui
transportado primeiramente, pelo
título do livro de São Josemaria,
fundador da Prelazia do Opus Dei,
como se fosse, para todos nós, um
apelo para que a passagem de Deus
entre nós seja ocasião de salvar a
nossa vida, e conduzi-la ao seu fim
último, seguindo-O, imitando-O e
cumprindo os seus mandamentos.
Em tudo isto, somos iluminados por
Aquele que diz de Si mesmo: “Eu sou
caminho, a verdade e a vida”.



Permiti-me agora, antes de abrir o
livro, de comentar o seu conteúdo e
de falar da sua mensagem, falar-vos
do próprio autor. Porque o livro,
como se vê pelo título, é também
fruto do zelo do escritor, resultado da
sua reflexão, e irradiação da sua
personalidade. Neste sentido, a
árvore que se conhece pelos seus
frutos é aquela que dá os frutos que
tem, e nos põe na expectativa de uma
colheita proveitosa.

Comemoramos ontem o 107º
aniversário do nascimento deste
santo, que nasceu em Espanha, a 9 de
Janeiro de 1902. Morreu em 1975, aos
73 anos de idade. Viveu cinquenta
anos de sacerdócio e, ao serviço do
Opus Dei, que lhe deve a sua
existência, quarenta e sete anos, isto
é toda uma vida. E foi no alvor da
sua vida, que começaram a surgir, a
pouco e pouco, os sinais de uma
vocação especial, pessoal; uma
missão de que Deus o encarregou.



Esta missão caracteriza-se, do nosso
ponto de vista, de duas
particularidades principais. A
primeira é o anúncio do Evangelho, a
pregação e a direção espiritual, e
também a celebração dos
sacramentos como se faz numa
paróquia, tais como o Batismo, a
Confirmação, o Matrimônio e o
acompanhamento dos doentes no seu
sofrimento. O homem que tinha esta
vocação viu, por inspiração divina,
que devia consagrar-se, como o
apóstolo Paulo, de quem celebramos
este ano os dois mil anos do
nascimento, o qual disse de si mesmo
“Cristo enviou-me a pregar e não a
batizar”. É o desejo de acompanhar
as almas no seu caminho para Deus;
as almas que procuram ajuda
quando Cristo passa nas suas vidas. É
então, quando brilha sobre elas o sol
da graça e do amor e começam a
progredir no caminho do Senhor,
que é a razão da sua alegria, que lhes



apresenta a boa nova do Reino de
Deus.

A segunda característica desta
vocação está na grande importância
dada ao significado da santidade e o
viver essa santidade não só na vida
sacerdotal, mas também na vida de
cada crente, independentemente da
situação social a que pertence. A
santidade, em São Josemaria, é uma
chamada universal a todos os fiéis, e
não uma vocação específica para os
consagrados. Realiza-se através da
vida corrente, e no cumprimento do
dever de cada um. Este dever é já em
si mesmo um caminho de santidade.

Esta santidade revelou-se uma
necessidade urgente nos meados do
século XX, na espiritualidade de São
Josemaria, e no Concílio Vaticano II,
que apresentou uma imagem do
cristianismo reunindo todos os seus
membros no Povo de Deus. Esta
imagem está clara nos Atos dos



Apóstolos e nas epístolas de Paulo,
que não escrevia só para os
sacerdotes, mas para todos os fiéis,
em cada cidade, dirigindo-se a eles
como santos abençoados por Deus
sem exceção. A espiritualidade
emanada das ordens religiosas, tão
eficaz na vida da Igreja, dava a
impressão de que a santidade estava
reservada somente para os que
entram nessas ordens e
congregações, e que o trabalho do
comum dos mortais não tem relação
nenhuma com a santidade. Ou então
que a santidade consiste em sair do
mundo, e não em santificá-lo em
todos os âmbitos pessoais, familiares,
sociais, políticos, internacionais…
Surge aqui o Concílio Vaticano II para
iluminar a missão dos leigos na
Igreja. Não há dúvida de que o
trabalho de São Josemaria foi nesta
direção antes e depois do Concílio, e
de que o seu trabalho veio por
inspiração da Igreja. Também ele,
por sua vez, a inspirou fortemente.



Isto é o que podemos dizer do autor
deste livro que nos é apresentado por
Mons. Jesus Delgado, nosso querido
amigo, que bem conheceis e de quem
sois amigo, responsável pelo Opus
Dei no Líbano, na sua capital Beirute,
e em todo o território libanês. E, se
eu não consegui apresentar bem o
escritor, cabe-lhe a ele acrescentar o
que falta, graças ao seu
conhecimento especial, ele que tem a
instituição no coração, e a dirige no
nosso país, realizando assim o sonho
do santo fundador de realizar a sua
missão nas costas libanesas.
Aproveito de novo esta ocasião para
acolher esta espiritualidade, e os que
a vivem, lutando no interior da Igreja
pelo nosso país, pelo nosso povo e
pela missão única do Líbano nesta
região do mundo.

Quanto ao livro de que estamos a
falar, trata-se de um conjunto de
homilias, seguindo o ano litúrgico,
desde a preparação do Nascimento



do Salvador - que Ele seja glorificado!
-, passando pela Epifania, pela sua
pregação, pela Quaresma, que
prepara a celebração do memorial da
Morte e Ressurreição, e pelo solene
início da Igreja no Pentecostes;
chegando à festa da Assunção da
Santíssima Virgem, e terminando
com a festa do Cristo Rei, como se
esta festa fosse um ponto de chegada,
sempre desejada, celebrada no final
de Outubro, ao terminar cada ano
litúrgico, na expectativa da grande
festa, na vinda de Cristo, e no
cumprimento do seu reinado sobre
todo o Universo.

O ano litúrgico, através das grandes
festas do Senhor, é no fundo, uma
ocasião que se nos apresenta para
viver a nossa fé, a nossa esperança e
a nossa caridade. E estas são as
graças divinas que nos foram dadas
desde o Batismo e a Confirmação em
Cristo. Não quero fazer comparações
entre a linha ascendente da vida



pessoal de cada homem, e a linha
circular que se vive ano após ano, o
que em antropologia se designa por
dialética entre o dado fundamental, o
equivalente ao mito, e o celebrado
nos dias de festa, a que se dá o nome
de rito.

Mas a Igreja quis, na sucessão das
festas, todos os anos, fazer-nos
penetrar no mistério de Cristo,
durante toda a nossa vida, ou
melhor, fazer entrar toda a nossa
vida no mistério de Cristo. Assim,
estas festas chegam a ser estações
sucessivas na nossa vida, em que
ganhamos força para continuar a
marcha no nosso longo caminhar até
ao fim último da existência. Nestas
estações encontraremos Cristo e
assim não nos desviaremos. Mas se
nos desviarmos, poderemos voltar,
pelo arrependimento e pela
Confissão. Retomaremos assim o
grande caminho da vida,
corrigiremos o rumo e



continuaremos de novo no sentido
certo.

Depois destas primeiras
considerações sobre o livro, diremos
duas palavras sobre o estilo do autor
que se caracteriza pela profundidade
teológica e pela relação entre o
Evangelho e a vida, utilizando uma
linguagem ao alcance de toda a
gente, e começamos o comentário
dos sucessivos capítulos.

Encontrar-nos-emos, assim,
mergulhados nos acontecimentos
divinos e tomados pela graça que
Deus põe à nossa disposição para
deles vivermos. O autor diz que o
ano litúrgico é o caminho de Deus.
Nós empreendemos esse caminho
para andarmos com toda a
serenidade. Mas o autor recorda-nos
diretamente que, a santidade
(embora no meio da vida corrente)
não se realiza efetivamente pela
indiferença e pelo deixar-se levar,



mas por estar vigilante e pelo sentido
de responsabilidade. Se Deus nos
fala, por exemplo, devemos
responder-lhe, e pôr as nossas almas
ao serviço do Evangelho. Porque são
os cristãos quem completam a ação
dos apóstolos; e que os manterá no
caminho de Deus, será a aceitação da
sua Palavra em cada momento, e a
participação eficaz e contínua nos
mistérios divinos.

Esta ligação à Palavra Divina e à
Eucaristia convertem-se numa parte
da nossa vida e da nossa
personalidade. Deste modo, o cristão
é o homem da escuta, do dom de si,
do estar sempre preparado, do
serviço por amor a Deus. É assim que
o autor ao falar-nos do Natal nos
convida a ajoelharmo-nos diante do
Menino no berço, e a agradecer ao
Céu por ter vindo à terra. Também
nos recorda a humildade de Deus, e
todo o bem que Ele quer para nós
através dessa humildade. Cristo veio



para servir, e se não O imitamos
nessa virtude o nosso vínculo com
Ele torna-se afetivo, mas não eficaz.
E o autor está convencido de que
somos chamados a vincular-nos com
Cristo, para fazer o seu trabalho e
cumprir a vontade do Pai, como o fez
Jesus, e isso todos os dias, em todas
as ocasiões, sejam quais forem as
circunstâncias.

Com a chegada do Natal, o autor
contempla a Sagrada Família, e daí
fala a cada família cristã, e de como
devem parecer-se na santidade à
Primeira Família, a Família ideal.
Chama a atenção dizendo que a
imitação de Cristo não será dura,
nem tão pouco fácil. E realmente
temos necessidade, na nossa vida, de
uma força divina, que nos ponha em
estado de poder fazer o bem, porque
a obra humana é também obra
divina. A partir deste princípio, São
Josemaria penetra na contemplação
de São José e do rosto de Maria,



afirmando que José é o modelo do
servidor fiel, graças à sua vida
corrente e à obediência total e
generosa à vontade divina. José foi
mestre de Jesus e seu servidor,
sempre disposto para defendê-lo,
cumprindo tudo isto alegremente e
com uma caridade perfeita que
orienta a sua vida e as suas ações.
São Josemaria Escrivá ensina-nos
neste livro e em todos os seus
escritos, que os santos são o nosso
modelo perfeito, próximos de nós, e
filhos de Deus. Se contemplarmos a
sua maneira de agir, a nossa vida
melhorará e afastar-se-á do mal.

Depois do ciclo do Natal, seguindo o
ano litúrgico, chega ao da Quaresma,
e à preparação da festa da Páscoa.
Mas quero assinalar que nesta rápida
leitura não apresento diante de vós
todos os tesouros do livro, dado que o
meu papel nesta intervenção consiste
particularmente em vos convidar a
descobrir pessoalmente esses



tesouros, lendo-os e meditando-os. O
autor diz-nos que a Quaresma é um
tempo de regresso a Deus. Não é,
pois, uma estação, mas uma ocasião
de conversão. É um tempo
abençoado, e, tempo de adesão fiel à
obediência de Cristo para viver
segundo os seus mandamentos. Por
isso o escritor fala-nos das tentações
vividas por Cristo durante o seu
jejum e preparação para a sua
missão solene. São tentações na
obediência ao Pai e na liberdade.
Elas evitam afundar-nos nas riquezas
do mundo que nos asfixiam. A partir
desta meditação, São Josemaria
anima-nos a vencer, também nós, as
tentações por que passamos, e a não
nos afogarmos no mundo, mas a
colocarmos todas as coisas deste
mundo no seu justo lugar. Assim
pois, o caminho de Cristo não é um
simples passeio, mas uma luta e uma
vitória, que nos levam a difundir o
perfume do amor. E assim se
descobre que a vitória passa pela



cruz e pelo sacrifício unidos a Cristo
crucificado e ressuscitado.

Concluindo, esta meditação do
período de Quaresma conduz-nos à
meditação seguinte, ao valor da
morte de Cristo e da sua
Ressurreição. O autor salienta aqui
uma verdade essencial: a morte de
Cristo é um caminho para o cristão, e
a salvação segura. Não é isso que se
canta à Virgem Maria, na nossa
oração maronita, na noite de Sexta-
feira Santa, dizendo: “Que a morte do
Teu Filho dê vida aos que a pedem”?
A morte de Cristo converte-se, pois,
para nós, em força para a realização
plena da nossa vida. E para isso Deus
não nega a nossa liberdade, nem
muda a nossa fraqueza de um modo
extraordinário, mas respeita essa
liberdade e conhece essa fraqueza.
Pela sua morte e pelo seu sacrifício
extremo dá-nos a capacidade de um
amor tão grande que podemos
vencer a nossa debilidade. A vitória



de Cristo na Ressurreição impele-nos
para a vitória na caridade, que é
capaz de tudo em nós. O Gólgota é
caminho para a caridade, e por isso
também caminho de salvação.

Depois o autor, seguindo o ano
litúrgico, chega ao tempo do
Pentecostes, convidando-nos então a
compreender bem o sentido do
apostolado cristão, que foi o que
aconteceu aos apóstolos que
corresponderam totalmente à sua
missão, no dia de Pentecostes pela
força do Espírito Santo. Poderá
celebrar-se o Pentecostes e o início da
Igreja sem aprofundar no espírito do
cristianismo e da sua missão? O
autor apresenta a questão ao mundo
atual, com as suas dificuldades
espirituais, a todos os níveis,
dizendo: “Cristo terá fracassado,
depois de dois mil anos de vida da
Igreja que se seguiram aos seus
primeiros impulsos?” A esta
pergunta responde claramente: “Não,



Cristo não fracassou”. A seguir
declara que devemos, em todo o
momento, obedecer ao Espírito
Santo, que é capaz de criar o mundo
de novo e de mudar a face da terra.

Do Espírito Santo e da sua ação na
terra, passa o autor à consideração
do papel da Virgem Maria na vida da
Igreja e da sua missão. Diz que Maria
constrói a Igreja continuamente,
porque ela reúne os seus filhos e os
une à Cabeça, que é o seu Filho Jesus,
e une-os entre eles como membros
do único Corpo Místico. A Mãe de
Cristo é também a Mãe dos cristãos.
Aprendemos assim a ser filhos de
Maria, que se inclina para nós com
amor. É então que vivemos com Ela
uma intimidade espiritual, fazendo
entrar o calor nos nossos corações.
Por esta filiação seremos impelidos
para a vida apostólica, com Maria, e
por sua intercessão.



Finalmente o autor conduz-nos à
festa de Cristo Rei, essa festa que
profetiza o fim do mundo, em que o
Senhor reúne os bons à sua direita e
os maus à esquerda, e julga o mundo
inteiro. Mas antes disso, diz o autor,
pede-se que Cristo reine sobre nós,
seus servidores e apóstolos, e que
aceitemos este Rei com amor. O
mundo não quer o reino de Cristo,
porque tem os seus projetos. E o seu
modo de vida. Mas, tarde ou cedo,
estes planos esvaziam-se de
humanidade, e voltam-se contra os
que os levam a cabo. Em face de isto,
os que amam a Cristo, triunfarão
graças ao seu amor, e o Reino de
Deus crescerá em liberdade e em
força, a até que tudo se cumpra.

No final da minha intervenção
quereria mencionar umas palavras
deste santo escritor, com que
termina o seu livro, dizendo: “Eu
preguei durante toda a minha vida
inteira a liberdade pessoal, unida à



responsabilidade pessoal. Procurei
como Diógenes procurava um
homem”. Neste sentido nós fazemos
o que podemos, e Deus completa em
nós, e conosco, a sua criação e a sua
vontade. Também o autor
recomenda a liberdade responsável
para todos, declarando que o Reino
de Deus será levado a cabo graças a
essa liberdade, a essa
responsabilidade e à graça de Deus
que tudo pode. O livro termina com
um ato de fé em Deus e no homem
que, submetido à vontade de Deus, se
dirige pelo caminho de Deus ao
Reino dos Céus.

Em conclusão, quando Cristo passa, a
terra floresce, o homem encontra-se
a si mesmo, porque encontrou o seu
Senhor.

Conferência proferida por D. Boulos
Matar, Arcebispo Maronita de
Beirute, na apresentação da tradução



para o árabe de Cristo que passa, a 10
de Janeiro de 2009.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/quando-cristo-
passa-o-homem-encontra-se-a-si-
proprio-porque-encontrou-o-seu-

senhor/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/quando-cristo-passa-o-homem-encontra-se-a-si-proprio-porque-encontrou-o-seu-senhor/
https://opusdei.org/pt-br/article/quando-cristo-passa-o-homem-encontra-se-a-si-proprio-porque-encontrou-o-seu-senhor/
https://opusdei.org/pt-br/article/quando-cristo-passa-o-homem-encontra-se-a-si-proprio-porque-encontrou-o-seu-senhor/
https://opusdei.org/pt-br/article/quando-cristo-passa-o-homem-encontra-se-a-si-proprio-porque-encontrou-o-seu-senhor/
https://opusdei.org/pt-br/article/quando-cristo-passa-o-homem-encontra-se-a-si-proprio-porque-encontrou-o-seu-senhor/

	Quando Cristo passa, o homem encontra-se a si próprio, porque encontrou o seu Senhor

