
opusdei.org

Quando a cruz não é
custosa

D. Javier Echevarría relata
como o fundador do Opus Dei
vivia o espírito de mortificação.

31/03/2018

O Fundador do Opus Dei alude, no
ponto 856 de Caminho, ao paradoxo
de que quem segue o “pequeno
caminho de infância”, para se
tornar criança, necessita de
robustecer e virilizar a sua
vontade. Por isso, parece-me
oportuno abordar agora a prática da



mortificação e da penitência, o amor à
Cruz, o espírito de contrição.

A oração dos sentidos

Mons. Escrivá praticava a
mortificação e as penitências
corporais, porque as considerava
meio indispensável para a vida de
união com Deus e para a eficácia do
apostolado. Falava com muita
freqüência da oração dos sentidos,
concretizada no sacrifício corporal e
interior e no espírito de reparação,
que leva a alma a negar-se por amor.

Movido pelo amor

Falou-nos muitas vezes do
sofrimento de Nosso Senhor Jesus
Cristo. Fazia-nos notar que Ele havia
chegado a essa entrega para apagar
todas as deficiências humanas,
movido por um amor cheio de
felicidade e de liberdade: oblatus est
quia ipse voluit![“Entregou-se porque
quis!”: Is 53, 7.] Em 1º de setembro de



1971, exteriorizava assim essa íntima
persuasão: Estou convencido de
que é necessário crucificar a
memória, o entendimento e a
vontade: há um cravo para cada
potência!

Quis que se adornasse com cardos e
rosas o oratório onde costumava
celebrar a Missa, em Roma. Desde
bem jovem, repetia o lema per aspera
ad astra[“Pelo caminho áspero até
aos astros”.], que até utilizou como
motivo ornamental. Certa vez, ao
mostrar esse oratório, comentou: Per
aspera ad astra. Para mim, estas
palavras foram sempre um
lembrete: para chegar ao Céu, é
preciso sofrer, é preciso aniquilar-
se, é preciso prescindir do próprio
eu, ficando inteiramente à
disposição da Vontade da
Santíssima Trindade!

Como o latir do coração



Aceitava gozosamente a mortificação
ativa e passiva: desejava que o
Senhor fosse dono da sua vida a todo
o momento, quando sentia as
alegrias do trabalho e quando
tropeçava com a dor. Penso que
resumem bem esta atitude umas
palavras que pronunciou em 1963: É
preciso morrer pouco a pouco,
pela contínua mortificação em mil
pormenores: e não é coisa para
assustar-se, porque tem de chegar
a ser algo tão natural como o bater
do coração. Eu não estou notando
agora o bater do meu coração, mas
está-se mexendo, está batendo. E ai
do dia em que parar! Digo-vos a
mesma coisa: na vossa vida
espiritual, a vida do coração – que
é esse palpitar, esse esforço – é
mortificar-se a cada instante e
permanecer em conversa amorosa
com o Senhor, recorrendo à
intercessão de Maria, de José, dos
Anjos da Guarda.



É óbvio que esse contínuo palpitar
pede um esforço pessoal: não é algo
natural, automático. Antes pelo
contrário, costuma exigir um plano de
mortificações, grandes e pequenas.

Muitas vezes, perguntava-nos com
simplicidade: Quantas dúzias de
mortificações habituais praticas?
Quando o conheci, sofria de diabete e
observei que fazia muitos sacrifícios
para enfrentar com garbo e elegância
as duras seqüelas da doença.

Mortificava-se principalmente no
cumprimento do plano de vida
espiritual: prescindia dos seus gostos
pessoais e atinha-se estritamente ao
horário da casa, sem admitir
dispensas ou desculpas, nem sequer
por doença.

Evitava com naturalidade posições
corporais cômodas durante o
trabalho e na convivência diária: não
se apoiava no encosto das poltronas
nem das cadeiras; ou não cruzava as



pernas quando estava sentado. No
fim da vida, usou durante anos um
cadeirão alto que o impedia de
apoiar os pés no chão.

Nas coisas pequenas

Em 1954, descrevia assim esse
esforço constante nas coisas diárias,
para oferecê-las ao Senhor: Não
posso empenhar-me em caçar
leões aqui, porque, em primeiro
lugar, não os encontro, e, depois,
porque, se não estiver em guarda,
vigilante, cortando tudo o que não
me une a Deus, não serei capaz de
ver nada do que Ele me pede. Em
contrapartida, se procuramos essa
finura de amor, de delicadeza nas
pequenas coisas, a nossa vida
diária, da manhã até a noite, torna-
se um serviço, uma autêntica
penitência para dar glória a Deus.
E esse trabalhar no pouco – in
pauca fidelis! – serve-nos, além
disso, de humilhação, porque



chegamos ao fim do dia
persuadidos de que não valemos
nada. No exame, tenho que dizer
muitas vezes: Josemaría não está
contente com Josemaría; porque
há muitas coisas que podia ter
feito e não quis fazer. Se não nos
exercitássemos nas coisas
pequenas, tomar-nos-íamos,
soberbamente, por vencedores, já
que, com uma falsa experiência,
pensaríamos que nas coisas
grandes haveríamos de ser fiéis, e,
no entanto, aí está a realidade
cotidiana de que tantas vezes não
somos generosos nas pequenas
coisas.

O exemplo de Jesus Cristo

Um capítulo clássico da ascética
cristã versa sobre a mortificação no
comer e no beber. Evoca-se o exemplo
de Cristo, que jejuou no deserto (Mt 4,
2), sentiu fome no caminho (Mt 21, 18)



e experimentou os ardores da sede (Jo
4, 7).

Mons. Escrivá não comia nada fora
das refeições. Quando não tinha
visitas, o almoço demorava poucos
minutos. Havia épocas em que não se
servia de sal, e não punha açúcar no
café com leite, nem mesmo depois de
se ter curado da diabete. Houve
também épocas em que – sempre
com a autorização do seu diretor
espiritual – fazia dois ou três dias de
jejum rigoroso, em que tomava
apenas um pouco de água e um
pedaço de pão.

Não deixava sobras no prato, ainda
que a comida estivesse insossa ou
muito salgada, passada ou pouco
cozida. Procurava servir-se mais do
que gostava menos e menos do que
gostava mais. Tomava os alimentos
quando – sem culpa de ninguém –
estavam estragados; e se lhe parecia
que podiam fazer mal à saúde,



abstinha-se, mas não pedia outra
coisa.

Muitas vezes, nas refeições, tínhamos
de insistir-lhe em que bebesse água,
pois tomava muito pouca durante o
dia. Essa mortificação vinha de
longe, porque, às vezes, estabelecia
como meta não tomar mais água que
a das abluções da Missa.

Com relação às bebidas, passou a
maior parte da vida sem chegar
sequer a beber um copo de vinho no
almoço. Com o correr do tempo,
como tinha insuficiência renal, o
médico prescreveu-lhe que bebesse
água mineral de Fiuggi, de uso
normal na Itália. Nos três ou quatro
últimos anos da sua vida, também
por indicação médica, passou a
tomar água de Evian, de composição
salina diferente, porque as análises
mostravam que estava perdendo
bastante potássio. Era para ele uma
mortificação tomar fora das refeições



a quantidade indicada pelos médicos
– um litro –, além de que tendia a
reduzi-la nas refeições e tínhamos
que insistir com ele em que bebesse,
especialmente nas épocas em que o
calor aperta em Roma.

Quando, por hospitalidade, tinha
convidados, queria que os pratos
fossem bem apresentados. Mas
arranjava um jeito de comer o
imprescindível, sem procurar
compensação alguma, escolhendo o
menos apetitoso e o mais comum.
Muitos convidados comentaram
depois que os edificava o seu auto-
domínio, pois nunca se sentiam
coagidos a deixar de servir-se
normalmente.

Cumprimento fiel do dever

Embora entendesse que a
mortificação mais agradável ao
Senhor era o fiel cumprimento do
dever, acabado com perfeição, sabe-se



que praticou, além disso, duras
penitências corporais.

Usou sempre as disciplinas e o
cilício[Instrumentos
tradicionalmente utilizados na
ascética cristã para a mortificação
corporal], com a prévia concordância
do seu diretor espiritual. Houve um
período – nos anos duros da diabete,
em Roma – em que teve de abster-se
dessas práticas por proibição médica:
qualquer ferida, por pequena que
fosse, causava-lhe chagas purulentas
que agravavam o seu estado de
saúde.

Conseguiu que o médico o
autorizasse a substituir as disciplinas
por um chicote de cavalo. Naquela
ocasião, trabalhava com ele o padre
Manuel Sancristóval, que fora
tenente de cavalaria. Viu um dia o
chicote e perguntou-lhe: «Para que é
isto?» Para domar o potro,
respondeu imediatamente. Embora



não o saiba com certeza, penso que,
quando não usava o cilício, devia
usar uma corda áspera. Digo isto
porque, quando tive de fazer uma
viagem, sugeriu-me que, para não
levar o cilício e as disciplinas – que
podiam chamar a atenção na
alfândega –, levasse na mala uma
boa corda de esparto: Posta na
cintura – comentou –, sente-se! E
podes usá-la também como
disciplinas.

Quando se curou da diabete, voltou a
usá-las com o mesmo rigor de antes.
Tive oportunidade de ouvir os
grandes golpes com que se flagelava,
embora o meu quarto ficasse longe.
Num exame médico, descobriram
hematomas profundos espalhados
pelo seu corpo: admitiu então que se
deviam às disciplinas. Essas
mortificações eram para ele uma
necessidade, como reparação pelas
suas próprias culpas e pelas da
humanidade. Insisto em que sempre



pedia autorização para fazê-las e as
praticava nos termos da licença que
lhe davam. Vivia pessoalmente o que
sempre ensinou: Quando se ama de
verdade, não há sacrifício custoso;
o amor tudo espera e tudo entrega.
A Paixão de Cristo só encontra
explicação no amor. Mortificação:
oração do corpo e da alma. Põe
amor e parecer-te-á pouco tudo o
que fizeres.

Trecho do livro: Javier Echevarría
Rodríguez e Salvador Bernal
Fernández, Recordaçõessobre
Mons. Escrivá, Diel, Lisboa, 2000

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/quando-a-cruz-
nao-e-custosa/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/quando-a-cruz-nao-e-custosa/
https://opusdei.org/pt-br/article/quando-a-cruz-nao-e-custosa/
https://opusdei.org/pt-br/article/quando-a-cruz-nao-e-custosa/

	Quando a cruz não é custosa

