
opusdei.org

Qohélet: a noite
incerta do sentido e
das coisas da vida

O Papa Francisco continua a
catequese refletindo sobre a
velhice: "se os idosos, que já
viram tudo, mantêm intacta sua
paixão pela justiça, então há
esperança de amor, e também
de fé".

25/05/2022

Estimados irmãos e irmãs, bom dia!

Na nossa reflexão sobre a velhice –
continuamos a refletir sobre a



velhice – hoje confrontamo-nos com
o Livro do Eclesiastes, outra joia
encastoada na Bíblia. Numa primeira
leitura, este pequeno livro
surpreende e desorienta pelo seu
célebre refrão: "Tudo é vaidade",
tudo é vaidade: o refrão que vai e
vem; tudo é vaidade, tudo é
“neblina”, tudo é “fumaça”, tudo é
“vazio”. É surpreendente encontrar
estas expressões, que questionam o
significado da existência, dentro da
Sagrada Escritura. Na realidade, a
oscilação contínua do Eclesiastes
entre o sentido e o não-sentido é a 
representação irónica de um
conhecimento da vida que se
desprende da paixão pela justiça, da
qual é garante o juízo de Deus. E a
conclusão do Livro indica a saída da
provação: "Teme a Deus e observa os
seus preceitos, porque este é o dever
de todo o homem" (12, 13). Este é o
conselho para resolver este
problema.



Face a uma realidade que, em certos
momentos, parece que acomoda
todos os opostos, reservando para
eles o mesmo destino, que é acabar
no nada, o caminho da indiferença
pode parecer-nos também o único
remédio para uma desilusão
dolorosa. Surgem em nós perguntas
como estas: Porventura os nossos
esforços mudaram o mundo?
Porventura alguém será capaz de
impor a diferença entre o justo e o
injusto? Parece que tudo isto é inútil:
por que fazer tantos esforços?

É uma espécie de intuição negativa
que pode surgir em qualquer época
da vida, mas não há dúvida de que a
velhice torna este encontro com o
desencanto quase inevitável. Na
velhice o desencanto vem. E assim a 
resistência da velhice aos efeitos
desmoralizantes deste desencanto é
decisiva: se os idosos, que já viram
tudo, conservam intacta a sua paixão
pela justiça, então há esperança para



o amor, e também para a fé. E para o
mundo contemporâneo, tornou-se
crucial a passagem através desta
crise, crise saudável, porquê? Porque
uma cultura que presume medir
tudo e manipular tudo também
acaba por produzir uma
desmoralização coletiva do sentido,
uma desmoralização do amor, uma
desmoralização até do bem.

Esta desmoralização tira-nos a
vontade de fazer. Uma suposta
“verdade”, que se limita a registar o
mundo, também regista a sua
indiferença para com os opostos e
remete-os, sem redenção, para o
fluxo do tempo e para o destino do
nada. Nesta sua forma – camuflada
em cientificidade, mas também
muito insensível e muito amoral – a
moderna busca da verdade tem sido
tentada a abandonar por completo a
sua paixão pela justiça. Já não
acredita no seu destino, na sua
promessa, na sua redenção.



Para a nossa cultura moderna, que
gostaria de entregar praticamente
tudo ao conhecimento exato das
coisas, o aparecimento desta nova 
razão cínica – que soma
conhecimento e irresponsabilidade –
é uma reação duríssima. De fato, o
conhecimento que nos isenta da
moralidade parece, no início, uma
fonte de liberdade, de energia, mas
depressa se transforma numa 
paralisia da alma.

Eclesiastes, com a sua ironia, já
desmascara esta tentação fatal de
uma omnipotência de conhecimento
– um “delírio de omnisciência” – que
gera uma impotência da vontade. Os
monges da mais antiga tradição
cristã identificaram com exatidão
esta doença da alma, que
improvisamente descobre a vaidade
do conhecimento sem fé e sem
moral, a ilusão da verdade sem
justiça. Chamavam-na “acedia”. E
esta é uma das tentações de todos,



também dos idosos, de todos. Não é
simplesmente preguiça: não, é mais
do que isso. Não se trata apenas de
depressão: não. Pelo contrário, a
acedia é a rendição ao conhecimento
do mundo, sem mais paixão pela
justiça e pela consequente ação.

O vazio de sentido e força aberto por
este saber, que rejeita toda a
responsabilidade ética e todo o afeto
pelo bem real, não é inócuo. Não se
limita a retirar as forças da vontade
do bem: por reação, abre a porta à
agressividade das forças do mal. São
as forças de uma razão
enlouquecida, tornada cínica por um
excesso de ideologia. Na verdade,
com todo o nosso progresso, e com
todo o nosso bem-estar, tornámo-nos
deveras uma “sociedade do cansaço”.
Pensai nisto: somos a sociedade do
cansaço! Devíamos produzir uma
prosperidade generalizada e
toleramos um mercado
cientificamente seletivo da saúde.



Devíamos colocar um limite
intransponível à paz, e vemos uma
série de guerras cada vez mais
impiedosas contra pessoas indefesas.
A ciência avança, naturalmente, e é
um bem. Mas a sabedoria da vida é
outra coisa completamente diferente,
e parece estar num impasse.

Por fim, esta razão inafetiva e
irresponsável tira sentido e energias
também ao conhecimento da
verdade. Não é por acaso que a nossa
é a época das fake news, das
superstições coletivas e das verdades
pseudocientíficas. É curioso: nesta
cultura do saber, do conhecimento
de todas as coisas, inclusive da
exatidão do saber, difundiram-se
muitas feitiçarias, mas feitiçarias
cultas. É bruxaria com uma certa
cultura, que nos leva a uma vida de
superstição: por um lado, para ir em
frente com inteligência no
conhecimento das coisas até às
raízes; por outro lado, a alma que



precisa de algo mais e empreende o
caminho das superstições e acaba em
bruxarias. A velhice pode aprender
com a sabedoria irónica do
Eclesiastes a arte de trazer à luz o
engano escondido no delírio de uma
verdade da mente desprovida de
afeto pela justiça. Os idosos ricos de
sabedoria e de humorismo fazem
tanto bem aos jovens! Salvam-nos da
tentação de um conhecimento do
mundo triste e sem sabedoria da
vida. E também, estes anciãos trazem
os jovens de volta à promessa de
Jesus: "Bem-aventurados os que têm
fome e sede de justiça, porque serão
saciados" (Mt 5, 6). Serão eles que
semeiam fome e sede de justiça nos
jovens. Coragem, todos nós, idosos:
coragem e avante! Temos uma
missão muito grande no mundo.
Mas, por favor, não devemos
procurar refúgio neste idealismo um
pouco não concreto, não real, sem
raízes – digamo-lo claramente: nas
bruxarias da vida.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/qohelet-a-
noite-incerta-do-sentido-e-das-coisas-da-

vida/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/qohelet-a-noite-incerta-do-sentido-e-das-coisas-da-vida/
https://opusdei.org/pt-br/article/qohelet-a-noite-incerta-do-sentido-e-das-coisas-da-vida/
https://opusdei.org/pt-br/article/qohelet-a-noite-incerta-do-sentido-e-das-coisas-da-vida/
https://opusdei.org/pt-br/article/qohelet-a-noite-incerta-do-sentido-e-das-coisas-da-vida/

	Qohélet: a noite incerta do sentido e das coisas da vida

