
opusdei.org

Formação da
personalidade (2):
Protagonistas da
nossa vida

Quando explicamos o porquê
de nossas reações espontâneas,
muitas vezes, em vez de dizer
“é que sou assim”, teríamos que
admitir: “eu me fiz assim”.
Editorial sobre a formação do
caráter na vida do cristão.

20/01/2015

«Eu peço para serem protagonistas
desta mudança. Continuem a



vencer a apatia, dando uma
resposta cristã às inquietações
sociais e políticas que estão
surgindo em várias partes do
mundo. Peço-lhes para serem
construtores do mundo,
trabalharem por um mundo
melhor. Queridos jovens, por
favor, não 'olhem da sacada' a
vida, entrem nela. Jesus não ficou
na sacada, mergulhou… 'Não
olhem da sacada' a vida,
mergulhem nela, como fez
Jesus»[1]. Diante destas palavras do
Papa Francisco aos jovens, surgem
imediatamente algumas perguntas,
que o próprio Romano Pontífice
formulava a seguir: «Por onde
começamos? A quem pedimos para
iniciar isso? Por onde começamos?
Por ti e por mim! Cada um, de novo
em silêncio, se interrogue: se devo
começar por mim, por onde
principio? Cada um abra o seu
coração, para que Jesus lhe diga
por onde começar»[2]. Para ser



protagonistas dos acontecimentos do
mundo é indispensável começar por
ser protagonistas da nossa própria
vida.

Livres e condicionados

Este protagonismo implica
reconhecer que as circunstancias
familiares ou sociais influem em
nosso caráter, mas não o
determinam absolutamente. O
mesmo é válido para os instintos
mais básicos que provém da
constituição corporal, e também para
a herança genética: assinalam
algumas tendências, mas estas
podem ser moldadas e orientadas
através do exercício da vontade que
segue a inteligência bem formada.

Nossa personalidade se forja na
medida em que tomamos decisões
livres, já que ações humanas não se
dirigem unicamente a mudar nosso
ambiente, mas também influem em
nosso modo de ser. Embora às vezes



aconteça de uma maneira não muito
consciente, a repetição de atos faz
que adquiramos certos costumes ou
adotemos uma postura ante a
realidade. Por isso, quando
explicamos o porquê de nossas
reações espontâneas, mais que dizer
"é que sou assim", muitas vezes
teríamos que admitir: "me tornei
assim".

Temos condicionamentos que muitas
vezes são difíceis de controlar, como
a qualidade das relações familiares, o
ambiente social em que crescemos,
uma doença que nos limita de
alguma maneira, etc.
Frequentemente, não é possível
ignorá-los ou remediá-los, mas pode-
se mudar a atitude com que os
enfrentamos, principalmente se
formos conscientes de que nada fica
fora dos cuidados providentes de
Deus: É necessário repetir muitas e
muitas vezes que Jesus não se
dirigiu a um grupo de



privilegiados, mas veio revelar-
nos o amor universal de Deus.
Todos os homens são amados por
Deus, de todos espera amor[3]. Em
qualquer circunstância, inclusive
com grandes limitações, podemos
dar a Deus e ao próximo obras de
amor, por menores que pareçam.
Não se pode medir o valor de um
sorriso no meio da tribulação; do
oferecimento da dor a Deus,
procurando a união com a Cruz; da
aceitação paciente das
contrariedades! Um amor sem
limites, mais forte que a dor, que a
solidão, que o abandono, que a
traição, que a calúnia, que o
sofrimento físico e moral, que a
própria morte, não pode ser vencido
por nada.

Artífices da própria vida

Uma tarefa da nossa liberdade é
descobrir os talentos pessoais,
virtudes, capacidades, competências,



agradecê-los e aproveitá-los. Porém,
temos de recordar que o que mais
estrutura a personalidade cristã são
os dons de Deus, que incidem na
parte mais íntima do nosso ser. Entre
estes se encontra, de modo eminente,
o imenso presente da filiação divina,
que recebemos com o Batismo.
Graças a ele, o Pai vê em nós a
imagem - se bem que imperfeita, pois
somos criaturas limitadas - de Jesus
Cristo, que se torna cada vez mais
clara com o sacramento da
Confirmação, o perdão
transformador da Penitência e,
especialmente, a comunhão com seu
Corpo e seu Sangue.

Partindo destes dons recebidos das
mãos de Deus, cada pessoa, querendo
ou não, é autora de sua existência.
Nas palavras de São João Paulo II, «
todo o homem recebeu a tarefa de ser
artífice da própria vida: de certa
forma, deve fazer dela uma obra de
arte, uma obra-prima»[4]. Somos



donos de nossos atos - o Senhor
desde o principio, criou o homem e o
deixou nas mãos seu próprio
arbítrio[5]-; somos nós, se quisermos,
que assumimos a direção das nossas
vidas no meio de tormentas e
dificuldades.

Somos livres! Experimentamos este
descobrimento com alguma
incerteza: para onde levarei a minha
vida? Mas em primeiro lugar com
alegria: Deus, ao criar-nos, correu
o risco e a aventura da nossa
liberdade. Quis uma história que
fosse uma história verdadeira,
feita de autênticas decisões, e não
uma ficção nem um jogo[6]. Nesta
aventura não estamos sós: contamos,
em primeiro lugar, com a ajuda do
próprio Deus, que nos propõe uma
missão, e também com a colaboração
dos outros: familiares, amigos,
inclusive pessoas que cruzam
casualmente conosco em algum
momento da existência. O



protagonismo na própria vida não
implica negar que em muitos
aspectos somos dependentes, e se
considerarmos que esta dependência
é recíproca, então poderíamos dizer
que somos interdependentes. A
liberdade, por si só, não é suficiente:
fica vazia se não a utilizarmos para
nos comprometermos com coisas
grandes, magnânimas. Como
veremos, a liberdade é para a
entrega ou, dito de outro modo, só
pode existir una liberdade entregue.

Um caminho para percorrer

São Josemaria recordava um cartaz
que encontrou em Burjasot
(Valencia), pouco tempo depois do
fim da guerra civil espanhola, com
uma frase que muitas vezes citou em
sua pregação: "Cada caminhante siga
o seu caminho". Cada alma vive a sua
própria vocação de um modo
pessoal, com a sua própria marca:
podemos andar pela direita, pela



esquerda, em zigue-zague,
caminhando a pé, a cavalo. Há
cem mil maneiras de ir pelo
caminho divino[7]. Cada pessoa é
autora principal da sua história de
santidade, cada uma tem seu selo
distintivo, na configuração de
qualquer faceta da sua existência e
da sua personalidade, evitando o
simples "deixar-se levar" pelos fatos.

Livremente - como filhos, insisto,
não como escravos -, seguimos a
senda que o Senhor marcou a cada
um de nós. Saboreamos esta
liberdade de movimentos como
uma dádiva de Deus [8]. Esta
desenvoltura -soberania humana- vai
de mãos dadas com a
responsabilidade, do saber que
somos "criaturas de Deus": um sonho
divino que se torna realidade na
medida em que experimentarmos o
amor sem condições, que pede nossa
resposta. O amor de Deus afirma



nossa liberdade, e a eleva a altitudes
impensáveis com sua graça.

Caminhar acompanhados

Dentro dos planos divinos, a vida foi
feita para ser compartilhada: o
Senhor conta com a ajuda mútua
entre os seres humanos. Constatamos
isso, de fato, todos os dias: quantas
vezes nem sequer somos capazes de
satisfazer as necessidades mais
básicas e primárias de maneira
individual. Ninguém pode ser
completamente autônomo. Num
nível mais profundo, todas as
pessoas notam essa necessidade de
abrir-se a outra pessoa, de
compartilhar a existência, de dar e
receber amor. «Ninguém vive só.
Ninguém peca sozinho. Ninguém se
salva sozinho. Continuamente entra
na minha existência a vida dos outros:
naquilo que penso, digo, faço e
realizo. E, vice-versa, a minha vida



entra na dos outros: tanto para o mal
como para o bem»[9].

Esta natural abertura para os outros
chega ao seu auge nos planos
redentores do Senhor. Quando
recitamos o Símbolo dos Apóstolos,
confessamos que cremos na
comunhão dos santos, comunhão que
é o núcleo da Igreja. Por isso, na vida
espiritual, também é indispensável
aprender a contar com a ajuda dos
outros, que estão implicados de um
modo ou de outro em nossa relação
com Deus: recebemos a fé através
dos ensinamentos de nossos pais e
catequistas; participamos dos
sacramentos que celebra um
ministro da Igreja; acudimos ao
conselho espiritual de outro irmão
na fé, que também reza por nós; etc.

Saber que caminhamos
acompanhados na vida cristã enche-
nos de alegria e tranquilidade, sem
que diminua nosso próprio empenho



por alcançar a santidade. Mesmo que
muitas vezes nos deixemos levar
pelas mãos, nosso papel não se limita
a isso. São Josemaria, ao referir-se à
vida espiritual, manifestava que o
conselho não elimina a
responsabilidade pessoal. E
concluía: a direção espiritual deve
tender a formar pessoas de
critério[10]. Por isto, não queremos
que tomem resoluções por nós, nem
deixar de pôr esforço nas tarefas que
assumimos.

Ao mesmo tempo em que
reconhecemos a ajuda indispensável
dos outros, temos de ser conscientes
de que, na vida espiritual é o Senhor
quem atua através deles para
transmitir-nos a sua luz e força. Isto
nos dá segurança para continuar
caminhando para a santidade
quando, por um motivo ou outro,
faltam aquelas pessoas que tinham
um papel importante na nossa vida
cristã. Neste sentido, também temos



uma profunda liberdade de espírito
em relação às pessoas que Deus pôs
ao nosso lado, a quem amamos pelo
coração de Cristo, e cujo apoio
agradecemos profundamente.

Livres para amar sem condições

Os cristãos sabemos que a plenitude
pessoal chega como fruto da livre e
total disponibilidade aos desejos do
Amor de um Deus Criador, Redentor
e Santificador. Os dons que
recebemos alcançam seu rendimento
máximo ao abrir-nos à graça de
Deus, como confirma a experiência
de tantos santos e santas. Ao
deixarem que o Senhor entrasse nas
suas vidas, souberam pôr-se
amorosamente a seu serviço, como
Santa Maria que, no momento da
Anunciação pronuncia a resposta
firme: Fiat! - faça-se em mim
segundo a tua palavra! -, o fruto
da melhor liberdade: a de decidir-
se por Deus[11].



Quando uma pessoa decide-se por
Deus, empenha seus sonhos e
energias no que vale mais a pena.
Percebe o sentido último da
liberdade, que não está
simplesmente em poder escolher
uma coisa ou outra, mas em dispor
da vida para algo grande, aceitando
compromissos definitivos. Dedicar as
próprias qualidades a seguir a Cristo,
mesmo que implique recusar outras
opções, traz felicidade, o cem por um
na terra e a vida eterna[12]. Reflete
também um alto grau de maturidade
interior, pois só quem tem una
personalidade com convicções é
capaz de comprometer-se de uma
maneira total: Livremente, sem
coação alguma, porque me
apetece, eu me decido por
Deus[13].

Abandonar passado, presente e
futuro no Senhor



A alma que opta por Deus move-se
com uma paz interior que supera
qualquer tribulação. Sei em quem
acreditei[14]: são palavras que
expressam a confiança de São Paulo
em meio às dificuldades por ser fiel à
sua vocação de apóstolo das gentes.
Quem põe o fundamento no Senhor
goza de uma segurança
inquebrantável, e isto lhe permite
doar-se também aos outros: vivendo
o celibato por motivos apostólicos, no
matrimônio ou em tantos outros
caminhos que pode levar a existência
cristã. É uma entrega que envolve
presente, passado e futuro, como
rezava São Josemaria: Senhor, meu
Deus! Em tuas mãos abandono o
passado, o presente e o futuro, o
pequeno e o grande, o pouco e o
muito, o temporal e o eterno[15].

Ninguém pode mudar o passado. No
entanto, o Senhor pega a história de
cada um, perdoa os pecados que
possam ter existido através do



sacramento da Reconciliação e
reintegra harmoniosamente esses
eventos na vida de seus filhos. Tudo
é para o bem[16]: inclusive os erros
que cometemos, se sabemos recorrer
à misericórdia divina e, com a graça
de Deus, procuramos viver no
presente mais pendentes dEle. Assim
se está também em condições de ver
com confiança o futuro, pois
sabemos que está nas mãos de um
Pai que nos ama: quem está nas
mãos de Deus, cai e se levanta
sempre nas mãos de Deus!

Decidir-se por Deus é aceitar o seu
convite para escrever nossa biografia
com Ele. Reconhecendo
humildemente a liberdade como um
dom, aplicamo-la em cumprir, em
companhia de tantas outras pessoas,
a missão que o Senhor nos confia. E
experimentamos com alegria que
seus planos superam nossas
previsões, como dizia São Josemaria
a um jovem: Deixa-te levar pela



graça! Deixa teu coração voar!
(...). Faça tua pequena novela:
uma novela de sacrifícios e de
heroísmos. Com a graça de Deus
ficareis aquém[17].

J.R. García-Morato

[1] Papa Francisco, Vigília de oração
com os jovens (Rio de Janeiro, 27 de
julho de 2013)

[2] Ibid.

[3] São Josemaria Escrivá, É Cristo
que passa, n. 110

[4] São João Paulo II, Carta aos
artistas, n. 2

[5] Cfr. Sir, 15,14

[6] São Josemaria Escrivá, "As
riquezas da fé", artigo publicado no



jornal ABC, de Madri, em 02 de
novembro de 1969.

[7] São Josemaria, Carta, 2 de ferreiro
de 1945, n. 19

[8] São Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus, 35

[9] Bento XVI, Enc. Spe Salvi, n. 48

[10] São Josemaria Escrivá,
Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, n. 93

[11] São Josemaria Escrivá, Amigos
de Deus, n. 25

[12] Mt 19, 29

[13] São Josemaria Escrivá, Amigos
de Deus, n. 35

[14] 2 Tim 1,12

[15] São Josemaria Escrivá, Via Sacra,
VII estação, n. 3



[16] Rom 8,28

[17] São Josemaria, anotações
tomadas numa tertúlia, 29/11/1974
(AGP, biblioteca, P04, p. 45).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/protagonistas-
da-nossa-vida/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/protagonistas-da-nossa-vida/
https://opusdei.org/pt-br/article/protagonistas-da-nossa-vida/
https://opusdei.org/pt-br/article/protagonistas-da-nossa-vida/

	Formação da personalidade (2): Protagonistas da nossa vida

