
opusdei.org

Proselitismo?
Liberdade e
proposta vocacional

É legítimo para um cristão fazer
proselitismo? O que significa
“proselitismo”? Sempre teve
este significado? Como deve ser
o impulso evangelizador dos
cristãos?

28/06/2021

Sumário

1. Deus entra em nossa vida
servindo-se de outras pessoas



2. Comunicar o que recebemos é
proporcionar um dom. Evolução do
termo “proselitismo”

3. Chamar: uma necessidade e uma
obrigação

4. A importância dos meios
sobrenaturais

5. Selecionar para chegar a mais
pessoas

Outros artigos sobre o
proselitismo – Carta do Prelado (9
de janeiro de 2018) – 
Proselitismo(Verbete do dicionário
de São Josemaria) – Evangelização,
proselitismo e ecumenismo (Mons.
Fernando Ocáriz) – Abundância de
luz (Mons. Javier Echevarría, em 
Avvenire) – Padre, sou judia(vídeo):
No Chile, em 1974, num encontro
com centenas de pessoas, uma moça

https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/
https://cedejbiblioteca.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva/biblioteca-virtual/es/viewer/10433/voz-proselitismo
https://opusdei.org/pt-br/article/evangelizacao-proselitismo-e-ecumenismo/
https://opusdei.org/pt-br/article/evangelizacao-proselitismo-e-ecumenismo/
https://opusdei.org/pt-br/article/evangelizacao-proselitismo-e-ecumenismo/
https://opusdei.org/pt-br/article/abundancia-de-luz/
https://opusdei.org/pt-br/article/abundancia-de-luz/
https://opusdei.org/pt-br/video/padre-sou-judia/


judia dirige-se ao Fundador do Opus
Dei e o interroga sobre a fé católica.

“Vinde e vereis” (Jo 1, 39). Assim
responde Jesus a dois discípulos de
João Batista que lhe perguntavam
onde morava. Estas palavras
anunciam uma chamada divina, para
estar com Cristo e compartilhar a sua
vida. No plano meramente humano,
manifestam uma verdade que todos
experimentamos: o bem, por sua
própria natureza, é difusivo. Quanto
maior é esse bem, mais poderosa é
sua força expansiva. Jesus convida a
essa comunidade de vida com ele,
que tem um poder de atração
enorme. E assim se difundiu o
Evangelho, a partir da alegria de
conhecer e seguir a Jesus, o que traz
consigo o desejo de levar outros a
compartilhar essa aventura.



Cícero comenta que a admiração de
alguém que subisse aos céus e
contemplasse a beleza das estrelas
seria amarga se não houvesse
alguém com quem compartilhá-la[1].
Da mesma forma, a vocação que
Deus concede desprende toda a sua
beleza na medida em que se procura
compartilhá-la; por isto, pode-se
dizer que a chamada a se entregar a
Deus no Opus Dei, como em outras
realidades eclesiais, constitui uma
chamada contagiosa.

1. Deus entra em nossa vida
servindo-se de outras pessoas

Depois do testemunho do Batista, o
Evangelho de João relata a chamada
de André e Pedro: “No dia seguinte,
estava lá João outra vez com dois dos
seus discípulos. E, avistando Jesus
que ia passando, disse: ‘Eis o
Cordeiro de Deus’. Os dois discípulos
ouviram-no falar e seguiram Jesus.
Voltando-se Jesus e vendo que o



seguiam, perguntou-lhes: ‘Que
procurais? ’ Disseram-lhe: ‘Rabi (que
quer dizer Mestre), onde moras?’
‘Vinde e vede’, respondeu-lhes ele.
Foram aonde ele morava e ficaram
com ele aquele dia. Era cerca da hora
décima. André, irmão de Simão
Pedro, era um dos dois que tinham
ouvido João e que o tinham seguido.
Foi ele então logo à procura de seu
irmão e disse-lhe: ‘Achamos o
Messias (que quer dizer o Cristo)’.
Levou-o a Jesus, e Jesus, fixando nele
o olhar, disse: ‘Tu és Simão, filho de
João; serás chamado Cefas’ (que quer
dizer pedra)” (Jo 1, 35-42).

São João Paulo II comenta que “esta
página do Evangelho é uma de tantas
da Bíblia nas quais se descreve o
‘mistério’ da vocação; em nosso caso
[os sacerdotes], o mistério da
vocação para ser apóstolos de
Jesus”[2]; e acrescenta que o texto de
São João “também tem um



significado para a vocação cristã
como tal”[3].

A vocação ao Opus Dei é uma
concretização da vocação batismal,
um dos caminhos na Igreja para
seguir a Jesus Cristo no meio do
mundo, como cristão comum e ao
mesmo tempo com um compromisso
sério de viver a radicalidade da
chamada universal à santidade e ao
apostolado, mediante a santificação
do trabalho profissional e as
ocupações cotidianas.

O Evangelho citado acima destaca
como o encontro de alguns discípulos
com Jesus acontece pela mediação
dos que já o seguem. Não se descobre
a vocação por telepatia mas sim,
como no caso de André e Pedro,
através de outros dos quais Deus se
serve para entrar na vida da pessoa.

O fato de dar um nome a Simão
equivale, por outro lado, a tomar
posse dele. Assim, por mais que



existam mediadores para a chamada,
só Deus pode tomar posse de uma
alma, dele viemos e a ele voltamos.
Ninguém é proprietário das almas[4].

O Papa Francisco insistiu muitas
vezes na dimensão missionária da
vocação cristã: “Hoje gostaria de vos
indicar o vínculo estreito que existe
entre a misericórdia e a missão.
Como recordava são João Paulo II: ‘A
Igreja vive uma existência autêntica
quando professa e proclama a
misericórdia e aproxima os homens
das fontes da misericórdia’ (cf. Enc. 
Dives in misericordia, 13). Como
cristãos temos a responsabilidade de
ser missionários do Evangelho.
Quando recebemos uma boa notícia,
ou vivemos uma experiência bonita,
é natural que sintamos a exigência
de partilhá-la com os outros.
Sentimos dentro de nós que não
podemos conter a alegria que nos foi
doada: queremos compartilhá-la. A



alegria suscitada é tal que nos impele
a comunicá-la.

E deveria ser assim também quando
nos encontramos com o Senhor: a
alegria deste encontro, da sua
misericórdia, comunicar a
misericórdia do Senhor. Aliás, o sinal
concreto de que nos encontramos
realmente com Jesus é a alegria que
sentimos ao comunicá-la também aos
outros. E isto não é ‘fazer
proselitismo’, é oferecer um dom:
dou-te o que me dá alegria. Lendo o
Evangelho vemos que esta foi a
experiência dos primeiros discípulos:
depois do primeiro encontro com
Jesus, André foi imediatamente
contar ao seu irmão Pedro (cf. Jo 1,
40-42) e o mesmo fez Filipe a
Natanael (cf. Jo 1, 45-46). Encontrar
com Jesus equivale a encontrar o seu
amor. Este amor transforma-nos e
torna-nos capazes de transmitir aos
outros a força que nos doa. De
qualquer maneira poderíamos dizer



que a partir do dia do Batismo a cada
um de nós é dado um novo nome que
se acrescenta ao que os pais nos
deram, e este nome é ‘Cristóvão’:
somos todos ‘Cristóvãos’. O que
significa? ‘Portadores de Cristo’. É o
nome da nossa atitude, uma atitude
de portadores da alegria de Cristo, da
misericórdia de Cristo. Cada cristão é
um ‘Cristóvão’, isto é, um portador de
Cristo!”[5]

2. Comunicar o que recebemos é
um dom que proporcionamos.
Evolução do termo “proselitismo”.

Na catequese do Papa Francisco
citada anteriormente, é mencionada
a palavra “proselitismo”. Esse termo,
frequente há décadas na literatura
espiritual, deriva de “prosélitos”,
palavra com a qual são designados
na Bíblia os ger, gentios que viviam
entre o Povo de Israel e que se
propunham entrar na Aliança e



observar a Lei de Moisés. Daí passou
para a linguagem cristã.

Já São Justino, de mentalidade
aberta, bom conhecedor dos filósofos
do seu tempo, preso por proselitismo
e executado no ano de 166 porque
não quis renegar a sua fé, escrevia:
“Resta-vos este breve tempo para
aderir a nós [para vos fazerdes
nossos prosélitos]; se Cristo apressar
a sua vinda, em vão vos
arrependereis”[6]: designava assim o
zelo apostólico para anunciar a
Cristo e trazer novos fiéis à Igreja.
Com esse sentido surgirá na época
moderna o termo “proselitismo” que,
junto com o impulso missionário,
traz também, com o
desenvolvimento da Igreja, a
solicitude por aproximar os outros
das instituições surgidas no seio do
Povo de Deus.

Nesse mesmo sentido é que o usou
São Josemaria, desde o início do



Opus Dei. Procurava realçar tanto a
profundidade do zelo apostólico,
como o fato de que não somos nós e
sim Deus quem chama: cada um
deve, evidentemente, tomar as
decisões que determinam o rumo de
uma vida pessoalmente, com
liberdade, sem coação nem pressão
de nenhum tipo, como ele sempre
insistirá[7].

Nos últimos decênios, se foi
generalizando outra acepção desse
vocábulo, para descrever
determinadas atuações com as quais
se pretende atrair para o próprio
grupo, com o uso de violência, de
engano, de coerção ou de outros
modos que forçam a consciência ou
manipulam a liberdade.

Esse modo de atuar é, naturalmente,
alheio ao espírito cristão e
totalmente reprovável. Os últimos
papas referiram-se várias vezes a
essa acepção negativa ao afirmar,



por exemplo, que “não impomos
nossa fé a ninguém; semelhante
gênero de proselitismo é contrário ao
cristianismo”[8] ou que “a Igreja não
cresce por proselitismo, mas por
atração”[9]. Essa atração requer em
primeiro lugar o testemunho de uma
conduta reta, de uma vida cheia de
amor, mas não é sinônimo de
passividade: não exclui a
proclamação verbal de uma
mensagem, como ensina São Paulo:
“e como crerão naquele de quem não
ouviram falar? E como ouvirão falar,
se não houver quem pregue? E como
pregarão, se não forem
enviados?”(Rom 10, 14-15)[10].

Referindo-se àqueles que usam a
palavra proselitismo como acusação
para propalar temores frente à ação
apostólica dos fiéis, São João Paulo II
escreve que o fazem “talvez com o
intuito de tirar da Igreja a coragem e
a disposição de empreender a sua



missão evangelizadora, e essa missão
pertence à essência da Igreja”[11].

De qualquer forma, as línguas são
mutáveis e há frequentemente
palavras que deixam de ter um
significado unívoco e adquirem até
um sentido contrário ao original.
Tendo em conta o uso cada vez mais
difundido do sentido negativo da
palavra “proselitismo”, expressa-se
melhor seu conteúdo positivo
original com outros termos: por
exemplo, propor a chamada divina,
ajudar a descobrir o caminho que
Deus quer para cada um, convidar a
pensar sobre a própria vocação,
discernimento vocacional,
apostolado vocacional, despertar o
sentido de missão.

Por isso, no capítulo “Proselitismo”
de Caminho, se deve entender essa
palavra com o seu significado
autêntico na pregação de São
Josemaria, no marco da missão

https://www.escrivaworks.org.br/book/1/_c38
https://www.escrivaworks.org.br/book/1/_c38


apostólica dos cristãos, dirigida a
todo mundo (Cfr. Mc. 16,15). Muitos
autores espirituais – e entre eles São
Josemaria – empregaram o termo
“proselitismo” nesse sentido, como
sinônimo de apostolado ou
evangelização: um trabalho que se
caracteriza, entre outras coisas, por
um profundo respeito da liberdade,
em contraste com a acepção negativa
que este vocábulo adquiriu nos
últimos anos do século XX. Na linha
dessa tradição, São Josemaria utiliza
a palavra “proselitismo” com o
significado de proposta ou convite
com que os cristãos compartilham
com seus colegas e amigos a
chamada de Jesus Cristo e abrem
diante deles o horizonte do seu
Amor[12].

3. Chamar: uma necessidade e uma
obrigação

“Ide, pois, e fazei discípulos a todos
os povos, batizando-os em nome do



Pai e do Filho e do Espírito Santo; e
ensinando-lhes a guardar tudo
quanto vos mandei. E sabei que
estou convosco todos os dias até o
fim do mundo” (Mt 28, 19-20). Essas
são as últimas palavras de Jesus que
São Mateus anota. Os cristãos estão
assim chamados a dar testemunho
do Senhor, a fazer discípulos,
conscientes de que Jesus vive neles:
atuarão “em nome” de Deus, com o
seu poder. Na missão apostólica, há
esta dupla vertente de ação pessoal
nossa e de ação de Deus.

“Anunciar entre os pagãos a
inexplorável riqueza de Cristo, e a
todos manifestar o desígnio salvador
de Deus, mistério oculto desde a
eternidade em Deus”. (Ef. 3,8) era
para São Paulo uma “graça” (ib) e
uma obrigação moral: “Ai de mim se
eu não anunciar o Evangelho!” (1 Cor
9 16). Essa graça é compartilhada por
todos os cristãos. Com a vocação
cristã batismal, o Povo de Deus



“constituído por Cristo para a
comunhão de vida, caridade e
verdade, é por Ele ainda assumido
como instrumento de redenção de
todos e é enviado ao mundo inteiro
como luz do mundo e sal da terra
(cfr. Mt 5, 13-16)”[13].

A Igreja tem a missão de “cuidar do
nascimento, do discernimento e do
acompanhamento das vocações”[14].
O Papa Francisco nota que “onde há
vida, fervor, vontade de levar Cristo
aos outros, surgem vocações
genuínas”[15]. Isso implica que a
comunidade cristã, além de rezar,
“atreve-se a propor um
caminho”[16], diz Francisco,
referindo-se à entrega a Deus. Neste
sentido, falando de vocações
sacerdotais, não duvida em
sublinhar a importância de
“chamar”. “Chamar. É o verbo típico
da vocação cristã. Jesus não faz
discursos longos, não entrega um
programa ao qual aderir, não faz



proselitismo, nem oferece respostas
pré-fabricadas. Dirigindo-se a
Mateus, limita-se a dizer: ‘Segue-Me!’.
Deste modo, suscita nele o fascínio de
descobrir uma nova meta, abrindo a
sua vida a um ‘lugar’ que vai além do
pequeno banco no qual está sentado.
O desejo de Jesus é pôr as pessoas a
caminho, tirá-las de uma vida
sedentária funesta, interromper a
ilusão que se possa viver felizes
permanecendo comodamente
sentadas entre as próprias certezas.

Este desejo de busca, que muitas
vezes habita os mais jovens, é o
tesouro que o Senhor põe nas nossas
mãos e que devemos cuidar, cultivar
e fazer germinar. Olhemos para
Jesus, que passa ao longo das
margens da existência, recolhendo o
desejo de quem procura, a desilusão
de uma noite infrutuosa de pesca, a
sede ardente de uma mulher que vai
ao poço buscar água, ou a grande
necessidade de mudar de vida.



Assim, também nós, em vez de
reduzir a fé a um livro de receitas ou
a um conjunto de normas a serem
observadas, podemos ajudar os
jovens a fazer-se as perguntas certas,
a pôr-se a caminho e a descobrir a
alegria do Evangelho.

Sei bem que a tarefa não é fácil e
que, às vezes, não obstante um
compromisso generoso, os resultados
podem ser escassos e que nos
arriscamos a ficar frustrados e
desanimados. Mas se não nos
fecharmos nas lamentações e
continuarmos a ‘sair’ para anunciar
o Evangelho, o Senhor permanece ao
nosso lado e doa-nos a coragem de
lançar as redes também quando
estamos cansados e desiludidos por
não ter pescado nada (...). Não
tenham medo de anunciar o
Evangelho, de encontrar, de orientar
a vida dos jovens”[17]. Por seu lado,
João Paulo II afirmava: “Não deve
existir nenhum medo de propor



diretamente a uma pessoa jovem, ou
menos jovem, as chamadas do
Senhor. É um ato de estima e de
confiança. Pode ser um momento de
luz e de graça”[18].

“Prega a palavra, insiste oportuna e
inoportunamente” (2 Tim 4,2), diz
Paulo a Timóteo: “opportune,
importune”. “Muitos, com ar de auto
justificação, perguntam-se: Eu, por
que é que me vou meter na vida dos
outros? – Porque tens obrigação, por
seres cristão, de te meteres na vida
dos outros, para os servires! Porque
Cristo se meteu na tua vida e na
minha!”[19].

São Josemaria ensinava a seus filhos
que ninguém poderia sentir-se
dispensado de propor a vocação
quando encontra uma pessoa que
poderia achar nela seu caminho. Se
for necessário, criam-se
oportunidades de falar da chamada,
já que não basta apenas a presença.



“Tiveste uma conversa com este, com
aquele, com aquele outro, porque te
consome o zelo pelas almas. Aquele
ficou com medo; o outro consultou
um “prudente”, que o orientou mal...
– Persevera: que ninguém possa
depois desculpar-se afirmando quia
nemo nos conduxit – que ninguém
nos chamou”[20].

Também é importante propor a
vocação porque há pessoas que, por
uma humildade talvez mal
entendida, julgam erroneamente que
não são dignas dela, ou então não se
atrevem a perguntar se é para elas,
mais ou menos como aqueles
personagens dos romances que
nunca chegam a pedir a mão da
mulher que amam... e ficam
sozinhos. Por isso o fundador da
Obra falava de “santa coação”[21]
animando o leitor de Caminho a
considerar a sua responsabilidade
apostólica com relação às pessoas à
sua volta, com respeito pleno de sua



liberdade. Com essa união de
palavras contraditórias, chamada
“oximoro”, ganhava força expressiva
a ideia de que a missão apostólica
não se opõe à energia que o Espírito
Santo nos dá. Esse Espírito é Amor, e
é Espírito de liberdade.

O fundador da Obra podia, portanto,
afirmar que esta “não apenas
respeita a liberdade” de seus
membros, “como fá-los tomar clara
consciência dela. Para conseguir a
perfeição cristã na profissão ou ofício
que cada um tiver”, acrescentava,
“precisam estar formados de modo
que saibam administrar a própria
liberdade: com presença de Deus,
com piedade sincera, com
doutrina”[22].

A liberdade é necessária para
entregar-se ao Senhor e para renovar
essa entrega: a formação no Opus Dei
destina-se principalmente a fazer
que a todos “chegue o espírito



genuíno do Evangelho – espírito de
caridade, de convivência, de
compreensão, absolutamente alheio
ao fanatismo – através de uma sólida
e oportuna formação teológica e
apostólica. Depois, cada um atua com
completa liberdade pessoal e,
formando autonomamente a sua
própria consciência, procura buscar
a perfeição cristã e cristianizar seu
ambiente, santificando seu próprio
trabalho, intelectual ou manual, em
qualquer circunstância de sua vida e
em seu próprio lar”[23].

Jesus Cristo convida à humildade no
serviço com uma parábola a
propósito da lavoura e do cuidado do
gado, que se aplica bem ao esforço da
evangelização. Ele nos convida a
tornar nossos os sentimentos dos
trabalhadores: “Somos servos como
quaisquer outros; fizemos o que
devíamos fazer”: Servi inutiles
sumus; quod debuimos facere,
fecimus” (Lc 17, 10). Cristo nos



pressiona a evitar qualquer
vanglória. É claro que nem
recomenda o trato abusivo do patrão
nem o aprova. Ensina-nos, porém,
que a virtude vivida ao cumprir os
seus mandatos consolar-nos-á
interiormente e despertará inclusive
a admiração dos outros. Então, em
vez de envaidecer-nos, devemos
considerar que apenas cumprimos o
plano de Deus: “Não te vanglories de
ser chamado filho de Deus –
reconhece a graça, e não
desconheças tua natureza – nem te
envaideças por tê-lo servido bem: é o
que tinhas que fazer. O sol realiza
seu ofício, a lua obedece e os anjos
cumprem seu serviço (...). Não
pretendamos ser louvados por nós
mesmos, não adiantemos o juízo de
Deus”[24].

Na história do Opus Dei, os que
seguiram São Josemaria foram
heroicos em estender a semente da
sua mensagem a todos os lugares.



Quando a guerra civil espanhola
terminou, formavam parte da Obra
São Josemaria e dez ou doze filhos
espirituais seus. Um ano depois,
contava o Bem-aventurado Álvaro
del Portillo, percorriam a Espanha
em todas as direções, havia trabalho
apostólico em várias cidades.
Viajavam em trens incômodos ou por
estradas semidestruídas pela guerra.
Aproveitavam o fim de semana, que
na época era constituído apenas pelo
domingo, para ir a diferentes lugares
e em pouco tempo surgiram vocações
para o Opus Dei em todos os cantos.
É bonito ver o que José Maria
Hernández Garnica escreveu sobre 
Isidoro Zorzano que procurava
aproximá-lo de Deus: “Eu o toureei
muito por minha moleza, e ele, com
paciência extraordinária não deixava
de escrever-me e animar-me, embora
muitas vezes não recebesse resposta
por muito tempo”[25]. E vieram
assim, do zelo apostólico dos fiéis do
Opus Dei, vocações para a Obra e

https://www.alvarodelportillo.org/
https://www.alvarodelportillo.org/
https://opusdei.org/pt-br/jose-maria-hernandez-garnica/
https://opusdei.org/pt-br/jose-maria-hernandez-garnica/
https://www.opusdei.org.br/pt-br/section/isidoro-zorzano/


também para ordens e congregações
religiosas e para os seminários
diocesanos. Tal zelo expressa a
intensidade do amor e do dom de si,
que nascem na humildade de quem
sabe que toda fecundidade vem de
Deus.

4. A importância dos meios
sobrenaturais

Os frutos, as decisões de entrega a
Deus, vêm sempre de Deus, como
disse Jesus Cristo: “O Reino de Deus é
como um homem que lança a
semente à terra. Dorme, levanta-se,
de noite e de dia, e a semente brota e
cresce, sem ele o perceber” (Mc 4,
26-27).

Na parábola dos convidados às
bodas, Jesus explica a formação da
Igreja como chamada universal à
salvação. A imagem do banquete
permite descrever o Reino de Deus.
Quando tudo estava preparado,
muitos rejeitaram o Filho de Deus e a



chamada estendeu-se a todos,
inclusive aos pagãos: “O senhor
ordenou: Sai pelos caminhos e
atalhos e obriga todos a entrar, para
que se encha a minha casa” (Lc 14,
23).

São Josemaria contemplava nessa
surpreendente “obrigação” um
grande respeito à liberdade de cada
pessoa. Afirmou, por exemplo,
referindo-se ao florescimento de uma
vida cristã coerente, que a expressão 
compelle intrare (“obriga-os a
entrar”); “é um convite, uma ajuda a
decidir-se, – nunca nem de longe –
uma coação”; “não é como um
empurrão material, mas a
abundância de luz, de doutrina; o
acúmulo de sacrifícios que sabeis
oferecer; o sorriso que vos vem aos
lábios porque sois filhos de Deus (...).
Acrescentai a tudo isso vosso garbo e
vossa simpatia humana, e teremos o
conteúdo do compelle intrare”[26]. É
assim que a graça atua, através de



nós. São Basílio nota que “como os
corpos claros e diáfanos, atingidos
por um raio luminoso, tornam-se
brilhantes e emitem outro fulgor,
assim as almas portadoras do
Espírito, iluminadas por ele, tornam-
se elas também espirituais e
propagam a graça”[27].

Trata-se de um trabalho que não
deve ser realizado isoladamente, mas
sim com um autêntico sentido
eclesial, que manifesta que é Deus
quem chama através da sua Igreja.
Embebida de visão sobrenatural, a
obediência dá fecundidade ao
esforço apostólico. São Josemaria
comenta assim uma pesca milagrosa:
“Duc in altum – Mar adentro! –
Repele o pessimismo que te faz
covarde. Et laxate retia vestra in
capturam – e lança as redes para
pescar. Não vês que podes dizer,
como Pedro: In nomine tuo, laxabo
rete – Jesus, em teu nome procurarei
almas”[28].



No Opus Dei, antes de falar a uma
pessoa de sua possível vocação,
conta-se com a concordância de
quem dirige o Centro aonde essa
pessoa costuma ir. Quem propõe a
vocação a alguém deve pedir em sua
oração ao Senhor que mova o
coração de seu amigo para que o
siga. Falar de vocação implica uma
grande amizade: empatia, confiança
recíproca, compreensão mútua e a
capacidade de escuta, no respeito da
liberdade das consciências e a devida
reserva. Tudo isso se constrói a
partir do “apostolado de amizade e
confidência”[29] e se fundamenta na
oração, no espírito de sacrifício pelo
outro e no testemunho de uma vida
coerente.

Algumas vezes, uma pessoa pode
afirmar: “não vejo nada”, e pode ser
que Deus não a esteja chamando, ou
talvez, que, mais do que não ver,
esteja faltando o querer. Por isso,
além de recomendar que busque



conselho, convém também animá-la
a que peça forças ao Senhor para
querer o que Ele estiver pedindo. É
significativo como São Josemaria,
intuía a chamada divina, pedia não
apenas para ver a vontade do Senhor
– Domine ut videam! – mas também
que ela se realizasse – Domine, ut sit!
Dizer que sim ao Senhor não é
possível sem uma plena liberdade
potenciada pela graça divina[30].

5. Selecionar para chegar a mais
pessoas

O Opus Dei existe para a multidão e
se interessa por todas as almas,
“porque cada alma é um tesouro
maravilhoso; cada homem é único,
insubstituível. Cada um vale todo o
sangue de Cristo”[31]. Mas nem todos
estão chamados a este caminho e há
muitos caminhos na Igreja: para
cada pessoa, o melhor é o destinado a
ela.



Quanto ao Opus Dei, o seu único
objetivo é “contribuir para que haja
no meio do mundo, das realidades e
anseios deste mundo, homens e
mulheres de todas as raças e
condições sociais, que procurem
amar e servir a Deus e aos outros
homens no e através de seu trabalho
cotidiano”[32]. Isso implica esforçar-
se por trabalhar “com a maior
perfeição possível: com perfeição
humana (competência profissional) e
com perfeição cristã (por amor à
vontade de Deus e no serviço aos
homens)”[33]. Um certo prestígio
profissional ou nos estudos
proporciona melhores condições
para fazer um apostolado
desinteressado e “abrir-se em leque
para chegar a todas as almas”[34].

A decisão de entrega ao Senhor é um
passo que se dá pessoalmente, mas
sempre acompanhado. Esta
companhia consiste numa ajuda para
amadurecer, humana e cristãmente,



a possível chamada do Senhor, que
talvez se manifeste de modo
incipiente. É um convite para abrir-
se à ação do Espírito Santo na alma,
que levará a desenvolver uma
liberdade interior que gera o clima
sobrenatural de humildade,
serenidade e generosidade no qual é
possível responder ao desígnio de
Deus sobre a própria vida.

Parte deste acompanhamento
consiste em animar a atuar com
retidão de intenção. “Não é
arrogância querer ser melhor. É, pelo
contrário, uma virtude grata a Deus:
já que conhecemos o mau material
de que somos feitos e, para ser
melhores, teremos sempre que
apoiar-nos na misericórdia e na
graça do Senhor, e repetir aquelas
palavras de São Paulo: omnia possum
in eo qui me confortat. Temos,
portanto, obrigação de formar essas
almas, de modo a ajudá-las a ser
bons católicos, retificando a conduta,



inculcando neles a necessidade da
vida interior, e tornando-os
conscientes de que o trabalho de
cada dia é o meio mais apto para
conseguir a perfeição cristã e para
fazer o bem a todas as almas”[35].

A vocação à Obra impulsiona a
converter-se em fermento para
levedar toda a massa (cfr. Lc 13,21).
Neste sentido, aqueles que
acompanham alguém que deseja
pedir admissão, devem saber avaliar
a sua idoneidade espiritual, física e
psicológica, moral e intelectual, ao
mesmo que a autenticidade de sua
motivação.

Importa pensar em cada pessoa e
ajudá-la a avaliar com realismo a sua
própria situação, para que não tome
decisões que com o passar do tempo
não for capaz de levar à prática.
Neste ambiente de confiança, o
interessado procurará abrir-se e dar-
se a conhecer, para discernir com



quem o ajuda a vontade de Deus.
Trata-se de um caminho que se
percorre na oração, para entender a
realidade da vida de uma pessoa –
virtudes, caráter, história, família,
formação, saúde, etc. – e procurar
seu bem à luz do Espírito Santo.

No caso de pessoas muitos jovens
este caminho se percorre com os
pais, “principais e primeiros
educadores de seus filhos”[36],
chamados também a fazer os filhos
crescerem na vida moral, espiritual e
sobrenatural. O magistério da Igreja
ensina: “quanto mais a criança
cresce, rumo a uma maturidade e
autonomia humanas e espirituais, a
vocação singular que vem de Deus,
afirma-se com mais claridade e força.
Os pais devem respeitar esta
chamada e favorecer a resposta dos
filhos para segui-la. É preciso
convencer-se de que a primeira
vocação do cristão é seguir a Jesus
(cfr. Mt 16,25): ‘Quem ama seu pai ou



sua mãe mais que a mim, não é digno
de mim. Quem ama seu filho mais
que a mim, não é digno de mim’ (Mt
10, 37)”[37].

Para entregar-se a Deus no Opus Dei
é importante o equilíbrio pessoal,
entendido como a capacidade de
cumprir habitualmente os
compromissos assumidos com paz
interior, sem rigidez ou aflição
desproporcionada. Isso não quer
dizer que a pessoa tenha que ser
impassível ou inquebrantável, pois
todos os que têm compromissos
sérios – religiosos, familiares, civis –
podem passar por momentos de
tensão ou cansaço. “O mais
importante na Igreja não é ver como
nós, os homens, correspondemos,
mas sim o que Deus realiza. A Igreja
não é nem mais nem menos que
Cristo presente entre nós, Deus que
vem até à humanidade para salvá-la,
chamando-nos com a sua Revelação,
santificando-nos com a sua graça,



sustentando-nos com a sua ajuda
constante nos pequenos e nos
grandes combates da vida
diária”[38].

São Josemaria dizia: “Cabem: os
enfermos, prediletos de Deus, e todos
os que têm o coração grande, ainda
que tenham sido maiores suas
fraquezas”[39]. A generosidade,
portanto, é uma virtude essencial.
Etimologicamente, a palavra
“generosidade” significa “de boa
raça”. Quem é generoso, pode dizer:
“somos filhos de santos, e esperamos
aquela vida que Deus dará aos que
não retiram dele sua confiança” (Tob
2,18 vg.). Com essa generosidade
cheia de liberdade interior se pode
formar cada pessoa nos diferentes
âmbitos, contando com seu “desejo
sincero e eficaz de tender à
virtude”[40].

O crescimento da própria família é
causa de alegria. São Josemaria, por



outro lado, comentando que assim
como uma família que não tem filhos
desaparece, aplicava essa ideia à
importância de procurar mais
apóstolos que perpetuem a família
sobrenatural do Opus Dei. O Bem-
aventurado Álvaro glosava a ideia
precedente, dizendo que o fundador
desejava que todos os seus filhos
albergassem um grande zelo “que
não faça acepção de pessoas, nem
discriminação alguma, para que a
nossa família se dilate cada vez mais
e contribua eficazmente para que
todos os homens formem um só
rebanho com um só pastor (Jo
10,16)”[41]: o rebanho da Igreja,
apascentado por Jesus Cristo.

G. Derville

Dezembro de 2016

Elementos de bibliografia



Ernst Burkhart – Javier López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaria, Vol 1, Rialp, Madri
2010, pp 537-542.

Javier López Díaz, Proselitismo, em
Instituto Histórico San Josemaria
Escrivá de BalaguerDiccionario de
San Josemaria, Monte Carmelo,
Burgos 2013, pp 1029-1033.

[1] Cfr. Cícero, De amicitia, XIII, 88:
“Si quis in caelum ascendisset
naturamque mundi et
pulchritudinem siderum
perspexisset, insuavem illam
admirationem ei fore, quae
iucundissima fuisset si aliquem cui
narraret habuisset”.

[2] São João Paulo II, Exh. apost. pós-
sinodal Pastores dabo vobis, n. 34.

[3] Ibidem.



[4] Cf. São Josemaria,Instrucción,
31/05/1936, nota 85.

[5] Francisco, Audiência Jubilar,
30/01/2016. O Papa Francisco fala do
sentido de missão do cristão em
muitas ocasiões, por exemplo, em
sua Mensagem para a jornada
mundial de oração pelas vocações,
27/11/2016.

[6] São Justino, Dialogus cum
Tryphone, 28, 2.

[7] Cfr. Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá, n. 104.

[8] Bento XVI, Homilia, 10/09/2006.

[9] Francisco, Exh. apost. Evangelii
gaudium, n. 14, citando Bento XVI, 
Homilia, 13/05/2007.

[10] Cfr. Paulo VI, Exh. apost. 
Evangelii nuntiandi, 8/12/1975, nn.
41-42.



[11] São João Paulo II, Cruzando o
limiar da esperança, p.118.

[12] Cf. São Josemaria, Caminho, n.
790,796.

[13] Concílio Vaticano II, Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 9.

[14] São João Paulo II, Exh apost. pós-
sinodal Pastores dabo vobis, n. 34.

[15] Francisco, Exh apost. Evangelii
gaudium, n.107.

[16] Ibidem.

[17] Francisco, Discurso no simpósio
internacional de pastoral vocacional,
Roma, 21/10/2016.

[18] São João Paulo II, Mensagem
para a XX Jornada Mundial de
Oração pelas vocações, 2/02/1983.

[19] São Josemaria, Forja, n. 24.



[20] Sulco, 205. Analogamente São
Josemaria comentava a história do
paralítico da piscina de Bezata, e o
perigo da indiferença com relação
aos outros: “Senhor, não tenho
ninguém que me leve à piscina,
quando a água se movimenta.
Quando estou chegando, outro entra
na minha frente” (Jo 5,5-7:
“Hominem non habeo”): cfr. Sulco, n.
212; Forja, n. 168; Homilia Lealdade à
Igreja (4/06/1972), 6.

[21] São Josemaria,Caminho, n. 387.

[22] São Josemaria, Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivá, 53.

[23] Ibidem, n. 35.

[24] Santo Ambrósio, Expositio
Evangelii secundum Lucam, ad. Loc.

[25] José María Hernández Garnica,
carta de 31/01/1948, em José Miguel
Pero Sanz,Isidoro Zorzano Ledesma:
ingeniero industrial (Buenos Aires,



1902 – Madri, 1943), Palabra, Madri
1996, p. 253.

[26] São Josemaria, Carta, 24/10/1942,
n. 9/p>

[27] São Basílio, Liber de Spiritu
Sancto, IX, 23.

[28] São Josemaria, Caminho, n. 792.

[29] São Josemaria, Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivá, n. 62.

[30] Sobre esses aspectos, cfr.
Fernando Ocáriz, Sobre Dios, la
Iglesia y el mundo. Rafael Serrano
entrevista al Vicario general del Opus
Dei, Rialp 2013, cap. IX, “Llamadas”,
pp. 121-132.

[31] São Josemaria, É Cristo que
passa, n 80

[32] São Josemaria, Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivá, n. 10

[33] Ibidem



[34] São Josemaria, Sulco, n. 193.

[35] São Josemaria, Carta 24/10/42, n.
21.

[36] Catecismo da Igreja Católica, n.
1653; Cfr Concílio Vaticano II,
Declaração Gravissimum educationis,
n. 3.

[37] Catecismo da Igreja Católica,
2232.

[38] São Josemaria, É Cristo que
passa, n 131.

[39] São Josemaria, Instrucción,
1/04/1934, 65.

[40] Bem-aventurado Álvaro del
Portillo, nota 59 a São Josemaria, 
Instrucción, 1/04/1934, n. 64.

[41] Bem-aventurado Álvaro del
Portillo, nota 78 a São Josemaria, 
Instrucción, 1/04/1934, n. 84. Cfr São
Josemaria, Instrucción, maio de 1935,
n. 76 e nota 132.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/proselitismo-
libertade-proposta-vocacional-opus-dei/

(26/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/proselitismo-libertade-proposta-vocacional-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/proselitismo-libertade-proposta-vocacional-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/proselitismo-libertade-proposta-vocacional-opus-dei/

	Proselitismo? Liberdade e proposta vocacional

