opusdei.org

Proselitismo?
Liberdade e
proposta vocacional

E legitimo para um cristdo fazer
proselitismo? O que significa
“proselitismo”? Sempre teve
este significado? Como deve ser
0 impulso evangelizador dos
cristdos?

28/06/2021

Sumario

1. Deus entra em nossa vida
servindo-se de outras pessoas



2. Comunicar o que recebemos é
proporcionar um dom. Evolucdo do
termo “proselitismo”

3. Chamar: uma necessidade e uma
obrigacao

4. A importancia dos meios
sobrenaturais

5. Selecionar para chegar a mais
pessoas

Outros artigos sobre o
proselitismo - Carta do Prelado (9
de janeiro de 2018) -
Proselitismo(Verbete do dicionario
de Sdo Josemaria) — Evangelizacéao,
proselitismo e ecumenismo (Mons.
Fernando Ocariz) — Abundancia de
luz (Mons. Javier Echevarria, em
Avvenire) — Padre, sou judia(video):
No Chile, em 1974, num encontro
com centenas de pessoas, uma moga


https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/
https://cedejbiblioteca.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva/biblioteca-virtual/es/viewer/10433/voz-proselitismo
https://opusdei.org/pt-br/article/evangelizacao-proselitismo-e-ecumenismo/
https://opusdei.org/pt-br/article/evangelizacao-proselitismo-e-ecumenismo/
https://opusdei.org/pt-br/article/evangelizacao-proselitismo-e-ecumenismo/
https://opusdei.org/pt-br/article/abundancia-de-luz/
https://opusdei.org/pt-br/article/abundancia-de-luz/
https://opusdei.org/pt-br/video/padre-sou-judia/

judia dirige-se ao Fundador do Opus
Dei e o interroga sobre a fé catdlica.

“Vinde e vereis” (Jo 1, 39). Assim
responde Jesus a dois discipulos de
Jodo Batista que lhe perguntavam
onde morava. Estas palavras
anunciam uma chamada divina, para
estar com Cristo e compartilhar a sua
vida. No plano meramente humano,
manifestam uma verdade que todos
experimentamos: o bem, por sua
propria natureza, € difusivo. Quanto
maior é esse bem, mais poderosa €
sua forca expansiva. Jesus convida a
essa comunidade de vida com ele,
que tem um poder de atracdo
enorme. E assim se difundiu o
Evangelho, a partir da alegria de
conhecer e seguir a Jesus, o que traz
consigo o desejo de levar outros a
compartilhar essa aventura.



Cicero comenta que a admiracao de
alguém que subisse aos céus e
contemplasse a beleza das estrelas
seria amarga se ndo houvesse
alguém com quem compartilha-la[1].
Da mesma forma, a vocagao que
Deus concede desprende toda a sua
beleza na medida em que se procura
compartilha-la; por isto, pode-se
dizer que a chamada a se entregar a
Deus no Opus Dei, como em outras
realidades eclesiais, constitui uma
chamada contagiosa.

1. Deus entra em nossa vida
servindo-se de outras pessoas

Depois do testemunho do Batista, o
Evangelho de Jodo relata a chamada
de André e Pedro: “No dia seguinte,
estava la Jodo outra vez com dois dos
seus discipulos. E, avistando Jesus
que ia passando, disse: ‘Eis o
Cordeiro de Deus’. Os dois discipulos
ouviram-no falar e seguiram Jesus.
Voltando-se Jesus e vendo que o



seguiam, perguntou-lhes: ‘Que
procurais? ’ Disseram-lhe: ‘Rabi (que
quer dizer Mestre), onde moras?’
‘Vinde e vede’, respondeu-lhes ele.
Foram aonde ele morava e ficaram
com ele aquele dia. Era cerca da hora
décima. André, irmdo de Siméao
Pedro, era um dos dois que tinham
ouvido Jodo e que o tinham seguido.
Foi ele entdo logo a procura de seu
irmdo e disse-lhe: ‘Achamos o
Messias (que quer dizer o Cristo)’.
Levou-o a Jesus, e Jesus, fixando nele
o olhar, disse: ‘Tu és Simao, filho de
Jodo; seras chamado Cefas’ (que quer
dizer pedra)” (Jo 1, 35-42).

Sao Jodo Paulo IT comenta que “esta
pagina do Evangelho é uma de tantas
da Biblia nas quais se descreve o
‘mistério’ da vocagdo; em nosso caso
[os sacerdotes], o mistério da
vocacao para ser apostolos de
Jesus”[2]; e acrescenta que o texto de
Sao Jodo “também tem um



significado para a vocagao crista
como tal”[3].

A vocacgdo ao Opus Dei é uma
concretizacdo da vocacgdo batismal,
um dos caminhos na Igreja para
seguir a Jesus Cristo no meio do
mundo, como Cristdo comum e ao
mesmo tempo com um compromisso
sério de viver a radicalidade da
chamada universal a santidade e ao
apostolado, mediante a santificacdo
do trabalho profissional e as
ocupacodes cotidianas.

O Evangelho citado acima destaca
como o encontro de alguns discipulos
com Jesus acontece pela mediacéo
dos que ja o seguem. Nao se descobre
a vocacao por telepatia mas sim,
como no caso de André e Pedro,
atraveés de outros dos quais Deus se
serve para entrar na vida da pessoa.

O fato de dar um nome a Simdao
equivale, por outro lado, a tomar
posse dele. Assim, por mais que



existam mediadores para a chamada,
s6 Deus pode tomar posse de uma
alma, dele viemos e a ele voltamos.
Ninguém é proprietario das almas[4].

O Papa Francisco insistiu muitas
vezes na dimensao missionaria da
vocacao crista: “Hoje gostaria de vos
indicar o vinculo estreito que existe
entre a misericordia e a missdo.
Como recordava sdo Jodo Paulo II: ‘A
Igreja vive uma existéncia auténtica
quando professa e proclama a
misericordia e aproxima os homens
das fontes da misericordia’ (cf. Enc.
Dives in misericordia, 13). Como
cristdos temos a responsabilidade de
ser missionarios do Evangelho.
Quando recebemos uma boa noticia,
ou vivemos uma experiéncia bonita,
€ natural que sintamos a exigéncia
de partilha-la com os outros.
Sentimos dentro de nos que nao
podemos conter a alegria que nos foi
doada: queremos compartilha-la. A



alegria suscitada € tal que nos impele
a comunica-la.

E deveria ser assim também quando
nos encontramos com o Senhor: a
alegria deste encontro, da sua
misericordia, comunicar a
misericordia do Senhor. Alids, o sinal
concreto de que nos encontramos
realmente com Jesus € a alegria que
sentimos ao comunica-la também aos
outros. E isto ndo é ‘fazer
proselitismo’, é oferecer um dom:
dou-te o que me da alegria. Lendo o
Evangelho vemos que esta foi a
experiéncia dos primeiros discipulos:
depois do primeiro encontro com
Jesus, André foi imediatamente
contar ao seu irmdo Pedro (cf. Jo 1,
40-42) e o mesmo fez Filipe a
Natanael (cf. Jo 1, 45-46). Encontrar
com Jesus equivale a encontrar o seu
amor. Este amor transforma-nos e
torna-nos capazes de transmitir aos
outros a forca que nos doa. De
qualquer maneira poderiamos dizer



que a partir do dia do Batismo a cada
um de nos é dado um novo nome que
se acrescenta ao que 0s pais nos
deram, e este nome é ‘Cristovao’:
somos todos ‘Cristévaos’. O que
significa? ‘Portadores de Cristo’. E o
nome da nossa atitude, uma atitude
de portadores da alegria de Cristo, da
misericordia de Cristo. Cada cristao é
um ‘Cristovao’, isto é, um portador de
Cristo!”[5]

2. Comunicar o que recebemos é
um dom que proporcionamos.
Evolucao do termo “proselitismo”.

Na catequese do Papa Francisco
citada anteriormente, ¢ mencionada
a palavra “proselitismo”. Esse termo,
frequente ha décadas na literatura
espiritual, deriva de “prosélitos”,
palavra com a qual sdo designados
na Biblia os ger, gentios que viviam
entre o Povo de Israel e que se
propunham entrar na Alianca e



observar a Lei de Moisés. Dai passou
para a linguagem crista.

Ja Sao Justino, de mentalidade
aberta, bom conhecedor dos fil6sofos
do seu tempo, preso por proselitismo
e executado no ano de 166 porque
ndo quis renegar a sua fé, escrevia:
“Resta-vos este breve tempo para
aderir a nods [para vos fazerdes
nossos proseélitos]; se Cristo apressar
a sua vinda, em vao vos
arrependereis”[6]: designava assim o
zelo apostolico para anunciar a
Cristo e trazer novos fiéis a Igreja.
Com esse sentido surgira na época
moderna o termo “proselitismo” que,
junto com o impulso missionario,
traz também, com o
desenvolvimento da Igreja, a
solicitude por aproximar os outros
das instituicdes surgidas no seio do
Povo de Deus.

Nesse mesmo sentido € que 0 usou
Sdo Josemaria, desde o inicio do



Opus Dei. Procurava realcar tanto a
profundidade do zelo apostdlico,
como o fato de que ndo somos nos e
sim Deus quem chama: cada um
deve, evidentemente, tomar as
decisdes que determinam o rumo de
uma vida pessoalmente, com
liberdade, sem coacdo nem pressao
de nenhum tipo, como ele sempre
insistira[7].

Nos ultimos decénios, se foi
generalizando outra acepcao desse
vocabulo, para descrever
determinadas atuacdes com as quais
se pretende atrair para o proprio
grupo, com o uso de violéncia, de
engano, de coercao ou de outros
modos que for¢am a consciéncia ou
manipulam a liberdade.

Esse modo de atuar é, naturalmente,
alheio ao espirito cristdo e
totalmente reprovavel. Os ultimos
papas referiram-se varias vezes a
essa acepcao negativa ao afirmar,



por exemplo, que “ndo impomos
nossa fé a ninguém; semelhante
género de proselitismo é contrario ao
cristianismo”[8] ou que “a Igreja ndo
cresce por proselitismo, mas por
atracdo”[9]. Essa atracdo requer em
primeiro lugar o testemunho de uma
conduta reta, de uma vida cheia de
amor, mas ndo € sinénimo de
passividade: ndo exclui a
proclamacéo verbal de uma
mensagem, como ensina Sdo Paulo:
“e como crerao naquele de quem nao
ouviram falar? E como ouvirao falar,
se ndo houver quem pregue? E como
pregarao, se nao forem
enviados?”(Rom 10, 14-15)[10].

Referindo-se aqueles que usam a
palavra proselitismo como acusagao
para propalar temores frente a acdo
apostolica dos fiéis, Sdo Jodo Paulo II
escreve que o fazem “talvez com o
intuito de tirar da Igreja a coragem e
a disposicdo de empreender a sua



missdo evangelizadora, e essa missdo
pertence a esséncia da Igreja”[11].

De qualquer forma, as linguas sdo
mutaveis e ha frequentemente
palavras que deixam de ter um
significado univoco e adquirem até
um sentido contrario ao original.
Tendo em conta o uso cada vez mais
difundido do sentido negativo da
palavra “proselitismo”, expressa-se
melhor seu conteudo positivo
original com outros termos: por
exemplo, propor a chamada divina,
ajudar a descobrir o caminho que
Deus quer para cada um, convidar a
pensar sobre a propria vocagao,
discernimento vocacional,
apostolado vocacional, despertar o
sentido de missao.

Por isso, no capitulo “Proselitismo”
de Caminho, se deve entender essa
palavra com o seu significado
auténtico na pregacao de Sao
Josemaria, no marco da missdo


https://www.escrivaworks.org.br/book/1/_c38
https://www.escrivaworks.org.br/book/1/_c38

apostolica dos cristaos, dirigida a
todo mundo (Cfr. Mc. 16,15). Muitos
autores espirituais — e entre eles Sao
Josemaria — empregaram o termo
“proselitismo” nesse sentido, como
sinébnimo de apostolado ou
evangelizacdo: um trabalho que se
caracteriza, entre outras coisas, por
um profundo respeito da liberdade,
em contraste com a acepc¢do negativa
que este vocabulo adquiriu nos
ultimos anos do século XX. Na linha
dessa tradicao, Sdo Josemaria utiliza
a palavra “proselitismo” com o
significado de proposta ou convite
com que os cristdos compartilham
com seus colegas e amigos a
chamada de Jesus Cristo e abrem
diante deles o horizonte do seu
Amor[12].

3. Chamar: uma necessidade e uma
obrigacao

“Ide, pois, e fazei discipulos a todos
0s povos, batizando-os em nome do



Pai e do Filho e do Espirito Santo; e
ensinando-lhes a guardar tudo
quanto vos mandei. E sabei que
estou convosco todos os dias até o
fim do mundo” (Mt 28, 19-20). Essas
sdo as ultimas palavras de Jesus que
Sdo Mateus anota. Os cristdos estdo
assim chamados a dar testemunho
do Senhor, a fazer discipulos,
conscientes de que Jesus vive neles:
atuarao “em nome” de Deus, com o
seu poder. Na missao apostolica, ha
esta dupla vertente de acdo pessoal
nossa e de acao de Deus.

“Anunciar entre os pagaos a
inexploravel riqueza de Cristo, e a
todos manifestar o designio salvador
de Deus, mistério oculto desde a
eternidade em Deus”. (Ef. 3,8) era
para Sdo Paulo uma “graca” (ib) e
uma obrigacdo moral: “Al de mim se
eu ndo anunciar o Evangelho!” (1 Cor
9 16). Essa graca é compartilhada por
todos os cristdos. Com a vocacao
crista batismal, o Povo de Deus



“constituido por Cristo para a
comunhdao de vida, caridade e
verdade, € por Ele ainda assumido
como instrumento de redencdo de
todos e é enviado ao mundo inteiro
como luz do mundo e sal da terra
(cfr. Mt 5, 13-16)”[13].

A Igreja tem a missdo de “cuidar do
nascimento, do discernimento e do
acompanhamento das vocagdes”[14].
O Papa Francisco nota que “onde ha
vida, fervor, vontade de levar Cristo
aos outros, surgem vocacgoes
genuinas”[15]. Isso implica que a
comunidade crista, além de rezar,
“atreve-se a propor um
caminho”[16], diz Francisco,
referindo-se a entrega a Deus. Neste
sentido, falando de vocacoes
sacerdotais, ndo duvida em
sublinhar a importancia de
“chamar”. “Chamar. E o verbo tipico
da vocacdo cristd. Jesus ndo faz
discursos longos, ndo entrega um
programa ao qual aderir, ndo faz



proselitismo, nem oferece respostas
pré-fabricadas. Dirigindo-se a
Mateus, limita-se a dizer: ‘Segue-Me!’.
Deste modo, suscita nele o fascinio de
descobrir uma nova meta, abrindo a
sua vida a um ‘lugar’ que vai além do
pequeno banco no qual esta sentado.
O desejo de Jesus é pOr as pessoas a
caminho, tira-las de uma vida
sedentdaria funesta, interromper a
ilusdo que se possa viver felizes
permanecendo comodamente
sentadas entre as proprias certezas.

Este desejo de busca, que muitas
vezes habita os mais jovens, é o
tesouro que o Senhor pde nas nossas
maos e que devemos cuidar, cultivar
e fazer germinar. Olhemos para
Jesus, que passa ao longo das
margens da existéncia, recolhendo o
desejo de quem procura, a desilusdo
de uma noite infrutuosa de pesca, a
sede ardente de uma mulher que vai
ao poco buscar agua, ou a grande
necessidade de mudar de vida.



Assim, também nds, em vez de
reduzir a fé a um livro de receitas ou
a um conjunto de normas a serem
observadas, podemos ajudar os
jovens a fazer-se as perguntas certas,
a por-se a caminho e a descobrir a
alegria do Evangelho.

Sei bem que a tarefa ndo é facil e
que, as vezes, ndo obstante um
compromisso generoso, os resultados
podem ser escassos e que nos
arriscamos a ficar frustrados e
desanimados. Mas se ndo nos
fecharmos nas lamentacoes e
continuarmos a ‘sair’ para anunciar
o Evangelho, o Senhor permanece ao
nosso lado e doa-nos a coragem de
lancar as redes também quando
estamos cansados e desiludidos por
ndo ter pescado nada (...). Nao
tenham medo de anunciar o
Evangelho, de encontrar, de orientar
a vida dos jovens”[17]. Por seu lado,
Jodo Paulo II afirmava: “Nao deve
existir nenhum medo de propor



diretamente a uma pessoa jovem, ou
menos jovem, as chamadas do
Senhor. E um ato de estima e de
confianca. Pode ser um momento de
luz e de graca”[18].

“Prega a palavra, insiste oportuna e
inoportunamente” (2 Tim 4,2), diz
Paulo a Timéteo: “opportune,
importune”. “Muitos, com ar de auto
justificagdo, perguntam-se: Eu, por
que é que me vou meter na vida dos
outros? — Porque tens obrigacao, por
seres cristdo, de te meteres na vida
dos outros, para os servires! Porque
Cristo se meteu na tua vida e na
minha!”[19].

Sdo Josemaria ensinava a seus filhos
que ninguém poderia sentir-se
dispensado de propor a vocagao
quando encontra uma pessoa que
poderia achar nela seu caminho. Se
for necessario, criam-se
oportunidades de falar da chamada,
j& que ndo basta apenas a presenca.



“Tiveste uma conversa com este, com
aquele, com aquele outro, porque te
consome o zelo pelas almas. Aquele
ficou com medo; o outro consultou
um “prudente”, que o orientou mal...
— Persevera: que ninguém possa
depois desculpar-se afirmando quia
nemo nos conduxit — que ninguém
nos chamou”[20].

Também é importante propor a
vocacgao porque ha pessoas que, por
uma humildade talvez mal
entendida, julgam erroneamente que
ndo sdo dignas dela, ou entdo nio se
atrevem a perguntar se é para elas,
mais ou menos como aqueles
personagens dos romances que
nunca chegam a pedir a mao da
mulher que amam... e ficam
sozinhos. Por isso o fundador da
Obra falava de “santa coac¢do”[21]
animando o leitor de Caminho a
considerar a sua responsabilidade
apostolica com relacdo as pessoas a
sua volta, com respeito pleno de sua



liberdade. Com essa unido de
palavras contraditorias, chamada
“oximoro”, ganhava forca expressiva
a ideia de que a missdo apostdlica
ndo se opde a energia que o Espirito
Santo nos da. Esse Espirito é Amor, e
é Espirito de liberdade.

O fundador da Obra podia, portanto,
afirmar que esta “ndo apenas
respeita a liberdade” de seus
membros, “como fa-los tomar clara
consciéncia dela. Para conseguir a
perfeicdo cristd na profissdo ou oficio
que cada um tiver”, acrescentava,
“precisam estar formados de modo
que saibam administrar a prdpria
liberdade: com presenca de Deus,
com piedade sincera, com
doutrina”[22].

Aliberdade € necessaria para
entregar-se ao Senhor e para renovar
essa entrega: a formacao no Opus Dei
destina-se principalmente a fazer
que a todos “chegue o espirito



genuino do Evangelho - espirito de
caridade, de convivéncia, de
compreensao, absolutamente alheio
ao fanatismo — através de uma solida
e oportuna formacdao teolodgica e
apostolica. Depois, cada um atua com
completa liberdade pessoal e,
formando autonomamente a sua
propria consciéncia, procura buscar
a perfeicdo crista e cristianizar seu
ambiente, santificando seu proprio
trabalho, intelectual ou manual, em
qualquer circunstancia de sua vida e
em seu proprio lar”[23].

Jesus Cristo convida a humildade no
servico com uma pardabola a
proposito da lavoura e do cuidado do
gado, que se aplica bem ao esforco da
evangelizacdo. Ele nos convida a
tornar nossos os sentimentos dos
trabalhadores: “Somos servos como
quaisquer outros; fizemos o que
deviamos fazer”: Servi inutiles
sumus; quod debuimos facere,
fecimus” (Lc 17, 10). Cristo nos



pressiona a evitar qualquer
vangloria. E claro que nem
recomenda o trato abusivo do patrao
nem o aprova. Ensina-nos, porém,
que a virtude vivida ao cumprir os
seus mandatos consolar-nos-a
interiormente e despertara inclusive
a admiracdo dos outros. Entdo, em
vez de envaidecer-nos, devemos
considerar que apenas cumprimos o
plano de Deus: “Ndo te vanglories de
ser chamado filho de Deus -
reconhece a graca, e ndo
desconhecas tua natureza — nem te
envaidecas por té-lo servido bem: é o
que tinhas que fazer. O sol realiza
seu oficio, a lua obedece e os anjos
cumprem seu servico (...). Ndo
pretendamos ser louvados por nos
mesmos, ndo adiantemos o juizo de
Deus”[24].

Na historia do Opus Dei, os que
seguiram Sao Josemaria foram
heroicos em estender a semente da
sua mensagem a todos os lugares.



Quando a guerra civil espanhola
terminou, formavam parte da Obra
Sao Josemaria e dez ou doze filhos
espirituais seus. Um ano depois,
contava o Bem-aventurado Alvaro
del Portillo, percorriam a Espanha
em todas as direc¢des, havia trabalho
apostolico em varias cidades.
Viajavam em trens incomodos ou por
estradas semidestruidas pela guerra.
Aproveitavam o fim de semana, que
na época era constituido apenas pelo
domingo, para ir a diferentes lugares
e em pouco tempo surgiram vocacgoes
para o Opus Dei em todos os cantos.
E bonito ver o que José Maria
Herndndez Garnica escreveu sobre
Isidoro Zorzano que procurava
aproxima-lo de Deus: “Eu o toureei
muito por minha moleza, e ele, com
paciéncia extraordindria ndo deixava
de escrever-me e animar-me, embora
muitas vezes ndo recebesse resposta
por muito tempo”[25]. E vieram
assim, do zelo apostdlico dos fiéis do
Opus Dej, vocacgoes para a Obra e


https://www.alvarodelportillo.org/
https://www.alvarodelportillo.org/
https://opusdei.org/pt-br/jose-maria-hernandez-garnica/
https://opusdei.org/pt-br/jose-maria-hernandez-garnica/
https://www.opusdei.org.br/pt-br/section/isidoro-zorzano/

também para ordens e congregacdes
religiosas e para os seminarios
diocesanos. Tal zelo expressa a
intensidade do amor e do dom de si,
que nascem na humildade de quem
sabe que toda fecundidade vem de
Deus.

4. A importancia dos meios
sobrenaturais

Os frutos, as decisoes de entrega a
Deus, vém sempre de Deus, como
disse Jesus Cristo: “O Reino de Deus é
como um homem que lanca a
semente a terra. Dorme, levanta-se,
de noite e de dia, e a semente brota e
cresce, sem ele o perceber” (Mc 4,
26-27).

Na parabola dos convidados as
bodas, Jesus explica a formacao da
Igreja como chamada universal a
salvacdo. A imagem do banquete
permite descrever o Reino de Deus.
Quando tudo estava preparado,
muitos rejeitaram o Filho de Deus e a



chamada estendeu-se a todos,
inclusive aos pagaos: “O senhor
ordenou: Sai pelos caminhos e
atalhos e obriga todos a entrar, para
que se encha a minha casa” (Lc 14,
23).

Sdo Josemaria contemplava nessa
surpreendente “obrigacdo” um
grande respeito a liberdade de cada
pessoa. Afirmou, por exemplo,
referindo-se ao florescimento de uma
vida cristd coerente, que a expressao
compelle intrare (“obriga-os a
entrar”); “é um convite, uma ajuda a
decidir-se, — nunca nem de longe —
uma coagao”; “ndo é como um
empurrdo material, mas a
abundancia de luz, de doutrina; o
acumulo de sacrificios que sabeis
oferecer; o sorriso que vos vem aos
labios porque sois filhos de Deus (...).
Acrescentai a tudo isso vosso garbo e
vossa simpatia humana, e teremos o
conteudo do compelle intrare”[26]. E
assim que a graca atua, atraves de



nos. Sao Basilio nota que “como os
corpos claros e diafanos, atingidos
por um raio luminoso, tornam-se
brilhantes e emitem outro fulgor,
assim as almas portadoras do
Espirito, iluminadas por ele, tornam-
se elas também espirituais e
propagam a gracga”[27].

Trata-se de um trabalho que nao
deve ser realizado isoladamente, mas
sim com um auténtico sentido
eclesial, que manifesta que é Deus
quem chama através da sua Igreja.
Embebida de visao sobrenatural, a
obediéncia da fecundidade ao
esforgo apostolico. Sdo Josemaria
comenta assim uma pesca milagrosa:
“Duc in altum — Mar adentro! -
Repele o pessimismo que te faz
covarde. Et laxate retia vestra in
capturam - e lanca as redes para
pescar. Nao vés que podes dizer,
como Pedro: In nomine tuo, laxabo
rete — Jesus, em teu nome procurarei
almas”[28].



No Opus Dei, antes de falar a uma
pessoa de sua possivel vocagao,
conta-se com a concordancia de
quem dirige o Centro aonde essa
pessoa costuma ir. Quem propoe a
vocacdo a alguém deve pedir em sua
oracdo ao Senhor que mova o
coracdo de seu amigo para que o
siga. Falar de vocacdo implica uma
grande amizade: empatia, confianca
reciproca, compreensdo mutua e a
capacidade de escuta, no respeito da
liberdade das consciéncias e a devida
reserva. Tudo isso se constroi a
partir do “apostolado de amizade e
confidéncia”[29] e se fundamenta na
orac¢ao, no espirito de sacrificio pelo
outro e no testemunho de uma vida
coerente.

Algumas vezes, uma pessoa pode
afirmar: “ndo vejo nada”, e pode ser
que Deus ndo a esteja chamando, ou
talvez, que, mais do que ndo ver,
esteja faltando o querer. Por isso,
além de recomendar que busque



conselho, convém também anima-la
a que peca forcas ao Senhor para
querer o que Ele estiver pedindo. E
significativo como Sao Josemaria,
intuia a chamada divina, pedia ndo
apenas para ver a vontade do Senhor
— Domine ut videam! — mas também
que ela se realizasse — Domine, ut sit!
Dizer que sim ao Senhor ndo é
possivel sem uma plena liberdade
potenciada pela graca divina[30].

5. Selecionar para chegar a mais
pessoas

O Opus Dei existe para a multiddo e
se interessa por todas as almas,
“porque cada alma é um tesouro
maravilhoso; cada homem é tnico,
insubstituivel. Cada um vale todo o
sangue de Cristo”[31]. Mas nem todos
estdo chamados a este caminho e ha
muitos caminhos na Igreja: para
cada pessoa, o melhor é o destinado a
ela.



Quanto ao Opus Dei, 0 seu unico
objetivo é “contribuir para que haja
no meio do mundo, das realidades e
anseios deste mundo, homens e
mulheres de todas as ragas e
condig¢Oes sociais, que procurem
amar e servir a Deus e aos outros
homens no e através de seu trabalho
cotidiano”[32]. Isso implica esforcar-
se por trabalhar “com a maior
perfeicdo possivel: com perfeicdo
humana (competéncia profissional) e
com perfeicdo cristad (por amor a
vontade de Deus e no servico aos
homens)”[33]. Um certo prestigio
profissional ou nos estudos
proporciona melhores condicgoes
para fazer um apostolado
desinteressado e “abrir-se em leque
para chegar a todas as almas”[34].

A decisdo de entrega ao Senhor é um
passo que se da pessoalmente, mas
sempre acompanhado. Esta
companhia consiste numa ajuda para
amadurecer, humana e cristimente,



a possivel chamada do Senhor, que
talvez se manifeste de modo
incipiente. E um convite para abrir-
se a acdo do Espirito Santo na alma,
que levara a desenvolver uma
liberdade interior que gera o clima
sobrenatural de humildade,
serenidade e generosidade no qual é
possivel responder ao designio de
Deus sobre a propria vida.

Parte deste acompanhamento
consiste em animar a atuar com
retiddo de intencdo. “Nao é
arrogancia querer ser melhor. E, pelo
contrario, uma virtude grata a Deus:
ja que conhecemos o0 mau material
de que somos feitos e, para ser
melhores, teremos sempre que
apoiar-nos na misericordia e na
graca do Senhor, e repetir aquelas
palavras de Sdo Paulo: omnia possum
in eo qui me confortat. Temos,
portanto, obrigacao de formar essas
almas, de modo a ajuda-las a ser
bons catélicos, retificando a conduta,



inculcando neles a necessidade da
vida interior, e tornando-os
conscientes de que o trabalho de
cada dia é o meio mais apto para
conseguir a perfeicdo crista e para
fazer o bem a todas as almas”[35].

A vocacdo a Obra impulsiona a
converter-se em fermento para
levedar toda a massa (cfr. Lc 13,21).
Neste sentido, aqueles que
acompanham alguém que deseja
pedir admissdo, devem saber avaliar
a sua idoneidade espiritual, fisica e
psicoldgica, moral e intelectual, ao
mesmo que a autenticidade de sua
motivacao.

Importa pensar em cada pessoa e
ajuda-la a avaliar com realismo a sua
propria situacdo, para que nao tome
decisdes que com o passar do tempo
ndo for capaz de levar a pratica.
Neste ambiente de confiancga, o
interessado procurara abrir-se e dar-
se a conhecer, para discernir com



quem o ajuda a vontade de Deus.
Trata-se de um caminho que se
percorre na oracao, para entender a
realidade da vida de uma pessoa —
virtudes, carater, historia, familia,
formacdo, saude, etc. — e procurar
seu bem a luz do Espirito Santo.

No caso de pessoas muitos jovens
este caminho se percorre com os
pais, “principais e primeiros
educadores de seus filhos”[36],
chamados também a fazer os filhos
crescerem na vida moral, espiritual e
sobrenatural. O magistério da Igreja
ensina: “quanto mais a crianca
cresce, rumo a uma maturidade e
autonomia humanas e espirituais, a
vocacdo singular que vem de Deus,
afirma-se com mais claridade e forga.
Os pais devem respeitar esta
chamada e favorecer a resposta dos
filhos para segui-la. E preciso
convencer-se de que a primeira
vocacao do cristdo € seguir a Jesus
(cfr. Mt 16,25): ‘Quem ama seu pai ou



sua mdae mais que a mim, ndo é digno
de mim. Quem ama seu filho mais
que a mim, ndo é digno de mim’ (Mt
10, 37)”[37].

Para entregar-se a Deus no Opus Dei
é importante o equilibrio pessoal,
entendido como a capacidade de
cumprir habitualmente os
compromissos assumidos com paz
interior, sem rigidez ou aflicao
desproporcionada. Isso ndo quer
dizer que a pessoa tenha que ser
impassivel ou inquebrantavel, pois
todos os que tém compromissos
sérios —religiosos, familiares, civis —
podem passar por momentos de
tensdo ou cansaco. “O mais
importante na Igreja ndo é ver como
nos, os homens, correspondemos,
mas sim o que Deus realiza. A Igreja
ndo é nem mais nem menos que
Cristo presente entre nos, Deus que
vem até a humanidade para salva-la,
chamando-nos com a sua Revelacéo,
santificando-nos com a sua gracga,



sustentando-nos com a sua ajuda
constante nos pequenos e nos
grandes combates da vida
diaria”[38].

Sao Josemaria dizia: “Cabem: os
enfermos, prediletos de Deus, e todos
0s que tém o coragdo grande, ainda
que tenham sido maiores suas
fraquezas”[39]. A generosidade,
portanto, € uma virtude essencial.
Etimologicamente, a palavra
“generosidade” significa “de boa
raca”. Quem é generoso, pode dizer:
“somos filhos de santos, e esperamos
aquela vida que Deus dara aos que
ndo retiram dele sua confianca” (Tob
2,18 vg.). Com essa generosidade
cheia de liberdade interior se pode
formar cada pessoa nos diferentes
ambitos, contando com seu “desejo
sincero e eficaz de tender a
virtude”[40].

O crescimento da propria familia é
causa de alegria. Sdo Josemaria, por



outro lado, comentando que assim
como uma familia que ndo tem filhos
desaparece, aplicava essa ideia a
importancia de procurar mais
apostolos que perpetuem a familia
sobrenatural do Opus Dei. O Bem-
aventurado Alvaro glosava a ideia
precedente, dizendo que o fundador
desejava que todos os seus filhos
albergassem um grande zelo “que
ndo faca acepcao de pessoas, nem
discriminacdo alguma, para que a
nossa familia se dilate cada vez mais
e contribua eficazmente para que
todos os homens formem um so
rebanho com um so pastor (Jo
10,16)”[41]: o rebanho da Igreja,
apascentado por Jesus Cristo.

G. Derville

Dezembro de 2016

Elementos de bibliografia



Ernst Burkhart - Javier Lopez, Vida
cotidiana y santidad en la ensefianza
de San Josemaria, Vol 1, Rialp, Madri
2010, pp 537-542.

Javier Lopez Diaz, Proselitismo, em
Instituto Histdrico San Josemaria
Escriva de BalaguerDiccionario de
San Josemaria, Monte Carmelo,
Burgos 2013, pp 1029-1033.

[1] Cfr. Cicero, De amicitia, XIII, 88:
“Si quis in caelum ascendisset
naturamque mundi et
pulchritudinem siderum
perspexisset, insuavem illam
admirationem ei fore, quae
iucundissima fuisset si aliquem cui
narraret habuisset”.

[2] S4o Jodo Paulo II, Exh. apost. pos-
sinodal Pastores dabo vobis, n. 34.

[3] Ibidem.



[4] Cf. Sdo Josemaria,Instruccion,
31/05/1936, nota 85.

[5] Francisco, Audiéncia Jubilar,
30/01/2016. O Papa Francisco fala do
sentido de missdo do cristdo em
muitas ocasides, por exemplo, em
sua Mensagem para a jornada
mundial de oracéo pelas vocacoes,
27/11/2016.

[6] S&o Justino, Dialogus cum
Tryphone, 28, 2.

[7] Cfr. Entrevistas com Mons.
Josemaria Escriva, n. 104.

[8] Bento XVI, Homilia, 10/09/2006.

[9] Francisco, Exh. apost. Evangelii
gaudium, n. 14, citando Bento XVI,
Homilia, 13/05/2007.

[10] Cfr. Paulo VI, Exh. apost.
Evangelii nuntiandi, 8/12/1975, nn.
41-42.



[11] Sdo Jodo Paulo II, Cruzando o
limiar da esperanca, p.118.

[12] Cf. S0 Josemaria, Caminho, n.
790,796.

[13] Concilio Vaticano II, Const.
Dogm. Lumen gentium, n. 9.

[14] S&o Joao Paulo II, Exh apost. pos-
sinodal Pastores dabo vobis, n. 34.

[15] Francisco, Exh apost. Evangelii
gaudium, n.107.

[16] Ibidem.

[17] Francisco, Discurso no simpadsio
internacional de pastoral vocacional,
Roma, 21/10/2016.

[18] S&o Jodo Paulo II, Mensagem
para a XX Jornada Mundial de
Oracdo pelas vocacdes, 2/02/1983.

[19] S&o Josemaria, Forja, n. 24.



[20] Sulco, 205. Analogamente Sdo
Josemaria comentava a histdria do
paralitico da piscina de Bezata, e 0
perigo da indiferenca com relagao
aos outros: “Senhor, ndo tenho
ninguém que me leve a piscina,
quando a 4gua se movimenta.
Quando estou chegando, outro entra
na minha frente” (Jo 5,5-7:
“Hominem non habeo”): cfr. Sulco, n.
212; Forja, n. 168; Homilia Lealdade a
Igreja (4/06/1972), 6.

[21] S&0 Josemaria,Caminho, n. 387.

[22] S&o Josemaria, Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivd, 53.

[23] Ibidem, n. 35.

[24] Santo Ambrosio, Expositio
Evangelii secundum Lucam, ad. Loc.

[25] José Maria Hernandez Garnica,
carta de 31/01/1948, em José Miguel
Pero Sanz,Isidoro Zorzano Ledesma:
ingeniero industrial (Buenos Aires,



1902 — Madri, 1943), Palabra, Madri
1996, p. 253.

[26] S&o0 Josemaria, Carta, 24/10/1942,
n. 9/p>

[27] S&o Basilio, Liber de Spiritu
Sancto, IX, 23.

[28] S0 Josemaria, Caminho, n. 792.

[29] S&o Josemaria, Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivd, n. 62.

[30] Sobre esses aspectos, cfr.
Fernando Ocariz, Sobre Dios, la
Iglesia y el mundo. Rafael Serrano
entrevista al Vicario general del Opus
Dei, Rialp 2013, cap. IX, “Llamadas”,
pp- 121-132.

[31] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n 80

[32] S&o Josemaria, Entrevistas com
Mons. Josemaria Escrivd, n. 10

[33] Ibidem



[34] Sao Josemaria, Sulco, n. 193.

[35] S&o Josemaria, Carta 24/10/42, n.
21.

[36] Catecismo da Igreja Catolica, n.
1653; Cfr Concilio Vaticano II,
Declaracéo Gravissimum educationis,
n. 3.

[37] Catecismo da Igreja Catdlica,
2232.

[38] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, n 131.

[39] Sdo Josemaria, Instruccion,
1/04/1934, 65.

[40] Bem-aventurado Alvaro del
Portillo, nota 59 a Sdo Josemaria,
Instruccion, 1/04/1934, n. 64.

[41] Bem-aventurado Alvaro del
Portillo, nota 78 a Sdo Josemaria,
Instruccion, 1/04/1934, n. 84. Cfr Sao
Josemaria, Instruccion, maio de 1935,
n. 76 e nota 132.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/proselitismo-
libertade-proposta-vocacional-opus-dei/
(26/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/proselitismo-libertade-proposta-vocacional-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/proselitismo-libertade-proposta-vocacional-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/proselitismo-libertade-proposta-vocacional-opus-dei/

	Proselitismo? Liberdade e proposta vocacional

