opusdei.org

Presenca de Deus

“E preciso convencer-se de que
Deus esta junto de nos
continuamente. E esta como um
Pai amoroso - quer mais a cada
um de nés do que todas as maes
do mundo podem querer a
seus”.

13/11/2023

A seguir oferecemos a definigdo e
contexto historico do conceito de



“Presenca de Deus” no Dicionario de
Sao Josemaria Escriva.

1. Presenca de Deus, filiacdo
divina e comunhdo com Deus.

2. Meios para fomentar a presenca
de Deus.

3. Presenca de Deus e unidade de
vida.

A expressdo “presenca de Deus” tem
um sentido objetivo e um sentido
subjetivo. Objetivamente significa
que Deus, como criador e providente,
estd presente em todas as coisas
conferindo-lhes o ser e mantendo-as
no ser; e também que, em virtude de
sua liberdade e de seu amor, fez-se
presente em Cristo e na Eucaristia.
Subjetivamente, significa que o
homem toma consciéncia dessa
presenca divina e cresce nela até
deixar que ilumine toda a sua vida.



Normalmente, Sao Josemaria a
considera sob esta perspectiva.

1. Presenca de Deus, filiacao divina
e comunhdo com Deus

O sentido da filiacao divina — coluna
vertebral do espirito do Opus Dei - é
a fonte da qual mana a constante
presenca de Deus na vida de Sado
Josemaria. Trata-se, além disso, do
traco concreto e evidente
testemunhado pelos que o
conheceram e conviveram com ele,
junto — no plano humano - com a
simpatia, seu jeito engenhoso e o
bom humor e a fina caridade. Foi
uma conquista tenaz, fruto da graca
e da sua correspondéncia. Vé-se que,
ja desde os comecos, o Espirito Santo
lhe outorgara o dom de uma
continua presenca de Deus,
incessante ao longo de sua vida e que
cresceu com a passagem do tempo.

“Em Deus vivemos, nos movemos e
existimos” (At 17, 27-28): vivemos



porque Ele nos criou e
permanecemos na vida porque Ele
nos sustenta com sua amorosa
providéncia. Estamos igualmente
convictos de que Deus esta conosco,
sempre, ndo como um ente abstrato
ou uma forca impessoal, mas como
Pai que é, amoroso e misericordioso.
“F preciso convencer-se de que Deus
esta junto de nos continuamente. —
Vivemos como se o Senhor estivesse
14 longe, onde brilham as estrelas, e
ndo consideramos que também esta
sempre ao nosso lado. E esta como
um Pai amoroso - quer mais a cada
um de nos do que todas as maes do
mundo podem querer a seus filhos -
ajudando-nos, inspirando-nos,
abencoando-nos... e perdoando. (...)
Necessario é que nos embebamos,
que nos saturemos de que Pai e
muito Pai nosso é o Senhor que esta
junto de nos e nos céus”™,

A presenca de Deus néo se apoia em
meras praticas piedosas, e sim na



profunda consciéncia de que Deus,
criador do universo, esta presente
em todos os lugares com uma
presenca intima e operativa que
“sustentando todas as coisas, faz que
sejam o que sdo (...). Pois a criatura
sem o Criador se esfuma”®. Com
beleza incomparavel, o Salmo 139,
7-10 descreve esta presenca de
imensidade: “Em que lugar me
ocultarei de vosso espirito? (...) Se eu
subir até os céus, ali estais; se eu
descer até o abismo, estais presente.
Se a aurora me emprestar as suas
asas, para eu voar e habitar no fim
dos mares; mesmo la vai me guiar a
vossa mao” (SL. 139 [Vg 138], 2).

Nas criaturas elevadas a ordem
sobrenatural, essa presenca real de
Deus alcanca dimensdes novas e
superiores: a alma em graca
converte-se em templo da Trindade
Santissima. Habita na alma daqueles
que O amam. Quando nos
persuadimos desta feliz realidade,



aprendemos a ver a Deus em tudo,
temos consciéncia de ser
contemplados por Deus em todos 0s
momentos. E o préprio Jesus Cristo
que nos da o exemplo ao aproveitar
qualquer ocasido ou situacdo e
referi-la a Deus Pai, seja para louvar,
renovar a acdo de gragas ou
reparar™. Ndo ha melhor modo de
ver as coisas e pessoas do que vé-las
como Deus as vé, olha-las “com os
olhos de Cristo”™. Em seus ultimos
anos, Sao Josemaria, com
dificuldades de visao, costumava
repetir esta jaculatéria: “Que eu veja
com teus olhos, meu Cristo, Jesus de
minha alma”, enquanto crescia nele
a fome de contemplar o rosto do
Senhor: “Vultum tuum, Domine,
requiram (Sl 26 [Vg 25], 8),
procurarei teu rosto, Senhor.
Entusiasma-me fechar os olhos e
pensar que chegard o momento,
quando Deus quiser, em que poderei
vé-lo, ndo como num espelho, e sob
imagens obscuras... mas face a face



(1 Cor 13,12). Sim, meu coracdo esta
sedento de Deus, do Deus vivo:
quando virei e verei a face de Deus?
(S1 41 [Vg 40], 3)*.

O Catecismo da Igreja Catolica cita
um texto da Const. Past. Gaudium et
Spes no qual se destaca esta
referéncia essencial da pessoa a
Deus: “O aspecto mais sublime da
dignidade humana esta nesta
vocacao do homem a comunhéo com
Deus. Este convite que Deus dirige ao
homem, de dialogar com ele, comeca
com a existéncia humana. Pois se o
homem existe, é porque Deus o criou
por amor e, por amor, nao cessa de
dar-lhe o ser, e 0 homem so vive
plenamente, segundo a verdade, se
reconhecer livremente este amor e se
entregar ao seu Criador”®. Ter
presenca de Deus é assumir
plenamente nosso ser e nossa
realidade: ser chamado a comunhao
com Deus correspondendo
livremente a seu amor.



Sao Josemaria animava, em
conformidade com o especifico
carisma do espirito do Opus Dei, a
viver a presenca de Deus também no
trabalho cotidiano: “o homem néo
deve limitar-se a fazer coisas, a
construir objetos. O trabalho nasce
do amor, manifesta o amor, orienta-
se para o amor. Reconhecemos Deus
ndo apenas no espetaculo da
natureza, mas também na
experiéncia do nosso proprio
trabalho, do nosso esforgo. O
trabalho é assim oracdo, acao de
gracas, porque sabemos que fomos
colocados na terra por Deus, amados
por Ele, herdeiros das suas
promessas. E justo que o Apdstolo
nos diga: quer comais, quer bebais,
ou facais qualquer outra coisa, fazei
tudo para a gloria de Deus (1 Cor, 10,
31)”[71'

A chamada a santificar o trabalho
profissional e os afazeres da vida
cotidiana leva a conjugar e a unir o



que frequentes dualismos separam:
vida contemplativa e ativa, o profano
e o0 sagrado, o temporal e o0 eterno. A
Encarnacdo do Verbo é a grande
verdade que deve presidir este
anseio unitario: “A profunda
percepc¢do da riqueza do mistério do
Verbo Encarnado foi o solido alicerce
da espiritualidade do Fundador”®,
“Unir o trabalho profissional com a
luta ascética e com a contemplacgao —
coisa que pode parecer impossivel,
mas que € necessaria, para
contribuir para reconciliar o mundo
com Deus - e converter este trabalho
diario em instrumento de
santificacdo pessoal e de apostolado.
Nao é este um ideal nobre e grande
pelo qual vale a pena dar a vida?”"'.

Este empenho unitario preside
precisamente o esforgo ascético por
cultivar e fomentar a presenca de
Deus. “Nunca compartilhei a opinido
—ainda que a respeite — dos que
separam a orac¢ao da vida ativa,



como se fossem incompativeis. Os
filhos de Deus tém de ser
contemplativos: pessoas que, no
meio do fragor da multiddo, sabem
encontrar o siléncio da alma em
coloquio permanente com o Senhor:
e olha-lo como se olha um Pai, como
se olha um Amigo, a quem se quer
com loucura”™. Dai que todas as
circunstancias possam levar a Deus:
“Na tua vida, se te propuseres, tudo
pode ser objeto de oferecimento ao
Senhor, motivo de coléquio com o
teu Pai do Céu, que sempre guarda e
concede luzes novas”™", A luta de
Sao Josemaria por ter presenca de
Deus comove quando escreve em
sentida oracgdo: “Jesus, que as minhas
distragOes sejam distragdes ao
contrario: em vez de me lembrar do
mundo, quando falo contigo, que me
lembre de Ti, ao tratar das coisas do
mundo”™,

Esta presenca de Deus constante ndo
era propria de quem se retira do



mundo. Sdo Josemaria ensinava a
seus filhos que deviam ser
contemplativos em todas as
encruzilhadas da vida social,
servindo-se de sua atividade
temporal; costumava afirmar: “nossa
cela é arua”. Nao se trata, portanto,
de momento sublimes, estelares,
“misticos”, mas de uma continua
presenca de Deus no transcorrer da
vida comum e nas atividades diarias.
A nocdo de vida comum, de
cotidianidade, nos escritos de Sao
Josemaria é uma verdadeira
categoria teoldgica e o marco de sua
vida contemplativa: trata-se de viver
santamente a vida diaria. Ter
presenca de Deus ndo é, pois,
separar-se das ocupac¢des normais,
mas, pelo contrario, é o modo mais
pleno e verdadeiro de estar na
realidade. Poderiamos dizer que
consiste num simultaneo estar e ndo
estar. A pessoa esta toda e
inteiramente nos assuntos comuns e
concretos que ocupam maos e



cabeca, mas, ao mesmo tempo néo
estd, porque estd em Deus. Pode
parecer paradoxal, porém esse ndo
estar é o modo mais pleno e
profundo de estar nas coisas
temporais, porque quando temos
presenca de Deus, chegamos de
alguma forma a ver as coisas como
Deus as vé, ou seja, vemos de modo
mais verdadeiro e objetivo. Esse
olhar sobrenatural em Sdo Josemaria
chegava ao ponto de permitir-lhe ver
muitos detalhes materiais — consertos
e melhorias que convinha realizar,
por exemplo - e ter uma perspicacia
muito acima da meramente
psicologica, para detectar as
necessidades, sofrimentos e
problemas das pessoas que conhecia
e com quem convivia. Sua presenca
de Deus impregnava a sua atividade
diaria — desde ler o jornal até subir as
escadas — e a sua relagao com 0s
outros. Varias vezes mencionou que
ndo costumava cumprimentar



ninguém sem antes cumprimentar o
Anjo da Guarda da pessoa.

2. Meios para fomentar a presenca
de Deus

Sao Josemaria recomendou multiplos
meios para procurar e fomentar a
presenca de Deus. A oracdo mental
(de manha e a tarde), centrar o dia
em torno da santa Missa, a leitura do
Evangelho e de algum livro
espiritual, a contemplacdo e
recitacdo do santo Rosario; enfim,
tudo aquilo que ele chamou “plano
de vida espiritual”: praticas de
piedade didrias e constantes nas
quais se atualiza a fé e 0 amor a
Deus. A fidelidade a essas praticas de
piedade levara paulatinamente ao
que ele chamou “normas de sempre”:
atitudes constantes da alma que
manifestam e fortalecem a presenca
de Deus (considerar a filiagdo divina,
comunhdses espirituais, aces de
gracas, atos de desagravo, oracoes


https://opusdei.org/pt-br/article/plano-de-vida-opus-dei-dicionario-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/plano-de-vida-opus-dei-dicionario-sao-josemaria/

jaculatdrias, etc.). Com a palavra
jaculatdrias ele designava — seguindo
a tradicdo espiritual desde Santo
Agostinho - as frases breves, como
setas, que manifestam o amor a Deus
e ajudam a exercitar-se na presenca
de Deus. “Emprega esses santos
‘expedientes humanos’ que te
aconselhei para ndo perderes a
presenca de Deus: jaculatorias, atos
de Amor e desagravo, comunhdes
espirituais, ‘olhares’ a imagem de
Nossa Senhora...”". Entendemos por
“expediente humanos” diversos
recursos que podem servir como
“despertadores” para recordar e
viver a presenca de Deus (crucifixo,
santinhos, imagens de Nossa
Senhora, outros objetos profanos
também que a pessoa dota de algum
significado e que contribuem para
aumentar a vida da graca em sua
alma), “Tem presenca de Deus e teras
vida sobrenatural”™*,


https://opusdei.org/pt-br/article/jaculatorias/

Muitas vezes, durante o tempo em
que morou em Villa Tevere, Sdo
Josemaria, ao encontrar com algum
de seus filhos nos corredores da casa,
inclusive bem cedo pela manha,
perguntava-lhe: “Meu filho, quantos
atos de amor e desagravo fizeste
hoje?” Sem dar tempo ao interlocutor
de esbocar uma resposta ele o
animava a que fossem muitos, até
centenas.

Para adquirir o habito da presenca
de Deus, sera necessaria a luta
ascética, valer-se de “expedientes
humanos” e recorrer a “muletas”,
mas acrescentava que depois desses
esforcos Deus podia conceder — pois
trata-se de um dom — uma verdadeira
vida contemplativa.

Para ajudar seus filhos a serem
almas verdadeiramente
contemplativas, escreveu a homilia
Rumo a santidade, que — assim
comentou — podia ser como a pauta


https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-significa-desagravo/
https://escriva.org/pt-br/amigos-de-dios/rumo-a-santidade/
https://escriva.org/pt-br/amigos-de-dios/rumo-a-santidade/

usada na escola para nao escrever
fora das linhas e sobre a qual
devemos escrever a propria vida:
“Comecamos com oragdes vocais que
muitos de nos repetimos quando
criancgas: sdo frases ardentes e
sinceras, dirigidas a Deus e a sua
Mae, que é nossa Mae (...). Primeiro
uma jaculatoria, e depois outra, e
mais outra... até que parece
insuficiente esse fervor, porque as
palavras se tornam pobres...e se da
passagem a intimidade divina, num
olhar para Deus sem descanso e sem
cansaco. Vivemos entdo como
cativos, como prisioneiros. Enquanto
realizamos com a maior perfeicdo
possivel, dentro dos nossos erros e
limitacgdes, as tarefas proprias da
nossa condic¢do e do nosso oficio, a
alma anseia por escapar-se. Vamos
rumo a Deus, como o ferro atraido
pela forca do ima. Comegamos a
amar Jesus de forma mais eficaz,
com um doce sobressalto”™.



Feita essa consideracdo geral,
podemos enumerar a seguir alguns
canais pelos quais ele animava que
transcorresse a presenca de Deus:

a) Dedicar cada dia da semana a uma
devocgao solida: a Santissima
Trindade, a Eucaristia, a Paixdo do
Senhor, a Nossa Senhora, a Sdo José,
aos Santos Anjos da Guarda e as
benditas almas do Purgatorio.

b) Acdes de gracas: “Habitua-te a
elevar o coracdo a Deus em acdo de
gracas, muitas vezes ao dia. - Porque
te da isto e aquilo. — Porque te
desprezaram. — Porque ndo tens o
que precisas, ou porque o tens.
Porque fez tdo formosa a sua Mae,
que é também tua Mae. — Porque
criou o Sol e a Lua e este animal e
aquela planta. — Porque fez aquele
homem eloquente e a ti te fez dificil
de palavra... Da-Lhe gracas por tudo,
porque tudo é bom”"®. Como
podemos perceber, ele passa com



naturalidade da bondade ontoldgica
da Criacdo - fruto da acdo criadora
de Deus: tudo é bom — a misteriosa
bondade da Histdria - fruto da acdo
redentora de Cristo: omnia in bonum
- e tudo o leva a acdo de gracas™”.

c) Atos de amor e desagravo: “A
nossa vontade, com a graca, é
onipotente diante de Deus. — Assim, a
vista de tantas ofensas ao Senhor, se
dissermos a Jesus, com vontade
eficaz, indo no 6nibus por exemplo:
‘Meu Deus, quereria fazer tantos atos
de amor e desagravo quantas as
voltas de cada roda deste carro’,
naquele mesmo instante, diante de
Jesus, té-Lo-emos realmente amado e
desagravado conforme o nosso
desejo. Esta ‘ingenuidade’ ndo esta
fora da infancia espiritual; é o eterno
dialogo entre a crianga inocente e o
pai, doido por seu filho: - Quanto me
queres?...Fala! — E o garotinho diz,
marcando as silabas: - Mui-tos mi-
Thoes”™,



d) Dialogo com Deus no trabalho:
“Pde um motivo sobrenatural na tua
atividade profissional de cada dia, e
teras santificado o trabalho”™.
Quanto mais dentro do mundo
estivermos, mais devemos ser de
Deus®”. “Deves manter — ao longo do
dia — uma constante conversa com o
Senhor, que se alimente também das
proprias ocorréncias da tua tarefa
profissional — Vai com o pensamento
ao Sacrario... e oferece ao Senhor o
trabalho que tiveres entre maos”".

e) Paz ante as dificuldades e
contradicOes: “Se tiveres presenca de
Deus, por cima da tempestade que
ensurdece, no teu olhar brilhara
sempre o0 sol; e, por baixo das vagas
tumultuosas e devastadoras,
reinardo a calma e a serenidade na
tua alma”"®”, Através da presenca de
Deus, dissipam-se, por sua vez, 0S
problemas e se encontram as
auténticas solucdes: “Se tivesses



presenca de Deus, quantas atuacdes
‘irremediaveis’ remediarias”®®.

f) Viver o plano de vida espiritual
com amor, evitando toda rotina, para
fomentar a piedade. O grande
inimigo da verdadeira piedade é a
rotina que leva a uma monotona
repeticdo de palavras sem vida e sem
amor: “Fujamos da ‘rotina’ como do
proprio demonio. — O grande meio
para nao cair nesse abismo, sepulcro
da verdadeira piedade é a continua
presenca de Deus”™. Deus tem
direito de exigir que estejamos
sempre na sua presenca: “Convence-
te, filho, que Deus tem direito a dizer-
nos: pensas em Mim? Tens-me
presente? Procuras-me como teu
apoio? Procuras-me como Luz da tua
vida, como couraca ...como tudo -
Portanto, reafirma-te neste
propdasito: nas horas que a gente da
terra qualifica de boas, clamarei: -
Senhor! Nas horas que chama mas,
repetirei: - Senhor!”"'. Nosso dever



é, portanto, ser exigentes conosco e
lutar para ganhar habitos de
presenca de Deus: “Para o teu exame
diario: deixei passar alguma hora
sem falar com meu Pai-Deus? ...
Conversei com Ele, com amor de
filho? — Podes!”"".

g) Recolhimento interior. Para que
este empenho por ser contemplativos
no meio do mundo, no meio dos
assuntos da vida normal, seja
possivel, é necessario fomentar certa
disciplina mental, um recolhimento
interior, fruto da vida interior:
“Como podes viver a presenca de
Deus, se ndo fazes mais do que olhar
para toda a parte? ... — estds como
que bébado de futilidades”™”. Do
mesmo teor € o seguinte texto:
“Minucias e nimiedades as quais
nada devo, das quais nada espero,
ocupam a minha aten¢do mais do
que o meu Deus? Com quem estou,
quando nédo estou com Deus?"™¥.



3. Presenca de Deus e unidade de
vida

Para captar o sentido profundo do
exposto até aqui, é necessario indicar
que, para o fundador do Opus Deij, o
objetivo ao qual se dirige a luta
espiritual é precisamente a unidade
de vida, ou seja, a harmonia
intrinseca, verdadeira causalidade
circular, que deve existir entre as
trés dimensdes presentes na busca
da santidade no mundo, isto &,
trabalho, oracdo e apostolado. O fio
que une estas diferentes dimensdes
da existéncia crista é precisamente a
presenca de Deus. Se ha uma
caracteristica que indica maturidade
na vocac¢ao no Opus Dei, a plena
encarnacao de seu espirito, é a
consecucdo, ou melhor, a luta
sempre reiniciada e nunca
totalmente conseguida, fruto da
graca e da correspondéncia pessoal,
da unidade de vida. E uma
caracteristica essencial da vocacao



de cristdos comuns, pois “ou sabemos
encontrar o Senhor em nossa vida
cotidiana, ou ndo o encontraremos
nunca”[29]

Terminemos citando um texto de Sao
Josemaria que, ao descrever o
conceito teologico de unidade de
vida, sintetiza, o que até agora
expusemos: “Ndo vivemos uma vida
dupla, mas uma unidade de vida,
simples e forte, na qual se fundem e
compenetram todas as nossas acoes.
Quando correspondemos
generosamente a este espirito,
adquirimos uma segunda natureza:
sem perceber, ficamos todo o dia
atentos ao Senhor e nos sentimos
impulsionados a colocar Deus em
todas as coisas, que sem Ele ficam
insipidas. Chega um momento, no
qual é impossivel distinguir onde
acaba a oracdo e onde comeca o
trabalho, porque vosso trabalho é
também oracgdo, contemplacao, vida
mistica verdadeira de unido com



Deus - sem esquisitices:
endeusamento”®. E continua: “N4o
ha compartimentos estanques em
nossa vida, nem podemos distinguir
— insisto — onde acaba a oracdo e
onde comeca o trabalho, nem onde
estdo os limites do apostolado.
Porque o apostolado é Amor de Deus
que transborda, dando-se aos
homens; e a vida interior
contemplativa é clamor de almas; e o
trabalho um esfor¢o continuo de
abnegacdo, de caridade, de
obediéncia, de compreensao, de

paciéncia e de servico aos outros”®!,

' caminho, 267; cfr. Sulco, 658.
? Gaudium et Spes, 36.

B efr. Mt 6, 29-30; Jo 11, 4 e 15; Mt 11,
25;]Jo 11, 41; Lc 23, 34; Mt 9, 36-38.

! cfr. Redemptor Hominis, 18



! Santo Rosario, quarto mistério
luminoso.

" Gaudium et Spes, 19.
" E Cristo que passa, 48.
! Del Portillo, 1933, p.77.

O Instruccion, 19-111-1934, n. 33:
Aranda, 2001, pp 173-174.

"% Forja 738.

™ Forja, 743.

"2 Forja, 1014.

W1 caminho, 272

M4 caminho, 278.

"3 Amigos de Deus, 296.
181 caminho, 268.

U7 cfr. Edigdo comentada de

Caminho, p. 494.



18 caminho, 897.
91 caminho, 359.
9 cfr. Forja, 740.
1 Forja, 745.

2 Forja, 343.

31 Sulco 659.

24 caminho 551.
31 Forja 506.

28 Sulco 657.

7 Sulco 660.

8 Forja 511.

291 Entrevistas, 114.

BT Carta 6-V-1945, n. 25: AGP, série A.
3, 92-4-2.

BU Thidem, n. 40.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/presenca-de-
deus/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/presenca-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/presenca-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/presenca-de-deus/

	Presença de Deus

