
opusdei.org

Presença de Deus

“É preciso convencer-se de que
Deus está junto de nós
continuamente. E está como um
Pai amoroso - quer mais a cada
um de nós do que todas as mães
do mundo podem querer a
seus”.

13/11/2023

A seguir oferecemos a definição e
contexto histórico do conceito de



“Presença de Deus” no Dicionário de
São Josemaria Escrivá.

Presença de Deus, filiação
divina e comunhão com Deus.
Meios para fomentar a presença
de Deus.
Presença de Deus e unidade de
vida.

A expressão “presença de Deus” tem
um sentido objetivo e um sentido
subjetivo. Objetivamente significa
que Deus, como criador e providente,
está presente em todas as coisas
conferindo-lhes o ser e mantendo-as
no ser; e também que, em virtude de
sua liberdade e de seu amor, fez-se
presente em Cristo e na Eucaristia.
Subjetivamente, significa que o
homem toma consciência dessa
presença divina e cresce nela até
deixar que ilumine toda a sua vida.

1. 

2. 

3. 



Normalmente, São Josemaria a
considera sob esta perspectiva.

1. Presença de Deus, filiação divina
e comunhão com Deus 

O sentido da filiação divina – coluna
vertebral do espírito do Opus Dei – é
a fonte da qual mana a constante
presença de Deus na vida de São
Josemaria. Trata-se, além disso, do
traço concreto e evidente
testemunhado pelos que o
conheceram e conviveram com ele,
junto – no plano humano – com a
simpatia, seu jeito engenhoso e o
bom humor e a fina caridade. Foi
uma conquista tenaz, fruto da graça
e da sua correspondência. Vê-se que,
já desde os começos, o Espírito Santo
lhe outorgara o dom de uma
contínua presença de Deus,
incessante ao longo de sua vida e que
cresceu com a passagem do tempo.

“Em Deus vivemos, nos movemos e
existimos” (At 17, 27-28): vivemos



porque Ele nos criou e
permanecemos na vida porque Ele
nos sustenta com sua amorosa
providência. Estamos igualmente
convictos de que Deus está conosco,
sempre, não como um ente abstrato
ou uma força impessoal, mas como
Pai que é, amoroso e misericordioso.
“É preciso convencer-se de que Deus
está junto de nós continuamente. –
Vivemos como se o Senhor estivesse
lá longe, onde brilham as estrelas, e
não consideramos que também está
sempre ao nosso lado. E está como
um Pai amoroso - quer mais a cada
um de nós do que todas as mães do
mundo podem querer a seus filhos –
ajudando-nos, inspirando-nos,
abençoando-nos... e perdoando. (...)
Necessário é que nos embebamos,
que nos saturemos de que Pai e
muito Pai nosso é o Senhor que está
junto de nós e nos céus”[1].

A presença de Deus não se apoia em
meras práticas piedosas, e sim na



profunda consciência de que Deus,
criador do universo, está presente
em todos os lugares com uma
presença íntima e operativa que
“sustentando todas as coisas, faz que
sejam o que são (...). Pois a criatura
sem o Criador se esfuma”[2]. Com
beleza incomparável, o Salmo 139,
7-10 descreve esta presença de
imensidade: “Em que lugar me
ocultarei de vosso espírito? (...) Se eu
subir até os céus, ali estais; se eu
descer até o abismo, estais presente.
Se a aurora me emprestar as suas
asas, para eu voar e habitar no fim
dos mares; mesmo lá vai me guiar a
vossa mão” (Sl. 139 [Vg 138], 2).

Nas criaturas elevadas à ordem
sobrenatural, essa presença real de
Deus alcança dimensões novas e
superiores: a alma em graça
converte-se em templo da Trindade
Santíssima. Habita na alma daqueles
que O amam. Quando nos
persuadimos desta feliz realidade,



aprendemos a ver a Deus em tudo,
temos consciência de ser
contemplados por Deus em todos os
momentos. É o próprio Jesus Cristo
que nos dá o exemplo ao aproveitar
qualquer ocasião ou situação e
referi-la a Deus Pai, seja para louvar,
renovar a ação de graças ou
reparar[3]. Não há melhor modo de
ver as coisas e pessoas do que vê-las
como Deus as vê, olhá-las “com os
olhos de Cristo”[4]. Em seus últimos
anos, São Josemaria, com
dificuldades de visão, costumava
repetir esta jaculatória: “Que eu veja
com teus olhos, meu Cristo, Jesus de
minha alma”, enquanto crescia nele
a fome de contemplar o rosto do
Senhor: “Vultum tuum, Domine,
requiram (Sl 26 [Vg 25], 8),
procurarei teu rosto, Senhor.
Entusiasma-me fechar os olhos e
pensar que chegará o momento,
quando Deus quiser, em que poderei
vê-lo, não como num espelho, e sob
imagens obscuras... mas face a face



(1 Cor 13,12). Sim, meu coração está
sedento de Deus, do Deus vivo:
quando virei e verei a face de Deus?
(Sl 41 [Vg 40], 3)[5].

O Catecismo da Igreja Católica cita
um texto da Const. Past. Gaudium et
Spes no qual se destaca esta
referência essencial da pessoa a
Deus: “O aspecto mais sublime da
dignidade humana está nesta
vocação do homem à comunhão com
Deus. Este convite que Deus dirige ao
homem, de dialogar com ele, começa
com a existência humana. Pois se o
homem existe, é porque Deus o criou
por amor e, por amor, não cessa de
dar-lhe o ser, e o homem só vive
plenamente, segundo a verdade, se
reconhecer livremente este amor e se
entregar ao seu Criador”[6]. Ter
presença de Deus é assumir
plenamente nosso ser e nossa
realidade: ser chamado à comunhão
com Deus correspondendo
livremente a seu amor.



São Josemaria animava, em
conformidade com o específico
carisma do espírito do Opus Dei, a
viver a presença de Deus também no
trabalho cotidiano: “o homem não
deve limitar-se a fazer coisas, a
construir objetos. O trabalho nasce
do amor, manifesta o amor, orienta-
se para o amor. Reconhecemos Deus
não apenas no espetáculo da
natureza, mas também na
experiência do nosso próprio
trabalho, do nosso esforço. O
trabalho é assim oração, ação de
graças, porque sabemos que fomos
colocados na terra por Deus, amados
por Ele, herdeiros das suas
promessas. É justo que o Apóstolo
nos diga: quer comais, quer bebais,
ou façais qualquer outra coisa, fazei
tudo para a glória de Deus (1 Cor, 10,
31)”[7].

A chamada a santificar o trabalho
profissional e os afazeres da vida
cotidiana leva a conjugar e a unir o



que frequentes dualismos separam:
vida contemplativa e ativa, o profano
e o sagrado, o temporal e o eterno. A
Encarnação do Verbo é a grande
verdade que deve presidir este
anseio unitário: “A profunda
percepção da riqueza do mistério do
Verbo Encarnado foi o sólido alicerce
da espiritualidade do Fundador”[8].
“Unir o trabalho profissional com a
luta ascética e com a contemplação –
coisa que pode parecer impossível,
mas que é necessária, para
contribuir para reconciliar o mundo
com Deus – e converter este trabalho
diário em instrumento de
santificação pessoal e de apostolado.
Não é este um ideal nobre e grande
pelo qual vale a pena dar a vida?”[9].

Este empenho unitário preside
precisamente o esforço ascético por
cultivar e fomentar a presença de
Deus. “Nunca compartilhei a opinião
– ainda que a respeite – dos que
separam a oração da vida ativa,



como se fossem incompatíveis. Os
filhos de Deus têm de ser
contemplativos: pessoas que, no
meio do fragor da multidão, sabem
encontrar o silêncio da alma em
colóquio permanente com o Senhor:
e olhá-lo como se olha um Pai, como
se olha um Amigo, a quem se quer
com loucura”[10]. Daí que todas as
circunstâncias possam levar a Deus:
“Na tua vida, se te propuseres, tudo
pode ser objeto de oferecimento ao
Senhor, motivo de colóquio com o
teu Pai do Céu, que sempre guarda e
concede luzes novas”[11]. A luta de
São Josemaria por ter presença de
Deus comove quando escreve em
sentida oração: “Jesus, que as minhas
distrações sejam distrações ao
contrário: em vez de me lembrar do
mundo, quando falo contigo, que me
lembre de Ti, ao tratar das coisas do
mundo”[12].

Esta presença de Deus constante não
era própria de quem se retira do



mundo. São Josemaria ensinava a
seus filhos que deviam ser
contemplativos em todas as
encruzilhadas da vida social,
servindo-se de sua atividade
temporal; costumava afirmar: “nossa
cela é a rua”. Não se trata, portanto,
de momento sublimes, estelares,
“místicos”, mas de uma contínua
presença de Deus no transcorrer da
vida comum e nas atividades diárias.
A noção de vida comum, de
cotidianidade, nos escritos de São
Josemaria é uma verdadeira
categoria teológica e o marco de sua
vida contemplativa: trata-se de viver
santamente a vida diária. Ter
presença de Deus não é, pois,
separar-se das ocupações normais,
mas, pelo contrário, é o modo mais
pleno e verdadeiro de estar na
realidade. Poderíamos dizer que
consiste num simultâneo estar e não
estar. A pessoa está toda e
inteiramente nos assuntos comuns e
concretos que ocupam mãos e



cabeça, mas, ao mesmo tempo não
está, porque está em Deus. Pode
parecer paradoxal, porém esse não
estar é o modo mais pleno e
profundo de estar nas coisas
temporais, porque quando temos
presença de Deus, chegamos de
alguma forma a ver as coisas como
Deus as vê, ou seja, vemos de modo
mais verdadeiro e objetivo. Esse
olhar sobrenatural em São Josemaria
chegava ao ponto de permitir-lhe ver
muitos detalhes materiais – consertos
e melhorias que convinha realizar,
por exemplo – e ter uma perspicácia
muito acima da meramente
psicológica, para detectar as
necessidades, sofrimentos e
problemas das pessoas que conhecia
e com quem convivia. Sua presença
de Deus impregnava a sua atividade
diária – desde ler o jornal até subir as
escadas – e a sua relação com os
outros. Várias vezes mencionou que
não costumava cumprimentar



ninguém sem antes cumprimentar o
Anjo da Guarda da pessoa.

2. Meios para fomentar a presença
de Deus

São Josemaria recomendou múltiplos
meios para procurar e fomentar a
presença de Deus. A oração mental
(de manhã e à tarde), centrar o dia
em torno da santa Missa, a leitura do
Evangelho e de algum livro
espiritual, a contemplação e
recitação do santo Rosário; enfim,
tudo aquilo que ele chamou “plano
de vida espiritual”: práticas de
piedade diárias e constantes nas
quais se atualiza a fé e o amor a
Deus. A fidelidade a essas práticas de
piedade levará paulatinamente ao
que ele chamou ”normas de sempre”:
atitudes constantes da alma que
manifestam e fortalecem a presença
de Deus (considerar a filiação divina,
comunhões espirituais, ações de
graças, atos de desagravo, orações

https://opusdei.org/pt-br/article/plano-de-vida-opus-dei-dicionario-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/plano-de-vida-opus-dei-dicionario-sao-josemaria/


jaculatórias, etc.). Com a palavra 
jaculatórias ele designava – seguindo
a tradição espiritual desde Santo
Agostinho – as frases breves, como
setas, que manifestam o amor a Deus
e ajudam a exercitar-se na presença
de Deus. “Emprega esses santos
‘expedientes humanos’ que te
aconselhei para não perderes a
presença de Deus: jaculatórias, atos
de Amor e desagravo, comunhões
espirituais, ‘olhares’ à imagem de
Nossa Senhora...”[13]. Entendemos por
“expediente humanos” diversos
recursos que podem servir como
“despertadores” para recordar e
viver a presença de Deus (crucifixo,
santinhos, imagens de Nossa
Senhora, outros objetos profanos
também que a pessoa dota de algum
significado e que contribuem para
aumentar a vida da graça em sua
alma), “Tem presença de Deus e terás
vida sobrenatural”[14].

https://opusdei.org/pt-br/article/jaculatorias/


Muitas vezes, durante o tempo em
que morou em Villa Tevere, São
Josemaria, ao encontrar com algum
de seus filhos nos corredores da casa,
inclusive bem cedo pela manhã,
perguntava-lhe: “Meu filho, quantos
atos de amor e desagravo fizeste
hoje?” Sem dar tempo ao interlocutor
de esboçar uma resposta ele o
animava a que fossem muitos, até
centenas.

Para adquirir o hábito da presença
de Deus, será necessária a luta
ascética, valer-se de “expedientes
humanos” e recorrer a “muletas”,
mas acrescentava que depois desses
esforços Deus podia conceder – pois
trata-se de um dom – uma verdadeira
vida contemplativa.

Para ajudar seus filhos a serem
almas verdadeiramente
contemplativas, escreveu a homilia 
Rumo à santidade, que – assim
comentou – podia ser como a pauta

https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-significa-desagravo/
https://escriva.org/pt-br/amigos-de-dios/rumo-a-santidade/
https://escriva.org/pt-br/amigos-de-dios/rumo-a-santidade/


usada na escola para não escrever
fora das linhas e sobre a qual
devemos escrever a própria vida:
“Começamos com orações vocais que
muitos de nós repetimos quando
crianças: são frases ardentes e
sinceras, dirigidas a Deus e à sua
Mãe, que é nossa Mãe (...). Primeiro
uma jaculatória, e depois outra, e
mais outra... até que parece
insuficiente esse fervor, porque as
palavras se tornam pobres...e se dá
passagem à intimidade divina, num
olhar para Deus sem descanso e sem
cansaço. Vivemos então como
cativos, como prisioneiros. Enquanto
realizamos com a maior perfeição
possível, dentro dos nossos erros e
limitações, as tarefas próprias da
nossa condição e do nosso ofício, a
alma anseia por escapar-se. Vamos
rumo a Deus, como o ferro atraído
pela força do ímã. Começamos a
amar Jesus de forma mais eficaz,
com um doce sobressalto”[15].



Feita essa consideração geral,
podemos enumerar a seguir alguns
canais pelos quais ele animava que
transcorresse a presença de Deus:

a) Dedicar cada dia da semana a uma
devoção sólida: à Santíssima
Trindade, à Eucaristia, à Paixão do
Senhor, à Nossa Senhora, a São José,
aos Santos Anjos da Guarda e às
benditas almas do Purgatório.

b) Ações de graças: “Habitua-te a
elevar o coração a Deus em ação de
graças, muitas vezes ao dia. – Porque
te dá isto e aquilo. – Porque te
desprezaram. – Porque não tens o
que precisas, ou porque o tens.
Porque fez tão formosa a sua Mãe,
que é também tua Mãe. – Porque
criou o Sol e a Lua e este animal e
aquela planta. – Porque fez aquele
homem eloquente e a ti te fez difícil
de palavra... Dá-Lhe graças por tudo,
porque tudo é bom”[16]. Como
podemos perceber, ele passa com



naturalidade da bondade ontológica
da Criação – fruto da ação criadora
de Deus: tudo é bom – à misteriosa
bondade da História – fruto da ação
redentora de Cristo: omnia in bonum
- e tudo o leva à ação de graças[17].

c) Atos de amor e desagravo: “A
nossa vontade, com a graça, é
onipotente diante de Deus. – Assim, à
vista de tantas ofensas ao Senhor, se
dissermos a Jesus, com vontade
eficaz, indo no ônibus por exemplo:
‘Meu Deus, quereria fazer tantos atos
de amor e desagravo quantas as
voltas de cada roda deste carro’,
naquele mesmo instante, diante de
Jesus, tê-Lo-emos realmente amado e
desagravado conforme o nosso
desejo. Esta ‘ingenuidade’ não está
fora da infância espiritual; é o eterno
diálogo entre a criança inocente e o
pai, doido por seu filho: - Quanto me
queres?...Fala! – E o garotinho diz,
marcando as sílabas: - Mui-tos mi-
lhões”[18].



d) Diálogo com Deus no trabalho:
“Põe um motivo sobrenatural na tua
atividade profissional de cada dia, e
terás santificado o trabalho”[19].
Quanto mais dentro do mundo
estivermos, mais devemos ser de
Deus[20]. “Deves manter – ao longo do
dia – uma constante conversa com o
Senhor, que se alimente também das
próprias ocorrências da tua tarefa
profissional – Vai com o pensamento
ao Sacrário... e oferece ao Senhor o
trabalho que tiveres entre mãos”[21].

e) Paz ante as dificuldades e
contradições: “Se tiveres presença de
Deus, por cima da tempestade que
ensurdece, no teu olhar brilhará
sempre o sol; e, por baixo das vagas
tumultuosas e devastadoras,
reinarão a calma e a serenidade na
tua alma”[22]. Através da presença de
Deus, dissipam-se, por sua vez, os
problemas e se encontram as
autênticas soluções: “Se tivesses



presença de Deus, quantas atuações
‘irremediáveis’ remediarias”[23].

f) Viver o plano de vida espiritual
com amor, evitando toda rotina, para
fomentar a piedade. O grande
inimigo da verdadeira piedade é a
rotina que leva a uma monótona
repetição de palavras sem vida e sem
amor: “Fujamos da ‘rotina’ como do
próprio demônio. – O grande meio
para não cair nesse abismo, sepulcro
da verdadeira piedade é a contínua
presença de Deus”[24]. Deus tem
direito de exigir que estejamos
sempre na sua presença: “Convence-
te, filho, que Deus tem direito a dizer-
nos: pensas em Mim? Tens-me
presente? Procuras-me como teu
apoio? Procuras-me como Luz da tua
vida, como couraça ...como tudo –
Portanto, reafirma-te neste
propósito: nas horas que a gente da
terra qualifica de boas, clamarei: -
Senhor! Nas horas que chama más,
repetirei: - Senhor!”[25]. Nosso dever



é, portanto, ser exigentes conosco e
lutar para ganhar hábitos de
presença de Deus: “Para o teu exame
diário: deixei passar alguma hora
sem falar com meu Pai-Deus? ...
Conversei com Ele, com amor de
filho? – Podes!”[26].

g) Recolhimento interior. Para que
este empenho por ser contemplativos
no meio do mundo, no meio dos
assuntos da vida normal, seja
possível, é necessário fomentar certa
disciplina mental, um recolhimento
interior, fruto da vida interior:
“Como podes viver a presença de
Deus, se não fazes mais do que olhar
para toda a parte? ... – estás como
que bêbado de futilidades”[27]. Do
mesmo teor é o seguinte texto:
“Minúcias e nimiedades às quais
nada devo, das quais nada espero,
ocupam a minha atenção mais do
que o meu Deus? Com quem estou,
quando não estou com Deus?"[28].



3. Presença de Deus e unidade de
vida

Para captar o sentido profundo do
exposto até aqui, é necessário indicar
que, para o fundador do Opus Dei, o
objetivo ao qual se dirige a luta
espiritual é precisamente a unidade
de vida, ou seja, a harmonia
intrínseca, verdadeira causalidade
circular, que deve existir entre as
três dimensões presentes na busca
da santidade no mundo, isto é,
trabalho, oração e apostolado. O fio
que une estas diferentes dimensões
da existência cristã é precisamente a
presença de Deus. Se há uma
característica que indica maturidade
na vocação no Opus Dei, a plena
encarnação de seu espírito, é a
consecução, ou melhor, a luta
sempre reiniciada e nunca
totalmente conseguida, fruto da
graça e da correspondência pessoal,
da unidade de vida. É uma
característica essencial da vocação



de cristãos comuns, pois “ou sabemos
encontrar o Senhor em nossa vida
cotidiana, ou não o encontraremos
nunca”[29].

Terminemos citando um texto de São
Josemaria que, ao descrever o
conceito teológico de unidade de
vida, sintetiza, o que até agora
expusemos: “Não vivemos uma vida
dupla, mas uma unidade de vida,
simples e forte, na qual se fundem e
compenetram todas as nossas ações.
Quando correspondemos
generosamente a este espírito,
adquirimos uma segunda natureza:
sem perceber, ficamos todo o dia
atentos ao Senhor e nos sentimos
impulsionados a colocar Deus em
todas as coisas, que sem Ele ficam
insípidas. Chega um momento, no
qual é impossível distinguir onde
acaba a oração e onde começa o
trabalho, porque vosso trabalho é
também oração, contemplação, vida
mística verdadeira de união com



Deus – sem esquisitices:
endeusamento”[30]. E continua: “Não
há compartimentos estanques em
nossa vida, nem podemos distinguir
– insisto – onde acaba a oração e
onde começa o trabalho, nem onde
estão os limites do apostolado.
Porque o apostolado é Amor de Deus
que transborda, dando-se aos
homens; e a vida interior
contemplativa é clamor de almas; e o
trabalho um esforço contínuo de
abnegação, de caridade, de
obediência, de compreensão, de
paciência e de serviço aos outros”[31].

[1] Caminho, 267; cfr. Sulco, 658.

[2] Gaudium et Spes, 36.

[3] cfr. Mt 6, 29-30; Jo 11, 4 e 15; Mt 11,
25; Jo 11, 41; Lc 23, 34; Mt 9, 36-38.

[4] cfr. Redemptor Hominis, 18



[5] Santo Rosário, quarto mistério
luminoso.

[6] Gaudium et Spes, 19.

[7] É Cristo que passa, 48.

[8] Del Portillo, 1933, p.77.

[9] Instrucción, 19-III-1934, n. 33:
Aranda, 2001, pp 173-174.

[10] Forja 738.

[11] Forja, 743.

[12] Forja, 1014.

[13] Caminho, 272

[14] Caminho, 278.

[15] Amigos de Deus, 296.

[16] Caminho, 268.

[17] cfr. Edição comentada de 
Caminho, p. 494.



[18] Caminho, 897.

[19] Caminho, 359.

[20] cfr. Forja, 740.

[21] Forja, 745.

[22] Forja, 343.

[23] Sulco 659.

[24] Caminho 551.

[25] Forja 506.

[26] Sulco 657.

[27] Sulco 660.

[28] Forja 511.

[29] Entrevistas, 114.

[30] Carta 6-V-1945, n. 25: AGP, série A.
3, 92-4-2.

[31] Ibidem, n. 40.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/presenca-de-
deus/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/presenca-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/presenca-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/presenca-de-deus/

	Presença de Deus

