
opusdei.org

O Prelado no 50º
aniversário do IESE
em Madri:
“Santificar o
trabalho,
transformar o
mundo: uma
liderança com
sentido cristão”

Conferência de Mons. Ocáriz

05/07/2025



No contexto do 50º aniversário do
início das atividades do IESE em
Madri, Mons. Fernando Ocáriz, Grão-
Chanceler da Universidade de
Navarra e prelado do Opus Dei,
visitou o campus e proferiu esta
conferência perante um auditório
com mais de 600 funcionários e ex-
alunos.

Reproduzimos a seguir a conferência
completa do Prelado.

É para mim um prazer e um orgulho
estar com vocês por ocasião do 50º
aniversário das atividades do IESE
em Madri, motivo de profunda
alegria ao ver o desenvolvimento de
uma iniciativa de formação que
ajudou muitas pessoas a crescer
profissionalmente e a descobrir o
sentido profundo (humano, social,
cristão) do trabalho, tema muito



querido por São Josemaria.
Precisamente, nesta intervenção, vou
me concentrar principalmente em
alguns dos seus textos.

Vocês construíram uma das escolas
de administração de empresas mais
prestigiadas do mundo, portanto, a
julgar pelos resultados externos,
vocês fizeram um bom trabalho.
Gostaria de encorajá-los a que,
juntamente com seus sucessos
externos comprovados pelos
rankings das escolas de
administração de empresas mais
relevantes, vocês também se
empenhem em alcançar outros
sucessos internos que têm ainda
mais valor para cada um de vocês da
perspectiva de Deus. Esses sucessos
internos, que são compatíveis com os
sucessos e fracassos do ponto de vista
dos negócios, são fruto do trabalho
bem feito por amor.



Para esses sucessos internos, importa
não apenas o que fazemos e com
quais resultados, mas também como
trabalhamos e por quê. É através
desses sucessos internos que o
impacto desta escola chegará ainda
mais longe.

Realidade e valor humano do
trabalho

Como dizia São Josemaria: “O
trabalho, todo o trabalho, é
testemunho da dignidade do homem,
do seu domínio sobre a criação; é
meio de desenvolvimento da
personalidade; é vínculo de união
com os outros seres; fonte de
recursos para o sustento da família;
meio de contribuir para o progresso
da sociedade em que se vive e para o
progresso de toda a humanidade”[1].

São Josemaria fala aqui do porquê do
trabalho em geral. Para vocês, o
porquê do seu trabalho reflete-se na
missão do IESE: “Formam líderes que



aspiram a ter um impacto profundo,
positivo e duradouro nas pessoas,
nas empresas e na sociedade através
da excelência profissional, da
integridade e do espírito de serviço”.

Verdadeiramente, se vocês
cumprirem bem esse propósito tão
inspirador, chegarão ao coração da
sociedade. Irão melhorar o mundo a
partir de dentro. Pois esse propósito
tão nobre que vocês perseguem pode
ser vivido em todas as suas
atividades, não apenas naquelas com
maior valor estratégico que vocês
assumem no IESE a partir da alta
diretoria. Todo trabalho pode ter um
grande valor do ponto de vista
interior.

Já na própria ordem natural, “a
dignidade do trabalho depende não
tanto do que se faz, mas de quem o
faz; e, no caso do homem, é um ser
espiritual, inteligente e livre”[2].



A dignidade natural do trabalho
radica, portanto, na dignidade
espiritual da pessoa humana, e será
maior ou menor em função da maior
ou menor qualidade ou bondade que
esse trabalho tenha como ação
espiritual. Ora, essa qualidade ou
bondade depende essencialmente da
liberdade: do amor — não como
paixão ou sentimento — mas como 
dilectio ou amor eletivo do fim, como
ato próprio da liberdade[3].

Como Juan Antonio Pérez López
explicava, trata-se de fomentar em
nós e nas pessoas que lideramos os
motivos transcendentais: o interesse
em servir bem os clientes, a conexão
humana com as pessoas, o
compromisso com o propósito da
empresa. Isso é, em grande parte, o
que nos estimula a servir mais e
melhor. E isso pode ser feito ao
mesmo tempo em que se alcançam os
resultados estratégicos de que as
empresas precisam e as pessoas



adequadas desenvolvem as
competências necessárias.

Também neste contexto, as seguintes
palavras de São Josemaria são muito
esclarecedoras e certamente
exigentes: “Convém não esquecer,
portanto, que esta dignidade do
trabalho se baseia no Amor. O
grande privilégio do homem é poder
amar, transcendendo assim o
efêmero e o transitório. O homem
pode amar as outras criaturas, dizer
um ‘tu’ e um ‘eu” cheios de sentido. E
pode amar a Deus, que nos abre as
portas do céu, que nos constitui
membros da sua família, que nos
autoriza a falar-lhe também de tu a
Tu, face a face”.

Em outras palavras, fomos feitos
para o Amor, e o trabalho é uma das
plataformas sobre as quais o Amor
pode crescer dentro de nós mesmos e
na sociedade. Nisso consiste boa
parte da vocação do cristão no



mundo, na sociedade. “Por isso, o
homem não se deve limitar a fazer
coisas, a construir objetos. O trabalho
nasce do amor, manifesta o amor,
orienta-se para o amor”[4]

Recentemente, recebi uma história
inspiradora publicada há muitos
anos na revista Forbes que ilustra
essa conexão humana, esse amor
manifestado através do trabalho. Ela
foi escrita por uma enfermeira do
pronto-socorro de um hospital
americano que testemunhou um ato
surpreendente de liderança:

“Eram aproximadamente 22h30. O
quarto estava uma bagunça. Eu
estava terminando de trabalhar no
prontuário antes de ir para casa. O
médico com quem eu adorava
trabalhar estava treinando um novo
médico, que tinha feito um trabalho
muito respeitável e competente,
dizendo-lhe o que ele tinha feito bem
e o que poderia ter feito de maneira

https://www.forbes.com/global/2007/0423/018.html
https://www.forbes.com/global/2007/0423/018.html


diferente. Então, ele colocou a mão
no ombro do jovem médico e disse:
‘Quando você terminou, viu o jovem
da limpeza que entrou para limpar o
quarto?’. O jovem olhou para ele sem
entender. O médico mais velho disse:
'O nome dele é Carlos. Ele está aqui
há três anos. Faz um trabalho
fabuloso. Quando entra, limpa o
quarto tão rapidamente que você e
eu podemos atender nossos
próximos pacientes rapidamente.
Sua esposa se chama Maria. Eles têm
quatro filhos'. Em seguida, ele citou o
nome de cada um dos quatro filhos e
disse a idade de cada um. O médico
mais velho continuou dizendo: “Ele
mora em uma casa alugada a cerca
de três quarteirões daqui, em Santa
Ana. Eles vieram do México há cinco
anos. O nome dele é Carlos”, repetiu.
Em seguida, disse: “Na próxima
semana, gostaria que você me
contasse algo sobre Carlos que eu
ainda não saiba. Tudo bem? Agora,



vamos ver como estão os outros
pacientes”.

A enfermeira ficou surpresa:
“Lembro-me de ficar ali parada,
escrevendo minhas anotações de
enfermagem, atônita, e pensar:
Acabei de testemunhar uma
liderança impressionante”.

Às vezes, podemos perder de vista
esse tom humano quando pensamos
no trabalho sob a perspectiva de
competir com outras empresas para
obter mais lucros, em vez de pensar
em servir às pessoas com atenção e
cuidado, com amor.

Obviamente, as empresas também
não podem perder de vista a
estratégia e o lucro, que são sinais de
um serviço de qualidade prestado de
forma responsável e eficiente. Mas
tão importante quanto os resultados
econômicos, ou mais, é servir com
amor ao trabalho e com amor às
pessoas.



O valor sobrenatural: a
santificação do trabalho

Para um cristão, essas perspectivas
se ampliam e se expandem. Porque o
trabalho aparece como participação
na obra criadora de Deus, que, ao
criar o homem, o abençoou dizendo-
lhe: “Crescei e multiplicai-vos, e
enchei a terra e submetei-a, e dominai
sobre os peixes do mar e sobre as aves
do céu, e sobre todos os animais que
se movem sobre a terra. E porque,
além disso, ao ser assumido por
Cristo, o trabalho se nos apresenta
como realidade redimida e
redentora: não é apenas a esfera em
que o homem se desenvolve, mas
também meio e caminho de
santidade, realidade santificável e
santificadora”[5].

O que significa santificar o trabalho?

Consideremos dois aspectos
fundamentais essencialmente ligados
entre si, e nos quais o Fundador do



Opus Dei insistiu inúmeras vezes. Em
primeiro lugar, é evidente que a
dimensão sobrenatural do trabalho
não é algo justaposto à sua dimensão
humana natural: a ordem da
Redenção não acrescenta algo
estranho ao que o trabalho é em si
mesmo na ordem da Criação; é a
própria realidade do trabalho
humano que é elevada à ordem da
graça; santificar o trabalho não é
“fazer algo santo” enquanto se
trabalha, mas precisamente tornar
santo o próprio trabalho.

O segundo aspecto, inseparável e, de
certa forma, consequência do
anterior, é que o trabalho santificado
é santificador: o homem não só pode
e deve santificar-se e cooperar na
santificação dos outros e do mundo
enquanto trabalha, mas
precisamente através do seu
trabalho, fazendo-o humanamente
bem, servindo as pessoas por amor a
Deus.



Este espírito cristão na realização do
trabalho deve preparar o mundo
para reconhecer melhor a Deus e,
assim, contribuir também para a
sustentabilidade, a paz e a justiça
social. “É necessário”, lembra Leão
XIV, “esforçar-se para remediar as
desigualdades globais, que veem a
opulência e a indigência traçar sulcos
profundos entre continentes, países e
mesmo no interior de cada
sociedade”.

Como explicava São Josemaria, há
uma relação necessária entre a
santificação do trabalho profissional
e a reconciliação do mundo com
Deus: “Unir o trabalho profissional à
luta ascética e à contemplação – coisa
que pode parecer impossível, mas
que é necessária para contribuir com
a reconciliação do mundo com Deus
– e converter esse trabalho normal
em instrumento de santificação
pessoal e de apostolado. Não é este



um ideal nobre e grande pelo qual
vale a pena dar a vida?”[6]

Podemos viver no trabalho, seja qual
for, ter sempre essa perspectiva de
servir a sociedade, “A world to
change”, como vocês dizem na sua
publicidade. Gosto de ver que no seu
propósito vocês falam de liderança
que seja boa para as pessoas, para as
empresas e também para a
sociedade.

Nas empresas, é possível fazer muito
bem à sociedade, embora também
seja verdade que nem tudo o que a
sociedade precisa pode ser obtido
através das empresas, uma vez que
estas estão limitadas pela
necessidade de oferecer um serviço
limitado e concreto e de gerar lucros,
o que faz parte do seu objetivo.

Também são necessários Estados,
comunidades e famílias
responsáveis. Em sua formação,
portanto, esforcem-se por alcançar a



pessoa em sua totalidade, também
em sua dimensão espiritual, para
que, a partir dessas pessoas bem
formadas, possamos contribuir para
servir a sociedade, também em todas
as suas dimensões. Este é o fruto
distante da santificação de seu
trabalho bem feito por amor.

Para transformar o mundo, temos
que começar por nós mesmos e
deixar espaço para Deus em nossas
vidas. O trabalho é um dos espaços
em que Deus quer estar presente em
nossas vidas e motivações. Há
algumas palavras conhecidas do
Fundador do Opus Dei que resumem
de forma breve e essencial o conceito
de santificação do trabalho, na forma
de um conselho prático: “Põe um
motivo sobrenatural na tua atividade
profissional de cada dia, e terás
santificado o trabalho”[7]. Não se trata
de fazer coisas diferentes, como
trabalhar em entidades beneficentes
sem fins lucrativos, mas de fazer as



mesmas coisas de sempre de
maneira diferente, com um motivo
sobrenatural que nos estimula a
colocar mais esforço e mais amor.

Ou seja, a atividade de trabalhar
torna-se santa quando é realizada
por um motivo sobrenatural. Mas
essa afirmação não deve ser
entendida como uma espécie de
“moral da mera intenção”; não se
trata, em termos clássicos, de dar
primazia ao finis operantis como
independente do finis operis, que
ficaria privado de sua própria
relevância.

O finis operantis é a motivação de
quem trabalha, que pode ser movida
por motivos de diversa natureza. O
finis operis é o que se pretende
alcançar com a atividade, que pode
ser servir o cliente, terminar um
relatório, atingir uma meta. Para
servir eficazmente com nosso
trabalho, não basta ter boas



intenções, mas sim chegar a fatos
concretos. “Para servir, servir”, como
dizia São Josemaria.

A ordem sobrenatural assume e
eleva essa realidade humana, de
modo que o trabalho é santo se
“nasce do amor, manifesta o amor, se
ordena ao amor” e se esse amor é
aquela “caridade de Deus que foi
derramada em nossos corações, pelo
Espírito Santo que nos foi dado”[8].
Quando vivemos essa unidade de
vida de que tanto falava São
Josemaria, essa caridade de Deus
derrama-se por todas as atividades
do nosso trabalho: relatórios,
telefonemas, pequenos detalhes
feitos com amor. O finis operantis
penetra e informa de dentro o finis
operis todo o nosso agir.

O trabalho é santo, é santificado,
quando é regido e informado pelo
amor a Deus e aos outros por Deus.
Esta é a essência daquele “motivo



sobrenatural” que basta colocar no
trabalho para santificá-lo; e
entendemos ainda melhor que essa
“intenção” tende por si mesma à
perfeição humana do próprio
trabalho: “Não podemos oferecer ao
Senhor uma coisa que, dentro das
pobres limitações humanas, não seja
perfeita, sem mancha, realizada com
atenção até nos mínimos detalhes:
Deus não aceita trabalhos
“marretados”. Não apresentareis
nada de defeituoso, admoesta-nos a
Escritura Santa, pois não seria digno
dEle[9]. Por isso o trabalho de cada
qual - essa atividade que ocupa as
nossas jornadas e energias - há de ser
uma oferenda digna aos olhos do
Criador, operatio Dei, trabalho de
Deus e para Deus; numa palavra,
uma tarefa acabada, impecável”[10].

Mas não se deve confundir trabalhar
com perfeição com o perfeccionismo
que pode surgir do orgulho e da falta
de ordem. Devemos trabalhar bem,



dentro do razoável, sabendo que
temos muitas ocupações que exigem
nossa atenção, às quais também
devemos levar o amor de Deus.

O trabalho santificado não é apenas
trabalho por Deus e para Deus, mas
é, ao mesmo tempo e
necessariamente, trabalho de Deus,
porque é Deus quem santifica; é Ele
quem ama primeiro e torna possível
o nosso amor por meio do Espírito
Santo, de quem nossa caridade é
uma participação.

Para que Deus trabalhe em nós e
através do nosso trabalho (para que
o nosso trabalho seja opus Dei), é
necessário abrir espaços para Deus
no nosso dia, espaços de oração e
escuta — em casa, no escritório, na
rua, na igreja — para alcançar essa
unidade com Deus que permite que
Deus entre em todas as nossas ações.

Santificar o trabalho, no sentido
objetivo, externo, estrutural (por



exemplo, finanças ou contabilidade),
é inseparável não só de santificar
com o trabalho (no dia a dia, através
do esforço concreto para alcançar
metas específicas e servir
determinadas pessoas) mas também
de santificar-se no trabalho
(crescendo em amor), que é a
consequência necessária e imediata
de santificar o trabalho em seu
aspecto subjetivo (como ação da
pessoa).

Certamente, um trabalho subjetivo
não santificado pode cooperar para a
santificação do mundo, na medida
em que contribui para o
estabelecimento de estruturas
sociais, econômicas, etc.,
naturalmente eficazes e justas, o que
é parte indispensável da ordenação
dessas estruturas de acordo com
Deus. Pensem aqui, por exemplo, nos
Objetivos de Desenvolvimento
Sustentável das Nações Unidas.



No entanto, somente um trabalho
subjetivo santificado e, portanto,
santificador de quem o realiza,
coopera necessariamente não só para
configurar um mundo justo, mas
também para dar-lhe forma com a
caridade de Cristo, santificá-lo.
Naturalmente, essa santificação do
mundo a partir de dentro requer não
uma, mas muitas pessoas que
santifiquem seu trabalho e se
santifiquem em seu trabalho em
todas as profissões.

São Josemaria já o dizia quando
afirmava que se abriram os
caminhos divinos da terra e são
necessários muitos e muitas que
queiram percorrer esses caminhos
para elevar o mundo a partir de
dentro, não através de campanhas
organizadas e possivelmente
ideológicas, que podem ser
polarizadoras, mas através do
crescimento interior de cada um no
seu próprio lugar, aberto às pessoas



ao seu redor e acolhendo assim a
graça de Deus que quer derramar fé,
esperança e caridade ao nosso redor.

A relevância peculiar do trabalho
de gestão

Vocês têm pela frente um grande
propósito: formar líderes
empresariais que criarão o contexto
no qual muitas outras pessoas
trabalharão e se desenvolverão como
indivíduos por meio de seu trabalho.
É uma grande responsabilidade
preparar pessoas com tanta
responsabilidade.

Muitas vezes, eles não terão receitas
claras sobre como interpretar um
problema ou resolver uma situação.
Em geral, o trabalho de gestão
envolve um conjunto de atividades,
como prever, organizar, coordenar e
controlar o desenvolvimento e os
resultados da atividade de uma
organização.



Diante de uma realidade tão
complexa e variável, é
compreensível que, ao teorizar sobre
a natureza ou analisar a prática do
trabalho de gestão, surjam
interpretações mais ou menos
diversas[11]. Por isso, a formação de
um executivo não requer apenas
memorizar princípios ou reunir
ferramentas de marketing, finanças,
estratégia ou contabilidade, mas
chegar a um entendimento prudente
que normalmente é adquirido com
uma experiência bem assimilada.

A responsabilidade de um executivo
exige prudência, que é a virtude mais
própria do trabalho diretivo.
Lembro-me de uma famosa
afirmação de São Tomás de Aquino:
“que os sábios nos ensinem, que os
santos rezem por nós, que os
prudentes nos governem”.

Através das suas aulas com o método
do caso, os seus alunos aprendem a



exercer a prudência, a fazer as
perguntas-chave, a aprofundar os
argumentos, a compreender os
pontos de vista dos outros sem
preconceitos e a mudar de opinião.

Em sua expressão mais geral, a ação
prudente requer um conhecimento
suficiente do passado (os precedentes
dos assuntos), a atenção às
circunstâncias que delimitam o
assunto presente e a previsão dos
efeitos futuros das possíveis decisões.

“A prudência, além de ser o hábito
aperfeiçoador desse tipo de atividade
(praxis), é a única virtude intelectual
cujo objeto é moral, ou seja, atua
como uma espécie de 'ponte' entre
ambas as dimensões, permitindo
conciliar o pensamento com a ação".

Exercitando a prudência na hora de
liderar, os participantes de seus
programas crescerão moral e
intelectualmente e serão capazes de
criar ambientes nos quais outras



pessoas cresçam, contribuindo assim
para melhorar a sociedade.

Outras características de um bom
trabalho de gestão, na minha
opinião, são a abertura e a
flexibilidade. Abertura de mente,
para aprender com a experiência e
com o estudo. Abertura para
compreender as mudanças que são
necessárias nos novos tempos.
Abertura para acolher e valorizar
sugestões ou explicações de outros,
sem pressa e sem admitir
preconceitos. Saber ouvir.

Abertura para não cortar iniciativas
arbitrariamente, mas promovê-las e
canalizá-las. Abertura para captar e
aceitar oportunidades de mudança;
em particular, abertura mental para
mudar de opinião: como dizia São
Josemaria, “não somos como os rios
que não podem voltar atrás”.

Enfim, abertura de coração, para
compreender e amar os outros. Essa



abertura nos leva a aceitar os outros
como são, sem julgar e sem nos
deixarmos levar por preconceitos, ao
mesmo tempo em que podemos
desafiá-los a serem melhores.
Consiste também em ser uma ponte
para pessoas que pensam de forma
diferente. É possível trabalhar muito
bem com pessoas de outra religião ou
sem religião, e que seguem estilos de
vida que podem chocar, pessoas que
têm sempre, ou quase sempre, uma
boa base sobre a qual se pode
construir uma amizade e um projeto
comum dentro da empresa.

No que diz respeito à flexibilidade, é
óbvio que ela se opõe à rigidez, mas
não se opõe à força. Trata-se da
capacidade de aceitar e decidir
exceções necessárias ou
convenientes. Nesse contexto,
parece-me interessante mencionar
também a importância de promover
a liberdade interior dos
colaboradores de todos os níveis



profissionais, explicando o motivo
das instruções dadas.

Trata-se de fazer com que queiram
fazer bem o seu trabalho para servir
melhor. Nesse mesmo sentido, um
bom trabalho de gestão evita o
controle excessivo e o excesso de
detalhes ao delegar uma tarefa. A
microgestão como forma de
liderança cria marionetes, não
pessoas maduras com critério
próprio.

Também vale a pena mencionar a
importância de saber delegar,
atendendo às circunstâncias das
pessoas e dos ambientes. Lembro-me
do que escreve São Josemaria, num
contexto mais amplo: “Não se pode
empregar os mesmos meios com
todos. Também nisto é necessário
imitar o comportamento das mães:
sua justiça é tratar de maneira
desigual os filhos desiguais”[12].



Alguns, os mais jovens, precisam de
acompanhamento e feedback para
adquirir o mais rápido possível a
experiência necessária para fazer
bem seu trabalho. Outros, mais
maduros, precisam de coaching para
aprender a tomar suas próprias
decisões. E chega um momento em
que podem trabalhar sem nenhum
acompanhamento, porque o gestor
pode delegar-lhes com total
confiança e sem preocupações. Mas
uns e outros precisam da confiança,
proximidade e amizade de seus
gestores.

A atividade diretiva exige
normalmente canalizar elementos e
ações em si mesmos diversos para
um objetivo comum. É necessária,
portanto, uma capacidade de síntese
suficiente que, mantendo a atenção
que distingue os diversos elementos
da questão, consiga uni-los em uma
dimensão final comum. Aqui entra o
que muitos chamam de propósito da



empresa, que inclui prestar atenção
aos seus muitos stakeholders para
que a atividade diretiva unifique os
esforços de todos.

A relevância peculiar do trabalho
diretivo reside, obviamente, no fato
de que desse trabalho depende em
grande parte a eficácia do trabalho
de outras pessoas, seu crescimento
pessoal através do trabalho e a
cultura e o tom da empresa. Daí um
aspecto peculiar da responsabilidade
dos diretores.

A posição de diretor não é um
privilégio, mas um serviço e uma
responsabilidade que consiste em
criar um contexto eficaz para o
trabalho dos outros. Portanto, um
gestor deve fomentar a disposição
interior que o leva a cumprir
decididamente os seus deveres.

Vocês educam esses gestores não só
através das aulas e do trabalho em
equipe, mas também criando um tom



de trabalho bem feito — jardins bem
cuidados, lousas limpas, aulas bem
preparadas com finalizações
impactantes e claras — e de alegria e
proximidade humana, de cuidado
com as pessoas.

Esse tom de amizade em que todos
percebem que realmente importam,
que são amados, explica a abertura e
a alegria que se vê em sua escola e
nas reuniões de ex-alunos.

Muito obrigado

[1] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 47.

[2] São João Paulo II, Discurso,
3/07/1986, n. 3.

[3] Sobre a escolha existencial do fim
último, como ato de liberdade, cf. C.
Fabro, Riflessioni sulla libertà,
Maggioli, Rimini 1983, pp. 43-51;
57-85.



[4] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 48.

[5] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 47.

[6] São Josemaria, Instrução,
19/03/1934, n. 33.

[7] São Josemaria, Caminho, n. 359.

[8] cf. Rm 5, 5.

[9] Cfr. Lev 22, 20.

[10] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
55.

[11] Cf., por exemplo, G. Scalzo e S.
García Álvarez, El Management como
práctica: una aproximación a la
naturaleza del trabajo directivo, en
“Empresa y humanismo”, XXI (2018)
pp. 95-118.

[12] São Josemaria, Carta 29/09/1957, n.
25.



Fernando Ocáriz, prelado do
Opus Dei

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-
iese-madri-santificar-o-trabalho-

lideranca/ (16/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/
https://opusdei.org/pt-br/article/prelado-no-50-iese-madri-santificar-o-trabalho-lideranca/

	O Prelado no 50º aniversário do IESE em Madri: “Santificar o trabalho, transformar o mundo: uma liderança com sentido cristão”

