
opusdei.org

Por um mundo mais
justo, pacífico e
sustentável

Mensagem do Papa Francisco
para a celebração do Dia
Mundial de Oração pelo
Cuidado da Criação.

01/09/2020

«Santificareis o quinquagésimo ano,
proclamando na vossa terra a
liberdade de todos os que a habitam.
Este ano será para vós um
Jubileu» (Lv 25, 10).

Queridos irmãos e irmãs,



Anualmente, sobretudo desde a
publicação da carta encíclicaLaudato
si’ (24/V/2015; daqui em diante,
citada com a sigla LS), o primeiro dia
de setembro assinala, para a família
cristã, o Dia Mundial de Oração pelo
Cuidado da Criação; e com ele se abre
o Tempo da Criação que conclui no
dia 4 de outubro, memória de São
Francisco de Assis. Durante este
período, os cristãos renovam em todo
o mundo a fé em Deus criador e
unem-se de maneira especial na
oração e na ação pela preservação da
casa comum.

Alegro-me com o tema escolhido pela
família ecuménica para a celebração
do Tempo da Criação 2020, ou seja,
um «Jubileu pela Terra», tendo em
vista que se celebra precisamente
este ano o quinquagésimo
aniversário do Dia da Terra.

Na Sagrada Escritura, o Jubileu é um
tempo sagrado para recordar,

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


regressar, repousar, restaurar e
rejubilar.

1. Um tempo para recordar

Somos convidados a lembrar
sobretudo que o destino último da
criação é entrar no «sábado eterno»
de Deus. É uma viagem que se realiza
no tempo, abraçando o ritmo dos sete
dias da semana, o ciclo dos sete anos
e o grande Ano Jubilar que sobrevém
ao concluírem-se os sete anos
sabáticos.

Depois o Jubileu é um tempo de
graça para recordar a vocação
primordial da criação: ser e
prosperar como comunidade de
amor. Existimos apenas graças às
relações com Deus criador, com os
irmãos e irmãs enquanto membros
duma família comum e com todas as
criaturas que habitam na mesma
casa que nós. «Tudo está relacionado,
e todos nós, seres humanos,
caminhamos juntos como irmãos e



irmãs numa peregrinação
maravilhosa, entrelaçados pelo amor
que Deus tem a cada uma das suas
criaturas e que nos une também, com
terna afeição, ao irmão sol, à irmã
lua, ao irmão rio e à mãe terra» (LS,
92).

Por isso o Jubileu é um tempo para a
recordação, repassando na memória
a nossa existência inter-relacional.
Temos necessidade constante de nos
lembrar que «tudo está inter-
relacionado e o cuidado autêntico da
nossa própria vida e das nossas
relações com a natureza é
inseparável da fraternidade, da
justiça e da fidelidade aos
outros» (LS, 70).

2. Um tempo para regressar

O Jubileu é um tempo para voltar
atrás e arrepender-se. Quebramos os
laços que nos uniam ao Criador, aos
outros seres humanos e ao resto da
criação. Precisamos de sarar estas

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#92
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#70


relações danificadas, que são
essenciais para sustentáculo de nós
mesmos e de toda a trama da vida.

O Jubileu é um tempo de regresso a
Deus, nosso criador amoroso. Não é
possível viver em harmonia com a
criação, sem estar em paz com o
Criador, fonte e origem de todas as
coisas. Como observou o Papa Bento
XVI, «o consumo brutal da criação
começa lá onde Deus não está, onde a
matéria já é somente material para
nós, onde nós mesmos somos a
última instância, onde o conjunto é
simplesmente nossa
propriedade» (Encontro com o Clero
da diocese de Bolzano-Bressanone, 06/
VIII/2008).

O Jubileu convida-nos a pensar
novamente nos outros,
especialmente nos pobres e nos mais
vulneráveis. Somos chamados a
acolher de novo o plano primordial e
amoroso de Deus para a criação

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html


como uma herança comum, um
banquete que deve ser partilhado
com todos os irmãos e irmãs em
espírito de convivialidade; não numa
competição desatinada, mas numa
comunhão jubilosa, onde nos
apoiamos e protegemos
mutuamente. O Jubileu é um tempo
para dar liberdade aos oprimidos e a
quantos estão acorrentados aos
grilhões das várias formas de
escravidão moderna, nomeadamente
o tráfico de pessoas e o trabalho
infantil.

Além disso precisamos de voltar a
ouvir a terra, expressa na Sagrada
Escritura pelo termo adamah, o lugar
donde foi tirado Adam, o homem.
Hoje, a voz da criação incita-nos,
alarmada, a regressar ao lugar certo
na ordem natural, lembrando-nos
que somos parte, não patrões, da
rede interligada da vida. A
desintegração da biodiversidade, o
aumento vertiginoso de catástrofes



climáticas, o impacto
desproporcionado que tem a
pandemia atual sobre os mais pobres
e frágeis são sinais de alarme perante
a avidez desenfreada do consumo.

De modo particular durante este
Tempo da Criação, ouçamos o pulsar
da criação. Com efeito, esta nasceu
para manifestar e comunicar a glória
de Deus, para nos ajudar a encontrar
na sua beleza o Senhor de todas as
coisas e regressar a Ele (cf. São
Boaventura, In II Sent., I, 2,2, q. 1,
concl; Brevil., II, 5.11). Por isso, a
terra da qual fomos tirados é lugar
de oração e meditação: «despertemos
o sentido estético e contemplativo
que Deus colocou em
nós» (Francisco, Exort. ap. Querida
Amazonia, 56). A capacidade de
contemplar e nos maravilharmos é
algo que podemos aprender
especialmente dos irmãos e irmãs
indígenas, que vivem em harmonia

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#56
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#56


com a terra e as suas variadas
formas de vida.

3. Um tempo para repousar

Deus, na sua sabedoria, reservou o
dia de sábado para que a terra e os
seus habitantes pudessem descansar
e restaurar-se. Hoje, porém, os
nossos estilos de vida forçam o
planeta para além dos seus limites. A
procura contínua de crescimento e o
ciclo incessante da produção e do
consumo estão a extenuar o
ambiente. As florestas dissipam-se, o
solo torna-se erosivo, os campos
desaparecem, os desertos avançam,
os mares tornam-se ácidos e as
tempestades intensificam-se: a
criação geme!

Durante o Jubileu, o Povo de Deus
era convidado a repousar dos seus
trabalhos habituais, para deixar –
graças à diminuição do consumo
habitual – que a terra se regenerasse
e o mundo reentrasse na ordem.



Hoje precisamos de encontrar estilos
de vida équos e sustentáveis, que
restituam à Terra o repouso que lhe
cabe, vias de subsistência suficientes
para todos, sem destruir os
ecossistemas que nos sustentam.

De algum modo a pandemia atual
levou-nos a redescobrir estilos de
vida mais simples e sustentáveis. A
crise deu-nos, em certo sentido, a
possibilidade de desenvolver novas
maneiras de viver. Foi possível
constatar como a Terra consegue
recuperar, se a deixarmos descansar:
o ar tornou-se mais puro, as águas
mais transparentes, as espécies
animais voltaram para muitos
lugares donde tinham desaparecido.
A pandemia levou-nos a uma
encruzilhada. Devemos aproveitar
este momento decisivo para acabar
com atividades e objetivos supérfluos
e destrutivos, e cultivar valores,
vínculos e projetos criadores.
Devemos examinar os nossos hábitos



no uso da energia, no consumo, nos
transportes e na alimentação.
Devemos retirar, das nossas
economias, aspetos não essenciais e
nocivos, e criar modalidades
vantajosas de comércio, produção e
transporte dos bens.

4. Um tempo para restaurar

O Jubileu é um tempo para restaurar
a harmonia primordial da criação e
para curar relações humanas
comprometidas.

Convida a restabelecer relações
sociais equitativas, restituindo a cada
um a sua liberdade e os bens
próprios, e perdoando as dívidas dos
outros. Por isso não devemos
esquecer a história de exploração do
Sul do planeta, que provocou um
enorme deficit ecológico, devido
principalmente à depredação dos
recursos e ao uso excessivo do
espaço ambiental comum para a
eliminação dos resíduos. É o tempo



duma justiça reparadora. A este
respeito, renovo o meu apelo para se
cancelar a dívida dos países mais
frágeis, à luz do grave impacto das
crises sanitárias, sociais e
económicas que aqueles têm de
enfrentar na sequência do vírus
Covid-19. É necessário ainda
assegurar que os incentivos para a
recuperação, em fase de elaboração e
implementação a nível mundial,
regional e nacional, se tornem
realmente eficazes mediante
políticas, legislações e investimentos
centrados no bem comum e com a
garantia de se alcançar os objetivos
sociais e ambientais globais.

De igual modo é preciso restaurar a
terra. O restabelecimento dum
equilíbrio climático é extremamente
importante, vista a urgência em que
nos encontramos. Estamos a ficar
sem tempo, como nos lembram os
nossos filhos e os jovens. Tem-se de
fazer todo o possível para manter o



aumento da temperatura média
global abaixo do limite de 1,5 graus
centígrados, como ficou consagrado
no Acordo de Paris sobre o Clima:
ultrapassar tal limite revelar-se-á
catastrófico, sobretudo para as
comunidades mais pobres em todo o
mundo. Neste momento crítico, é
necessário promover uma
solidariedade intra e intergeracional.
Como preparação para a importante
Cimeira do Clima em Glasgow, no
Reino Unido (COP 26), convido cada
país a adotar metas nacionais mais
ambiciosas para reduzir as emissões.

O restabelecimento da
biodiversidade é igualmente crucial
no contexto duma extinção de
espécies e uma degradação dos
ecossistemas sem precedentes. É
necessário apoiar o apelo das Nações
Unidas para preservar 30% da Terra
como habitat protegido até 2030, a
fim de conter a taxa alarmante de
perda da biodiversidade. Exorto a



comunidade internacional a
colaborar para garantir que a
Cimeira sobre a Biodiversidade (COP
15) de Kunming, na China, constitua
um ponto de viragem no sentido do
restabelecimento da Terra como casa
onde, segundo a vontade do Criador,
a vida seja abundante.

Somos obrigados a reparar segundo
justiça, garantindo, a quantos
habitaram uma terra durante
gerações, que possam recuperar
plenamente a sua utilização. É
preciso proteger as comunidades
indígenas de empresas,
particularmente multinacionais, que,
com a extração perniciosa de
combustíveis fósseis, minerais,
madeira e produtos agroindustriais,
«fazem nos países menos
desenvolvidos aquilo que não podem
fazer nos países que lhes dão o
capital» (LS, 51). Esta má conduta das
empresas representa um «novo tipo
de colonialismo» (São João Paulo II, 



Discurso à Academia Pontifícia das
Ciências Sociais, 27/IV/2001, citado na
Exort. ap. Querida Amazonia, 14),
que explora vergonhosamente
comunidades e países mais pobres a
braços com uma busca desesperada
de desenvolvimento económico. É
necessário consolidar as legislações
nacionais e internacionais, para que
regulamentem as atividades das
empresas extrativas e garantam o
acesso à justiça aos prejudicados.

5.Um tempo para rejubilar

Na tradição bíblica, o Jubileu
constitui um acontecimento festivo,
inaugurado por um som de tromba
que ressoa por toda a terra. Sabemos
que o clamor da Terra e dos pobres
se tornou, nos anos passados, ainda
mais rumoroso. Simultaneamente
somos testemunhas do modo como o
Espírito Santo está inspirando por
todo o lado indivíduos e
comunidades a unirem-se para

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2001/april/documents/hf_jp-ii_spe_20010427_pc-social-sciences.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/speeches/2001/april/documents/hf_jp-ii_spe_20010427_pc-social-sciences.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#14


reconstruir a casa comum e defender
os mais vulneráveis. Assistimos ao
surgimento gradual duma grande
mobilização de pessoas que, partindo
de baixo e das periferias, se estão
empenhando generosamente em prol
da proteção da terra e dos pobres. É
uma alegria ver tantos jovens e
comunidades, especialmente
indígenas, na linha da frente para
dar resposta à crise ecológica.
Apelam por um Jubileu da Terra e
um novo começo, cientes de que «as
coisas podem mudar» (LS, 13).

Temos ainda motivo para nos alegrar
quando constatamos como o Ano
especial de aniversário da Laudato si'
está a inspirar numerosas iniciativas
a nível local e global em prol do
cuidado da casa comum e dos
pobres. Este ano deveria levar a
planos operacionais de longo prazo,
para chegar a haver uma ecologia
integral nas famílias, paróquias,
dioceses, ordens religiosas, escolas,

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#13


universidades, cuidados da saúde,
empresas, fazendas agrícolas e em
muitas outras áreas.

Regozijamo-nos também com as
comunidades de crentes que se estão
dando as mãos para criar um mundo
mais justo, pacífico e sustentável. É
motivo de particular alegria que o
Tempo da Criação se esteja a tornar
uma iniciativa verdadeiramente
ecuménica. Continuemos a crescer
na consciência de que todos
moramos numa casa comum
enquanto membros da mesma
família!

Alegremo-nos porque o Criador, no
seu amor, sustenta os nossos
humildes esforços em prol da Terra.
Esta é também a casa de Deus, onde a
sua Palavra «Se fez carne e veio
habitar conosco» (Jo 1, 14), o lugar
que a efusão do Espírito Santo
renova sem cessar.



«Enviai, Senhor, o vosso Espírito e
renovai a face da terra» (cf. Sal
104/103, 30).

Roma, em São João de Latrão, 1 de
setembro de 2020.

Francisco

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/por-um-
mundo-mais-justo-pacifico-e-

sustentavel/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/por-um-mundo-mais-justo-pacifico-e-sustentavel/
https://opusdei.org/pt-br/article/por-um-mundo-mais-justo-pacifico-e-sustentavel/
https://opusdei.org/pt-br/article/por-um-mundo-mais-justo-pacifico-e-sustentavel/
https://opusdei.org/pt-br/article/por-um-mundo-mais-justo-pacifico-e-sustentavel/

	Por um mundo mais justo, pacífico e sustentável

