
opusdei.org

Por que a Igreja
continua a
canonizar?

Cardeal D. José Saraiva Martins
– Prefeito da Congregação para
as Causas dos Santos

21/08/2018

1. A santidade canonizada

Entro sem preâmbulos no tema da
minha conferência, que coincide com
a razão de ser do Dicastério da Santa
Sé a que presido e com o serviço à
Igreja por ele prestado. Com efeito, o
intenso trabalho desenvolvido pela



Congregação das Causas dos Santos
tem por finalidade colaborar de
maneira directa e imediata com o
Papa, no procedimento que precede
a proclamação de alguns homens e
mulheres como Beatos ou como
Santos, para os apresentar a todos os
fiéis como modelos ou como
exemplos que se podem imitar –
porque ao longo da sua vida
praticaram as virtudes em grau
heróico – e como intercessores diante
de Deus, autorizando, ao mesmo
tempo, o culto público em sua honra.

A canonização é o acto mediante o
qual o Papa inclui o nome de um
Servo de Deus no catálogo dos
Santos. O Romano Pontífice chega a
essa decisão depois de ter escutado
não uma voz, que em linguagem
musical poderíamos chamar um solo,
mas um coro de vozes: a) a voz do
povo de Deus – do conjunto dos
crentes –, que atribui fama de
santidade ou de martírio a esse



candidato aos altares; b) a voz das
provas, recolhidas num processo
judicial, que demonstram o seu
heroísmo na prática das virtudes ou
a sua aceitação do martírio pela fé; e:
c) a voz de Deus, que dá o seu
assentimento à canonização
mediante um milagre realizado por
intercessão do seu Servo.

A natureza da canonização está
expressa na fórmula utilizada pelo
Papa ao proclamar um novo Santo. A
fórmula é:

«Para tributar honra à Santíssima
Trindade, para exaltação da fé
católica e incremento da vida
cristã, com a autoridade de Nosso
Senhor Jesus Cristo, dos Santos
Apóstolos Pedro e Paulo, e com a
Nossa autoridade, depois de ter
meditado detidamente, de ter
invocado repetidamente a ajuda
divina e de ter escutado o parecer
de muitos Irmãos nossos no



Episcopado, declaramos e
definimos Santo o Beato N.,
incluímos o seu nome no Catálogo
dos Santos e prescrevemos que em
toda a Igreja seja honrado como
Santo».

A fórmula que acabo de ler põe de
manifesto dois aspectos que
constituem parte integrante da
canonização de um Santo. As
palavras “declaramos e definimos
Santo o Beato N. e incluímos o seu
nome no Catálogo dos Santos”
referem-se a um acto do poder de
Magistério do Papa; por sua vez, a
frase “prescrevemos que em toda a
Igreja seja honrado como Santo”
estabelece de maneira preceptiva
que lhe seja tributado culto público
com carácter universal.

1.1 Os Santos Canonizados

Quantos são os Santos canonizados?
Relativamente ao passado, desde que
em 1588 foi instituída a Congregação



das Causas dos Santos (antes
chamada dos Ritos) até ao começo do
pontificado de João Paulo II, os
Santos eram 296 e os Beatos 808. Ao
longo do seu Pontificado, João Paulo
II canonizou 459 Santos, dos quais
400 são mártires e 59 confessores; e
está previsto que a estes se
acrescentem outros 9 no presente
ano; proclamou, também, 1274
Beatos (1.019 mártires e 255
confessores). Além disso, outorgou a
Santa Teresa do Menino Jesus o título
de Doutora da Igreja e, como
Padroeiros da Europa, colocou, ao
lado de S. Bento, os Santos Cirilo e
Metódio e as Santas Brígida, Catarina
de Sena, e Teresa Benedita da Cruz
(Edith Stein).

Os dados expostos sugerem
espontaneamente uma reflexão e
algumas perguntas.

Antes de mais, uma reflexão: se o
número dos cristãos que viveram



santamente se reduzisse aos que
foram canonizados ou proclamados
Beatos, seríamos obrigados a
reconhecer o fracasso total da Igreja
no cumprimento da sua missão.
Felizmente não é assim, posto que
em nenhuma época faltaram os
santos, que constituem uma multidão
inumerável, cuja comemoração
celebramos na solenidade de Todos
os Santos. Na Igreja una e única,
aqueles que peregrinamos nesta
terra sabemo-nos unidos vitalmente
com aqueles nossos irmãos falecidos
no Senhor, que alcançaram já a
glória eterna ou, purificando-se
aguardam a sua entrada no Céu.
Sentimo-nos em comunhão com eles
e, como lemos no Capítulo VII da
Constituição Lumen Gentium, «os
bem-aventurados, estando mais
intimamente unidos com Cristo,
consolidam mais firmemente a Igreja
na santidade, enobrecem o culto que
ela presta a Deus terra e contribuem



de muitas maneiras para a sua mais
ampla edificação» (n. 49).

1.2 Finalidade da beatificação e da
canonização

O que disse antes leva, em primeiro
lugar, a reflectir sobre uma questão
geral: qual é a finalidade que a Igreja
pretende atingir quando, a alguns
dos seus fiéis, os declara Santos ou
Beatos? Além disso, o elevado
número de canonizações e de
beatificações ocorridas durante o
pontificado de João Paulo II levanta
algumas interrogações: será que
temos de atribuir um significado e
uma função particular às
canonizações na pastoral da Igreja
nestes alvores do milénio em que
acabámos de entrar? Porque quis o
Papa actual intensificar o ritmo
destas cerimónias, ao ponto de
superar – ou melhor: muito mais que
duplicar – o número dos Santos e dos
Beatos proclamados por todos os



seus predecessores desde que foi
fundada a Congregação das Causas
dos Santos? Será que estes números
são excessivos?

Acabo de enunciar várias questões, e
procurarei analisar por ordem cada
uma delas.

Qual é a finalidade de uma
canonização? Encontramos a
resposta adequada na fórmula, que
citei há pouco, empregue pelo Papa
para proclamar um Santo. Com
efeito, lemos aí o seguinte: «Para
tributar honra à Santíssima
Trindade, para exaltação da fé
católica e incremento da vida
cristâ...».

Estas breves palavras expressam de
maneira completa o sentido de cada
canonização. Toda a criação e, dentro
dela, de maneira eminente, o
homem, está orientado para dar
glória a Deus. Como diz de forma
lapidar S. Ireneu, «a glória de Deus é



o homem vivo», mas – podemos
acrescentar a modo de glosa – o
homem dá glória a Deus não somente
porque vive, mas também, e
sobretudo, porque torna realidade
na sua existência o projecto que o
Senhor traçou para ele. Por isso, na
vida da Igreja, desde os começos,
aparece como nota constante o
reconhecimento público da
santidade dos mártires ou daqueles
que praticaram as virtudes de
maneira heróica e têm essa fama
entre os fiéis. Ao proclamá-los
Beatos, e mais tarde Santos, a Igreja
eleva a sua acção de graças a Deus,
ao mesmo tempo que honra esses
seus filhos que souberam
corresponder generosamente à graça
divina e os propõe como
intercessores e como exemplo da
santidade a que todos estamos
chamados. As beatificações e as
canonizações têm sempre como
finalidade a glória de Deus e o bem
das almas.



1.3. As canonizações na pastoral
de João Paulo II

Na Carta Apostólica em que traça o
programa para o novo milénio, o
Papa descreve as prioridades da
«entusiasmante obra de
relançamento pastoral» que aguarda
a Igreja no momento presente, que
são precedidas da seguinte
consideração:

«Em primeiro lugar, não hesito em
dizer que o horizonte para que
deve tender todo o caminho
pastoral é a santidade. [...] É
preciso redescobrir, em todo o seu
valor programático, o capítulo V
da Constituição dogmática Lumen
Gentium, intitulado “vocação
universal à santidade”. Se os
padres conciliares deram tanto
relevo a esta temática, não foi para
conferir um toque de
espiritualidade à eclesiologia, mas
para fazer sobressair a sua



dinâmica intrínseca e
qualificativa. [...] “Esta é a vontade
de Deus: a vossa santificação” (1 Ts
4, 3). É um compromisso que diz
respeito não apenas a alguns, mas
“os cristãos de qualquer estado ou
ordem, são chamados à plenitude
da vida cristã e à perfeição da
caridade” (Const. Lumen Gentium,
n. 40)» .

O Santo Padre fornece, assim, a
chave para compreender o papel
que, no seu plano pastoral,
desempenham as beatificações e as
canonizações. Ele mesmo nos diz:

«Os caminhos da santidade são
variados e apropriados à vocação
de cada um. Agradeço ao Senhor
por me ter concedido, nestes anos,
beatificar e canonizar muitos
cristãos, entre os quais numerosos
leigos que se santificaram nas
condições ordinárias da vida. É
hora de propor de novo a todos,



com convicção, esta “medida alta”
da vida cristã ordinária: toda a
vida da comunidade eclesial e das
famílias cristãs deve apontar nesta
direcção» (n. 31).

Ainda o Papa, pondo de manifesto a
importância de canonizar leigos,
escreveu na Exortação Apostólica 
Christifideles laici:

«É natural recordar aqui a solene
proclamação de fiéis leigos,
homens e mulheres, como Beatos e
Santos feita durante o mês do
Sínodo [que teve lugar no dia 4 de
Outubro de 1987]. Todo o Povo de
Deus, e os fiéis leigos em
particular, podem ter agora novos
modelos de santidade e novos
testemunhos de virtudes heróicas
vividos nas condições comuns e
ordinárias da existência humana.
Como disseram os Padres sinodais:
“As Igrejas locais e, sobretudo, as
chamadas Igrejas mais jovens



deverão procurar diligentemente
entre os próprios membros
aqueles homens e mulheres que
prestaram nessas condições (as
condições quotidianas do mundo e
o estado conjugal) o testemunho da
santidade e que podem servir de
exemplo aos demais, a fim de, se
for o caso, os proporem para a
beatificação e canonização”»
(Exort. Ap. pós-sinodal Christifideles
laici, 30-XII-1988, n. 17).

1.4 O número actual de
canonizações

Poderíamos continuar sem nos
determos mais, mas vale a pena
escutar a voz do Papa, que responde
directamente a quem pergunta se
não terá aumentado em demasia o
número das beatificações e
canonizações.

«Diz-se, por vezes, – escreve o
Santo Padre – que hoje há muitas 
beatificações. Mas isto, além de



manifestar a realidade, que por
graça de Deus é aquela que é,
corresponde também ao desejo
expresso do Concílio Vaticano II. O
Evangelho difundiu-se de tal modo
no mundo e a sua mensagem
lançou tão profundas raízes, que
precisamente o grande número de
beatificações revela de maneira
viva a acção do Espírito Santo e a
vitalidade d’Ele promana no
campo mais essencial para a
Igreja, o da santidade».

E, no âmbito da preparação pastoral
de toda a Igreja para a entrada no
Terceiro Milénio, João Paulo II
afirmou:

«Nestes anos, foram-se
multiplicando as canonizações e as
beatificações. Elas manifestam a 
vivacidade das Igrejas locais,
muito mais numerosas hoje que
nos primeiros séculos e no
primeiro milénio. A maior



homenagem que todas as Igrejas
prestarão a Cristo no limiar do
terceiro milénio, será a
demonstração da presença
omnipotente do Redentor,
mediante os frutos de fé,
esperança e de caridade em
homens e mulheres de tantas
línguas e raças, que seguiram
Cristo nas várias formas da
vocação cristã».

É também notória a insistência com
que o Papa sublinhou a importância,
para a Igreja, dos mártires do sec.
XX:

«No final do segundo milénio, a
Igreja tornou-se novamente Igreja
de mártires. As perseguições
contra os crentes – sacerdotes,
religiosos e leigos – realizaram
uma grande sementeira de
mártires em várias partes do
mundo. [...].



É um testemunho que não pode se
pode esquecer. A Igreja dos
primeiros séculos, apesar de
encontrar notáveis dificuldades
organizativas, esforçou-se por
fixar em particulares
martirológios o testemunho dos
mártires. [...].

No nosso século voltaram os
mártires, muitas vezes
desconhecidos, como que “militi
ignoti” da grande causa de Deus.
Tanto quanto seja possível, não se
devem deixar perder na Igreja os
seus testemunhos. Como foi
sugerido no Consistório [de 13 de
Junho de 1994], impõe-se que as
Igrejas locais tudo façam para não
deixar perecer a memória
daqueles que sofreram o martírio,
recolhendo a necessária
documentação. Isto não poderá
deixar de ter uma dimensão e uma
eloquência ecuménicas. O
ecumenismo dos santos, dos



mártires, é talvez o mais
persuasivo. A communio
sanctorum fala com voz mais alta
que os factores de divisão. O
martyrologium dos primeiros
séculos constituiu a base do culto
dos Santos. Proclamando e
venerando a santidade dos seus
filhos e filhas, a Igreja prestava a
suprema honra ao próprio Deus;
nos mártires venerava Cristo, que
estava na origem do seu martírio e
santidade» (1).

Nos ensinamentos de João Paulo II
são muitas as referências ao papel
que o testemunho dos mártires
desempenha não apenas na vida de
cada um dos fiéis e da comunidade
eclesial, mas também naquelas
questões pastorais de envergadura
que constituem também um objecto
preferencial da solicitude do Papa,
como são a nova evangelização da
Europa, a união entre o Oriente e o
Ocidente e entre todos os cristãos, ou



a recuperação da fisionomia cristã
por parte das nações submetidas ao
comunismo durante muitos anos.

2. A santidade

2.1. A santidade como
identificação com Jesus Cristo

Chegou o momento de entrar no
ponto central da questão que nos
ocupa. O que é a santidade? A
santidade refere-se necessariamente
à meta última a que deve dirigir-se a
pessoa humana.

De maneira mais ou menos explícita,
todo o homem coloca a si mesmo
questões que se poderiam formular
assim: quem sou?; qual é o sentido da
minha existência nesta terra?; que
hei-de fazer para saciar os desejos
que abrigo no meu coração?.

Com a luz da razão natural e da fé
compreendemos que Deus criou o
mundo para manifestar a sua glória.



O Concílio Vaticano I afirma: «na sua
bondade e pela sua força
omnipotente, não para aumentar a
sua felicidade nem para adquirir a
sua perfeição, mas para a
manifestar pelos bens que concede
às suas criaturas, este único Deus
verdadeiro, no seu mais livre
desígnio, criou do nada
simultaneamente e desde o
princípio do tempo uma e outra
criatura – a espiritual e a
corporal».

Pelo simples facto de existir, a
criação proclama a glória de Deus:
«narram os céus a glória de Deus e o
firmamento apregoa as obras das
suas mãos». Deus, no entanto, quis
dotar o homem de alma espiritual,
elevou-o à ordem sobrenatural e,
depois da queda, redimiu-o mediante
a morte na Cruz do Verbo encarnado,
tornando-o filho de Deus pelo
baptismo e partícipe da natureza
divina. «A razão mais sublime da



dignidade do homem consiste na
sua vocação à união com Deus»
(Cfr. Conc. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et Spes, n. 19/1).

«A pessoa humana é “a única
criatura sobre a Terra querida por
Deus por si mesma” (Ibid. n. 24/3). 
Desde que é concebida, é destinada
para a bem-aventurança eterna»
(Catecismo da Igreja Católica, n.
1703), que alcançará a sua plena
realização na vida futura: «Em
última instância, o que Deus quis
ao criar os seres espirituais é que
estes alcancem a sua própria
plenitude não passivamente, mas
como participantes da obra divina.
É particularmente importante
entender que este plano divino é
intrínseco ao acto criador e,
portanto, faz parte do núcleo mais
íntimo de cada pessoa: pode dizer-
se, pois, que o ser humano exige
um comportamento moral e que o
agir do homem não é outra coisa



que um desenvolvimento do seu
próprio ser, de maneira que existe
uma relação íntima e inseparável
entre a pessoa humana, a
perfeição que há-de alcançar e o
acto humano ou moral».

Alcançar esta plenitude é o fim
último e o princípio unificador de
toda a existência humana. Expressa-
o S. Agostinho com palavras que se
tornaram célebres: «Fizeste-nos
Senhor para ti, e o meu coração está
inquieto enquanto não descansar em
ti» (S. Agostinho, Confesiones, I, 1).
Esta aspiração ao bem absoluto, que
compreende todo o ser e todo o agir
do homem «torna-se vida no cristão
como aspiração à santidade,
entendida como plenitude da filiação
divina, que se faz real nesta terra
pelo seguimento e imitação de Jesus
Cristo».

Compreende-se assim a
profundidade do texto da



Constituição pastoral Gaudium et
Spes onde lemos que só Cristo
manifesta plenamente o homem ao
próprio homem e lhe dá a conhecer a
sua vocação altíssima.

É oportuno recordar aqui as palavras
de S. Paulo aos Efésios: Deus Pai
escolheu-nos «n’Ele [em Cristo], antes
da criação do mundo, para sermos
santos e imaculados a seus olhos,
pelo amor; predestinou-nos para
sermos Seus filhos adoptivos por
meio de Jesus Cristo, por Sua livre
vontade».

A santidade consiste essencialmente
numa plena e total identificação com
Cristo. Ao expressar-nos assim não
fazemos senão retomar um capítulo
fundamental da teologia paulina.
Referindo-se à relação íntima e vital
de Jesus Cristo com aqueles que
foram regenerados pelas águas do
baptismo, S. Paulo afirma, sobre si
mesmo, de maneira clara e taxativa:



«já não sou eu que vivo, é Cristo que
vive em mim», palavras que podem
igualmente aplicar-se a todo o
baptizado.

Pelo baptismo, o cristão é constituído
filho de Deus em Jesus Cristo, seu
Filho Unigénito, isto é, filho no Filho,
como se expressa João Paulo II.
Podemos dizer, com S. Clemente
Romano, que «Deus escolheu o
Senhor Jesus Cristo, e a nós com Ele».
Assim, portanto, é santo – ou, melhor,
tende à santidade – quem procura a
todo o momento ajustar-se fielmente
ao projecto que Deus estabeleceu
para ele e, na sua conduta, responde
com generosidade aos impulsos da
graça, abandonando-se filialmente
nas mãos de Deus Pai até chegar a
tornar-se não já alter Christus, mas –
com expressão audaz e, ao mesmo
tempo, precisa, frequente no
ensinamento do Beato Josemaria
Escrivá – ipse Christus. Na Encíclica
sobre o Espírito Santo, o Papa



sintetiza assim este itinerário, a que
todo o cristão está chamado: «Ao Pai
– no Filho – por meio do Espírito
Santo».

2.2. A santidade na vida corrente

Tivemos ocasião de verificar a
insistência do Santo Padre sobre a
vida corrente como meio e ocasião
de procurar a santidade (cfr. supra,
1.3). Parece-me oportuno insistir
neste ponto, porque considero que é
o núcleo do desafio pastoral
apaixonante que hoje a Igreja deve
enfrentar, como sublinha João Paulo
II.

Com efeito, a santidade traz consigo
o exercício das virtudes em grau
heróico, mas: que significa,
concretamente, tal heroísmo?

Se recorrermos ao dicionário, vemos
que a sua descrição de um herói vale
para aquelas pessoas, diferentes do
comum dos mortais, que são um



pouco menos que deuses, ilustres e
famosos pelas suas façanhas ou por
realizar um acto heróico; a figura do
herói aparece também como o
protagonista de um poema épico ou
de uma epopeia. Em suma, tudo o
que se encontra no extremo oposto
de uma vida corrente.

É preciso afirmar, sem meias tintas,
que a santidade, a que não há
ninguém que não esteja chamado,
exige o heroísmo; mas, ao mesmo
tempo, é necessário afastar
decididamente da imaginação tudo o
que queira fazer dela um conjunto de
factos extraordinários. Na
apresentação de um livro, e num
comentário ao pensamento do Beato
Josemaría Escrivá, dias atrás, o Card.
Joseph Ratzinger fez notar que a
grande tentação do nosso tempo está
em olhar a vida pessoal como se,
depois do “big bang” da criação, Deus
se tivesse “afastado” do mundo e não
tivesse nada a ver com a nossa

https://opusdei.org/pt-br/article/ratzinger-os-santos-nao-sao-herois-mas-amigos-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/ratzinger-os-santos-nao-sao-herois-mas-amigos-de-deus/


existência diária. Ante esta visão
deformada, o Cardeal convida a
descobrir que Deus actua
continuamente e que a santidade não
consiste em gastar a vida fazendo
acrobacias (o clássico “e agora, ainda
mais difícil” do circo), mas em viver
dentro da mais absoluta
normalidade – mais ainda,
santificando essa normalidade – sem
ser, e sem se considerar, superior aos
outros, deixando que Deus actue em
nós e falando com Ele como com um
amigo. Precisamente por isso, para o
Card. Raztinger o uso da expressão
“virtude heróica” merece reparos,
reservas compreensíveis, desde logo,
se por heroísmo se tivesse de
entender à luz das acepções que o
dicionário recolhe e que reflectem
uma mentalidade muito estendida.

O desafio pastoral exige uma
pedagogia que leve a descobrir a
vida corrente como lugar em que se
torna realidade o chamamento



universal à santidade e ao
apostolado. É necessário aprofundar
no significado dos trinta anos que
Jesus Cristo, o Verbo encarnado, quis
viver em Nazaré, conhecido por
todos como o artesão que ganhava o
seu sustento com o trabalho das suas
mãos, sendo um cidadão entre os
seus concidadãos.

Não encerrar esta parte sem
mencionar o desejo expresso pelo
Santo Padre, na sua Carta Apostólica
de preparação para o Jubileu do
Terceiro Milénio, de ampliar o
catálogo dos Santos com os nomes de
irmãs e irmãos nossos que tenham
santificado a sua vida corrente e se
tenham santificado nela: «de
maneira especial – lemos esta
passagem – haverá que diligenciar
o reconhecimento da heroicidade
das virtudes de homens e
mulheres que realizaram a sua
vocação cristã no Matrimónio:
convictos, como estamos, de que



também em tal estado, não faltam
frutos de santidade, sentimos a
necessidade de encontrar os
caminhos mais oportunos para os
verificar e propor a toda a Igreja
como modelo e estímulo dos outros
esposos cristãos».

São muito claras estas palavras, com
que o Santo Padre expressava o seu
desejo de canonizar homens e
mulheres que tivessem realizada a 
sua vocação cristã no matrimónio. O
desejo cumpriu-se uma vez mais no
dia 21 de Outubro de 2001, data em
que João Paulo II proclamou Beatos
Luigi e Maria Beltrane Quattrocchi,
elevando aos altares, pela primeira
vez na história da Igreja, juntamente
marido e mulher, tendo em conta as
virtudes que exercitaram na vida
conjugal e familiar.

Põe-se, assim, de manifesto, uma vez
mais, que a vida matrimonial é uma 
verdadeira vocação para aqueles – e



são a maioria – que Deus chama a
constituir uma família e a santificar-
se nela e através dela.

Não podemos esquecer que toda a
vocação é sinal de amor pessoal por
parte do Senhor, Pai de misericórdia.
É obra de artesanato, não de
produção em série: a vocação, pois,
no seu ser concreto, recebe um toque
pessoal, tem em conta as
circunstâncias de cada um e de cada
uma, leva consigo a graça para viver
em plenitude de santidade todos e
cada um dos instantes da existência
nesta terra. Mais ainda, a família
vivifica-se com uma fonte de graça
peculiar: o sacramento do
matrimónio, cujo efeito não se
extingue com a celebração do
casamento; estende-se a toda a vida
dos cônjuges. Como é importante,
por isso, é a reunião da família, para
partilhar as alegrias e as
dificuldades! Para muitos cristãos, a
parte mais importante do seu dia



começa quando regressam a casa,
tantas vezes fatigados pelo trabalho.

3. Os Santos como exemplo

No Capítulo V da Lumen Gentium
lemos a seguinte reflexão: «com
efeito, a vida daqueles que
fielmente seguiram a Cristo, é um
novo motivo que nos entusiasma a
buscar a cidade futura e, ao
mesmo tempo, nos ensina um
caminho seguro, pelo qual, por
entre as efémeras realidades deste
mundo e segundo o estado e a
condição próprios de cada um,
podemos chegar à união perfeita
com Cristo, na qual consiste a
santidade».

Somente Jesus Cristo é o modelo, e é
também único porque não está fora
de nós, mas em nós, pela acção do
Espírito Santo. Os Santos não são
modelos em sentido próprio, mas
cópias ou reproduções, mais ou
menos perfeitas mas sempre



incompletas do Modelo que é Jesus
Cristo. No entanto, a sua vida mostra-
nos um exemplo de como se tornou
realidade, nas suas circunstâncias
concretas, a identificação com Jesus
Cristo, até chegarem a ser alter
Christus, ipse Christus, que é a
substância e a meta de toda a
santidade.

«A verdadeira história da
humanidade – ensina o Papa – é
constituída pela história da
santidade [...]: os santos e os
beatos apresentam-se todos como
“testemunhas”, isto é, como
pessoas que, confessando Cristo, a
sua pessoa e a sua doutrina, têm
dado uma consistência concreta e
uma expressão crível a uma das
características essenciais da Igreja,
que é precisamente a santidade.
Sem este testemunho contínuo, a
própria doutrina religiosa e moral
pregada pela Igreja, correria o
risco de ser confundida com uma



ideologia puramente humana. Ela,
pelo contrário, é doutrina de vida,
ou seja, é aplicável e levada à vida:
doutrina “vivível” a exemplo de
Jesus mesmo, o qual proclama “Eu
sou a vida” (Jo. 14, 8) e afirma ter
vindo para dar esta vida e dá-la em
abundância (cfr. Jo. 10, 10). A
santidade, não como ideal teórico,
mas como caminho a percorrer no
seguimento fiel de Cristo, é uma
exigência particularmente urgente
no nosso tempo. Hoje as pessoas
confiam pouco nas afirmações
verbais e nas declarações
enfáticas, mas querem factos,
portanto observam com interesse,
com atenção e também com
admiração as testemunhas. Poder-
se-ia dizer, até, que a desejada
mediação entre a Igreja e o mundo
moderno, para ter
verdadeiramente bom êxito, exige
testemunhas que saibam
transmitir a verdade perene do
Evangelho com a própria



existência e que, ao mesmo tempo,
a tornem instrumento de salvação
para os próprios irmãos e irmãs».

Comprovamos uma vez mais a
actualidade das palavras
pronunciadas por Paulo VI há quase
trinta nos: «o homem
contemporâneo ouve com maior
boa vontade as testemunhas do
que os mestres; ou, se ouve os
mestres, é porque estes dão
testemunho».

Os Santos são-nos propostos como
exemplo para a nossa vida. No
entanto, devemos advertir que,
durante séculos, prevaleceu na
hagiografia um género literário que
tende a deixar de lado a sua resposta
quotidiana aos impulsos da graça e
exalta as suas gestas heróicas
rodeadas de um halo lendário, mas
apropriadas para suscitar admiração
do que o desejo de as imitar, ou põe
em primeiro plano fenómenos



místicos afastados do plano em que
se encontra o comum mortal e da
vida corrente a que nos referimos há
pouco. Que podemos, ou devemos,
aprender de tantas de vigília, ou dos
jejuns e penitências exorbitantes, dos
milagres que lhes são atribuídos
quando ainda se contavam entre nós,
ou das aparições e revelações
descritas com prolixidade? Sem
negar que a acção da graça pode
levar uma alma pelo caminho que
acabo de descrever, temos de
precisar que essas almas não se
santificaram mediante actos
heróicos, tão gritantes com
esporádicos, mas pela fidelidade com
que souberam ser heróicos
esforçando-se por fazer a vontade de
Deus no cumprimento dos deveres
correntes de cada dia. Se não fosse
assim, se a sua vida se tivesse
reduzido a actos isolados fora do
comum, seguramente não seriam
santos e, menos ainda, poderiam ser



propostos como exemplo digno de
ser imitado.

O que foi exposto até aqui coloca-nos
ante uma pergunta que deixamos de
lado até agora: com que critério se
escolhem os candidatos à
canonização? Podemos responder
que são propostos para ser
canonizados aqueles que constituem
uma figura particularmente
significativa, porque são conhecidos
dentro de um sector amplo do povo
de Deus e têm uma verdadeira fama
de santidade, de maneira que os fiéis
recorrem a eles como intercessores
diante do Senhor. É claro que se se
nos são propostos como exemplo –
ou, se preferimos, como modelo, com
as observações anteriormente
expostas –, não é para que imitemos
a sua vida ponto por ponto, pois
somente Cristo é o modelo que
havemos de imitar sempre até fazer
nossos os seus sentimentos, mas para
que transportemos para as



circunstâncias da nossa situação e da
nossa vida diária a sua resposta
radical e total à vontade de Deus.

4. Os Santos como intercessores

Também no Capítulo VII da Lumen
Gentium, que foi o nosso ponto de
partida nas reflexões expostas até
aqui, recolhe-se o ensinamento do
Concílio Tridentino, para recordar
que é razoável que dirijamos aos
santos «as nossas súplicas e
recorramos às suas orações, ajuda
e patrocínio, para obter de Deus os
benefícios, por seu Filho Jesus
Cristo, Nosso Senhor e Redentor e
Salvador único».

Na unidade do Corpo Místico de
Cristo, esta intercessão refere-se
sobretudo ao que é fim principal da
Igreja: a santificação dos seus
membros. Se a santidade implica
necessariamente procurar o bem dos
outros, é lógico que permaneça
sempre e se exercite sem cessar a



caridade daqueles que, por gozar da
glória eterna e estar perto de Deus,
continuam a amar os seus irmãos,
mais ainda do que quando se
encontravam nesta terra. É natural,
portanto, recorrer à intercessão dos
Santos para pedir aquilo que importa
acima de tudo: a graça de cumprir
generosamente a vontade de Deus e
encaminhar-se assim para a
santidade. E é ainda lógico que eles
mostrem interesse, antes de mais,
por esta santidade, sem a qual tudo o
mais não tem sentido.

No entanto, isto não obsta a que a
intercessão dos Santos obtenha de
Deus outros benefícios, também de
carácter material. O sensus fidei e a
experiência quotidiana de muitos
fiéis certificam estes favores, fruto da
sobreabundância da caridade dos
Santos, cuja proximidade de Deus
não os afasta de uma autêntica
humanidade, antes a faz aumentar.



* * * * *

No contexto do Simpósio sobre Os
Santos do século XX, testemunhas do
século XXI, os organizadores tinham-
me proposto, e eu aceitei com
satisfação, fazer uma conferência
que tivesse por título Por que razão a
Igreja continua a canonizar.
Considero ter respondido às
perguntas implícitas nesse título.
Com efeito, expus as razões perenes
pelas quais, desde os começos, a
Igreja considera parte da sua fé e da
sua identidade a veneração dos
Santos. Comentei as palavras com
que João Paulo II explica porquê,
durante o seu pontificado, não só
seguiu a linha dos seus predecessores
como aumentou de maneira
expressiva o número de
canonizações e beatificações: não se
trata de um facto acidental, mas de
uma opção plenamente consciente
que faz parte do programa de
santidade e de evangelização que o



Santo Padre propõe a toda a Igreja.
Num ambiente que, apesar de não
faltarem exemplos de santidade, se
apresenta com frequência céptico,
impregnado de materialismo e
encerrado no estreito horizonte de
uma procura incessante de bem estar
e de um hedonismo sem freio, a
reacção da Igreja inclui um empenho
redobrado no recurso à intercessão
dos Santos e a proposta do seu
exemplo como inspiração para a
resposta de todos os fiéis a essa
urgência de santidade que hoje se
experimenta de maneira tão
evidente.

Já a concluir, é oportuno regressar ao
nosso ponto de partida: a santidade é
identificação com Cristo, plenitude
da filiação divina, até chegar a ser
não só alter Christus, mas ipse
Christus, de maneira que a vida
inteira, a vida corrente de cada um,
se oriente para o Pai pelo Espírito
Santo. Jesus Cristo é a Cabeça do



Corpo Místico, compacto e sempre
unido, de que formam parte aqueles
que já chegaram ao Céu ou se
purificam para entrar na Glória ou
ainda peregrinam sobre a terra.
Nesta maravilhosa comunhão dos
santos e comunicação de bens torna-
se realidade a santidade de cada um
dos seus membros.

A Rainha dos Santos, que está nos
lábios e no coração de tantas e de
tantos nesta Terra de Maria
Santíssima, encherá de eficácia o
desejo de todos em colaborar, como
instrumentos do Senhor, na
realização desta tarefa que se
manifesta cada dia mais urgente.

Sevilha, 8 de Abril de 2002

(1) João Paulo II, Carta Ap. Tertio
millenio adveniente, 10-XI-1994, n. 37.
Afirmou também o Papa: «Como
testemunha de Jesus Cristo
crucificado e ressuscitado, a Igreja
não pode esquecer que, durante o



nosso século, no Continente
europeu maturou uma particular
messe de martírio, talvez a maior
depois dos primeiros séculos do
Cristianismo. Sabemos que a Igreja
nasce da colheita desta messe
evangélica: sanguis martyrum
semen christianorum (cfr.
Tertuliano, Apologet., 50: PL 1,
535). Expressão desta convicção
são os antigos martirológios. Não
deveríamos nós, Pastores do século
vinte, acrescentar aos antigos
martirológios um capítulo
contemporâneo ou, antes, muitos
capítulos? Muitos, porque dizem
respeito a diversas Igrejas, em
diversos países» (Discurso de 1-
XII-1992 por ocasião do encontro pós-
sinodal dos Presidentes das
Conferências episcopais europeias no
primeiro aniversário da Assembleia
Especial para a Europa do Sínodo dos
Bispos).



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/por-que-razao-
a-igreja-continua-a-canonizar/

(24/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/por-que-razao-a-igreja-continua-a-canonizar/
https://opusdei.org/pt-br/article/por-que-razao-a-igreja-continua-a-canonizar/
https://opusdei.org/pt-br/article/por-que-razao-a-igreja-continua-a-canonizar/

	Por que a Igreja continua a canonizar?

