
opusdei.org

Por que o Opus Dei é
uma prelazia
pessoal?

O professor Carlos José
Errázuriz aborda, neste ensaio,
a configuração jurídica do Opus
Dei. Com a Prelazia Pessoal
“realizou-se o que pedia o
próprio patrimônio carismático
do Opus Dei”.

25/07/2008

1. Delineamento da questão

O Opus Dei é uma prelazia pessoal
desde que foi erigido como tal pela



Constituição apostólica Ut sit de João
Paulo II, de 28 de novembro de 1982,
promulgada no dia 19 de março de
1983. Os estatutos da prelazia se
iniciam com a precisa afirmação
“Opus Dei est Praelatura personalis
(...)" (n.1 § 1).

Com estas informações iniciais
podemos dar já uma primeira
resposta à pergunta que encabeça
estas páginas: a constituição da
prelazia teve lugar em virtude de
uma decisão da Autoridade Suprema
da Igreja, que aplicou à realidade
fundada por São Josemaria, no dia 2
de outubro de 1928, a configuração
institucional de prelazia pessoal para
a realização de peculiares obras
pastorais, prevista pelo Concílio
Vaticano II, no Decreto 
Presbyterorum Ordinis, n. 10.
Entretanto, a pergunta que agora nos
interessa responder, mais
especificamente, tem a ver com as
essências e concentra-se, portanto,



na forma verbal é: Em que sentido
pode-se dizer que o Opus Dei é uma
prelazia pessoal?

Cabe uma resposta muito simples
que, aparentemente, soluciona o
problema: o Opus Dei é uma prelazia
pessoal do ponto de vista jurídico, ou
seja, no âmbito do direito canônico.
Trata-se de uma afirmação
perfeitamente verdadeira e,
inclusive, óbvia. No entanto, seu
significado e alcance, estão longe de
ser óbvios.

A dificuldade fundamental nasce
daquilo que, em geral, entende-se
por existência “jurídica", seja civil ou
canônica, de uma determinada
realidade social. Um sentir comum
muito difundido e não poucas
investigações teóricas sobre o direito
concordam em conceber essa
existência como algo separado da
vida efetiva das pessoas em
sociedade. O direito, visto como um



sistema de normas sociais capazes de
impor-se eficazmente em um
determinado âmbito, estrutura de
algum modo a realidade social,
enquanto regula e orienta condutas,
e cria instituições que unificam a
atividade dos indivíduos. Mas tende-
se a entender essa estruturação como
extrínseca em relação às pessoas
humanas e suas relações
interpessoais reais. Uma coisa seriam
as realidades sociais em si mesmas,
outra o modo como aparecem ante o
sistema jurídico. Naturalmente,
reconhece-se a capacidade do direito
de influir nas próprias realidades
sociais, mas ele não é considerado
como algo inerente a estas
realidades, antes mais um
instrumento destinado a mudá-las.

Aplicando o esquema anterior ao
nosso caso, é fácil admitir que, ao ser
erigido em prelazia pessoal, o Opus
Dei entrou em um novo
enquadramento jurídico-canônico de



modo que agora se lhe aplicam as
normas previstas na Igreja para este
tipo de entidade. Pode-se também
acrescentar, sem problemas, que esta
nova configuração jurídica adapta-se
perfeitamente à realidade do Opus
Dei. Por outro lado, é mais
problemático sustentar que o ser
uma prelazia pessoal – não já o
“aplicar-lhe" ou o “adaptar-se-lhe" tal
condição – corresponde
precisamente à realidade do Opus
Dei. Primeiramente, porque essa
figura, como qualquer outra do
mundo jurídico, não seria mais do
que uma espécie de instrumento do
sistema normativo. Além disso,
porque o Opus Dei é claramente uma
realidade ligada à vida carismática,
ao impulso do Espírito Santo na
Igreja, o que parece implicar que não
pode consistir em uma forma
jurídica determinada pelo
ordenamento canônico. Enfim, a
melhor comprovação deste enfoque
proviria do fato tão simples de que,



antes de ser erigido em prelazia
pessoal, o Opus Dei certamente já
existia, e havia sido objeto de
sucessivas configurações canônicas,
claramente inadequadas,
diferentemente da definitiva, porém
que, no fundo, seriam tão extrínsecas
– tão “jurídicas" –como esta última.
Em consequência, a afirmação “o
Opus Dei é uma prelazia pessoal" não
corresponderia à mesma realidade
fundada por São Josemaria no dia 2
de outubro de 1928.

Nestas páginas proponho-me a
mostrar que a afirmação conforme a
qual o Opus Dei é uma prelazia
pessoal enuncia, na verdade, um
aspecto intrínseco e essencial de sua
própria realidade carismática.
Procederei em duas etapas: primeiro,
procurarei aplicar uma visão realista
do direito à noção de prelazia
pessoal; depois, tentarei explicar por
que essa noção resulta válida para o
Opus Dei.



2. A compreensão realista do conceito
jurídico de prelazia pessoal

A concepção do direito como ordem
normativa extrínseca à realidade
social, à qual se aplica e se impõe
obrigatoriamente, condiciona o
modo de entender todos os conceitos
jurídicos, tanto no âmbito civil como
no eclesial. Inclusive aqueles que
claramente transcendem o direito,
como o de pessoa, tendem a ser
enfocados como criações de um
determinado ordenamento, forjados
de maneira pragmática, ou seja, para
determinar o âmbito em que é válida
uma determinada norma. Assim,
pois, o conceito jurídico de pessoa
não corresponderia ao que
intrínsecamente é o ser humano (isto
seria próprio do conceito filosófico
de pessoa), mas que seria apenas um
ponto de referência humano ao qual
a ordem jurídica recorre para fixar o
objeto de suas regras. Naturalmente,
quando se trata de um conceito que



se elabora dentro do próprio
ordenamento, como acontece com o
de prelazia pessoal, o enfoque
técnico-operativo parece ainda mais
óbvio: a noção seria uma espécie de
artefato convencional, modelado por
determinadas normas, que serve
para atribuir às relações sociais uma
determinada qualificação útil com
vistas a alcançar certos efeitos
práticos.

A partir de semelhante perspectiva, a
prelazia pessoal aparece como uma
etiqueta jurídica, cujo uso é relevante
em virtude de certas consequências
jurídicas: atribuição de
competências, direitos, obrigações,
sanções, etc. Deste modo, uma
realidade social concreta que tenha
sido configurada como prelazia
pessoal, e é o caso da realidade social
do Opus Dei, seria juridicamente
uma prelazia pessoal unicamente
enquanto recebe essa denominação e
suas consequências no ordenamento



canônico. A realidade jurídica tende
assim a transformar-se em um
simples nome, que por sua vez seria
puro instrumento para atribuição a
uma realidade social de
determinados efeitos de direito
positivo. O positivismo jurídico está
aparentado com o nominalismo: com
efeito, se a realidade não encerra de 
per si nada juridicamente relevante,
mas que o direito lhe vem de fora, os
conceitos jurídicos equivalem a
meros esquemas normativos, são tão
instrumentais como as próprias
normas que os modelam e utilizam.

Para escapar deste círculo vicioso é
necessário reconsiderar o que é o
direito, voltar a perguntar-se o que
significa dizer que algo é “jurídico".
Não é uma operação fácil, pois o peso
dos hábitos mentais do positivismo
penetra também no modo de
conceber o direito eclesial. A
concepção extrínseca do direito
marcou profundamente a cultura de



muitos especialistas e de muita gente
comum. Entretanto, é absolutamente
necessário superar essa visão: basta
considerar o desprestígio em que cai
o direito quando é entendido como
pura forma pragmática de ordenar a
vida e, sobretudo, o fato de que essa
forma pode pôr-se a serviço de
qualquer objetivo social, já que no
âmbito jurídico não haveria mais
que interesses e poderes fáticos que
dão lugar a soluções meramente
consensuadas e relativas.

A tradição clássica e cristã do direito,
dentro de sua variedade de matizes,
oferece uma resposta de fundo de
sinal radicalmente oposto. Talvez a
forma mais simples e eficaz de
captar essa resposta consista em
abordá-la do ponto de vista da
relação entre o direito e a justiça. A
justiça como virtude de dar a cada
um o seu direito, segundo a definição
atribuida ao jurista romano Ulpiano
e acolhida por tantos pensadores



jurídicos até nossos dias, está
intrínsecamente ligada ao direito de
cada um, que é seu pressuposto. Por
sua vez, este direito se delineia como
o objeto da justiça, de modo que
direito e justiça estão
inseparavelmente unidos. O direito é
assim o justo: uma realidade, um
bem que pertence a alguém,
enquanto lhe é devido por outrem,
quer seja um bem intrínseco à
pessoa (como a vida, a liberdade,
etc.) ou um bem externo a ela que é
objeto de relações interpessoais.
Nisto consiste aquilo que é realmente
jurídico, que é outra forma de dizer o
que é realmente justo, tanto se se
fundamenta no próprio ser das
pessoas e de suas relações, como se
se baseia na liberdade humana que
pode configurar e determinar as
relações de justiça entre as pessoas e
em relação à sociedade.

Este é o pano de fundo que permite
compreender adequadamente



qualquer noção jurídica, que é
sempre noção relativa ao que é justo
e, portanto, relativa a relações reais
sobre bens reais entre pessoas
humanas. Voltando ao exemplo
anterior, quando nas normas ou nos
atos jurídicos fala-se de pessoa, trata-
se da mesma realidade substancial
que, com esse mesmo nome, é
apreendida pelo sentido comum e
aprofundada pela filosofia. A
relevância jurídica do conceito de
pessoa deriva de sua relação com o
que é direito nas relações
interpessoais. Mas esta relação com o
direito, especificamente conotada
pelo uso jurídico da noção de pessoa,
é possível e necessária precisamente
porque os seres humanos são
pessoas, porque só quem o é pode ser
titular de um bem que é seu e lhe é
por isso devido, e porque só uma
pessoa é capaz de dever algo a outra
em justiça.



Também um conceito institucional
como o de prelazia pessoal deve ser
entendido sob essa luz. Uma prelazia
pessoal, da mesma forma que uma
diocese ou qualquer outra
circunscrição eclesiástica, não é uma
superestrutura que recobre
extrínsecamente, para certos efeitos
organizativos e funcionais, a
correspondente realidade eclesial
constituida pela vida e atividade dos
fieis e de seus pastores. A ser assim,
ser ou não prelazia pessoal, teria
uma relevância muito limitada,
carente de importância e interesse,
salvo para alguns especialistas, os
canonistas, vistos como aqueles que
se ocupam de aspectos técnicos, isto
é, de trâmites, papéis, atos formais,
rótulos externos, etc.

Em troca, o que se capta mediante o
conceito de prelazia pessoal é uma
realidade interpessoal que participa
no próprio ser da Igreja de Cristo. É
uma comunidade de fiéis,



estruturada hierarquicamente em
torno de um prelado, com cujo
ministério colaboram presbíteros e
diáconos, e com um âmbito pessoal e
uma missão específicos que a
conformam como complementar às
dioceses nas quais está presente. Em
uma palavra, é uma parte da Igreja,
tão real e tão viva como a própria
Igreja.

É verdade que a noção é de índole
institucional, isto é, refere-se
diretamente à dimensão unitária e
permanente que transcende os
indivíduos que atualmente formam
uma determinada prelazia pessoal e
vão se sucedendo ao longo da
história. Mas trata-se de uma
instituição composta em cada
momento por fiéis reais, sem os
quais se transfomaria em mera
possibilidade. Em consequência, a
compreensão autêntica da noção
conduz à percepção de que uma
prelazia pessoal, da mesma forma



que uma diocese, é um conjunto real
de pessoas – específicamente, uma
expressão concreta da comunhão
hierárquica entre os fiéis -, não um
aparelho burocrático nem uma
denominação oficial extrínseca.

Por ser um conceito de índole
jurídica, ao falar de prelazia a
atenção dirige-se aos aspectos
externos que podem ser objeto de
relações de justiça: tanto às relações
institucionais da

própria prelazia com outras pessoas
eclesiásticas e civis, como às relações
de justiça existentes dentro do
âmbito delimitado pela instituição:
as relações entre os fiéis da prelazia,
e as destes com seus pastores. Se a
noção de prelazia pessoal
compreende-se de modo realista, esta
atenção seletiva à dimensão externa
de justiça – por outro lado essencial
na Igreja em seu peregrinar terreno –
não implica, de modo algum, ignorar



que a realidade eclesial está
constituida antes de tudo pela
comunhão vertical e invisível com a
Santíssima Trindade e pelo mistério
da comunhão dos santos. Não se
trata em absoluto de isolar o jurídico,
mas de captá-lo com realismo em sua
dimensão específica, precisamente
para poder, desse modo, declarar sua
inserção no mistério sobrenatural da
Igreja e, em particular, mostrar o
vínculo intrínseco – em virtude da
sacramentalidade da Igreja – do justo
com a salvação. Com efeito, os
direitos dos fiéis dizem respeito
principalmente aos bens salvíficos
(principalmente a palavra de Deus e
os sacramentos), e a obrigação dos
ministros sagrados que devem
dispensar esses bens, assim como o
dever de todos os fiéis de viver em
comunhão eclesial, são exigências de
justiça nas quais está em jogo a
salvação do proprio titular do dever.



As considerações anteriores não
implicam no esquecimento do
quanto de histórico há na noção de
prelazia pessoal. Estamos diante de
uma determinada forma em que a
Igreja se autoorganiza, com uma
concreção positiva nas leis canônicas
e na praxis eclesial, inclusive com
um nome preciso que, embora reflita
bem a substância do conceito,
implica obviamente uma
determinação convencional.
Entretanto, isto não se opõe ao
realismo da noção no sentido já
explicado: toda realidade eclesial se
dá na história e possui aspectos
ligados ao contingente. Entretanto, os
aspectos fundamentais da prelazia
correspondem a características
essenciais da Igreja, ao ser Igreja: a
igualdade fundamental entre os fiéis,
a constituição hierárquica, etc. No
caso do Opus Dei, além disso, é
determinante um carisma, um dom
divino que exige fidelidade. A seguir
tentarei precisamente mostrar por



que a fidelidade a esse carisma
implica a prelazia pessoal.

3. A realidade eclesial do Opus Dei
como prelazia pessoal

Para entender por que o Opus Dei é
uma prelazia pessoal, além de
compreender o que é uma prelazia
pessoal, requer-se captar esta
realidade no Opus Dei. Em uma ótica
realista, sua ereção em prelazia não
foi um revestimento extrínseco, a
atribuição de uma nova fachada. E
ereção comporta que o Opus Dei é,
real e intrinsecamente, uma prelazia
pessoal (1).

Surge de início uma dificuldade que
parece opor-se à visão realista da
dimensão de prelazia no Opus Dei.
Com efeito, está claro que, antes de
sua configuração como tal, mediante
um ato pontifício, o Opus Dei não era
prelazia pessoal. Há obviamente um
antes e um depois desse ato. Daí



poderia deduzir-se que ser prelazia é
algo

extrínseco, adventício (por mais
conveniente ou congruente que seja)
em relação à realidade eclesial de
origem carismática que se
manifestou no dia 2 de outubro de
1928.

Não há dúvida de que a ereção da
prelazia não foi um simples
reconhecimento da realidade já
existente por parte da autoridade
papal. Houve algo novo, que passou a
integrar essa realidade. Os fiéis
incorporados ao Opus Dei
começaram a ser fiéis de uma
prelazia, com os correspondentes
vínculos de comunhão entre eles e
com o prelado; a cabeça do Opus Dei,
em 1982, Dom Álvaro del Portillo,
passou a ser prelado de uma prelazia
pessoal, com uma potestade
hierárquica que lhe é própria; o clero
do Opus Dei passou a constituir o



presbitério da prelazia. Tudo isto
comporta uma novidade em relação
à situação anterior.

Entretanto, isto não significa que
desde 1928 o Opus Dei fosse uma
realidade essencialmente distinta da
prelazia que foi erigida em 1982. Este
é o ponto que requer mais atenção, já
que anteriormente as sucessivas
aprovações do Opus Dei (como pia
união, sociedade de vida comum sem
votos, e instituto secular) haviam
enquadrado sua realidade dentro de
instituições eclesiais de natureza
associativa, aquelas que os fieis
podem constituir para promover fins
eclesiais comuns. A inadequação
destas configurações canônicas à
realidade carismática do Opus Dei
obedecia também a outros motivos
de muita relevância, sobretudo em
razão de que a secularidade de seus
fiéis não encontrava lugar no âmbito
do estado de perfeição ou vida
consagrada pela profissão dos



conselhos evangélicos. Todavia,
agora nos interessa o outro aspecto
aludido, igualmente essencial, que
diz respeito precisamente à suposta
natureza associativa do Opus Dei.

A consideração histórica do Opus Dei
ajuda a penetrar em sua verdadeira
natureza. Limitar-me-ei a assinalar
alguns dados essenciais que me
parecem especialmente significativos
(2).

Primeiramente, convém advertir que
a vocação de São Josemaria na Igreja
manifesta-se, originariamente, como
vocação ao sacerdócio, com um
horizonte específico que só se
esclarece em um segundo momento,
quando vê o Opus Dei (3). Como
resulta patente a partir de 1928, o
horizonte vocacional do Fundador é,
em si, essencialmente sacerdotal, isto
é, inscreve-se no âmbito do
sacerdócio ministerial ou
hierárquico. São Josemaria foi



chamado ao sacerdócio precisamente
para fundar o Opus Dei, e fundou o
Opus Dei precisamente enquanto
sacerdote. Tratando-se de uma
instituição destinada à santificação e
ao apostolado dos fiéis leigos, que
enfatiza precisamente seu sacerdócio
comum como batizados e sua
condição secular, poderia parecer
paradóxico que o fundador fosse um
sacerdote. Não existe tal paradoxo,
entretanto, se levarmos em
consideração que na Igreja é tão
essencial a igualdade fundamental
entre todos os fiéis como sua
constituição hierárquica. O Senhor
queria suscitar um sacerdote para os
leigos que chamaria para o Opus Dei.
A esse sacerdote confiou um
ministério verdadeiramente
sacerdotal de unidade e de
capitalidade nesta família
sobrenatural. Tratava-se de um
ministério destinado a permanecer
no tempo, de modo que passaria aos
sucessores do Fundador. Muito



significativo em tal sentido é que se
perpetuara também o modo familiar
de chamar a quem é a cabeça no
Opus Dei: “Padre".

Convém refletir também sobre o fato
de que, no dia 2 de outubro de 1928,
São Josemaria foi a única pessoa que
viu o Opus Dei, e que sempre o
considerou fundado nesse mesmo
dia, ainda que surgissem depois
complementos e aprofundamentos
de uma realidade já essencialmente
completa (4). Neste “ver" – era o
verbo que empregava – estava a
realidade pessoal daqueles que
deveriam vir no futuro. Essas
pessoas, entretanto, não estavam, e
não obstante o Opus Dei já estava.
Não se tratava de algo que seria obra
de todos, mas de um encargo divino
que recebia o Fundador. Fazia falta
uma atualização, que requereria
certamente o concurso da liberdade
daqueles que fossem chegando, mas
que não seria o fruto da conjugação



de suas vontades, simplesmente
porque a nova realidade situava-se,
desde o início, em uma dimensão – a
da estrutura comunitário-
hierárquica da Igreja – que escapa ao
poder dos fiéis no âmbito associativo.
O Opus Dei não nasceu quando outro
fiel juntou-se ao Fundador, mas
quando Deus suscitou-o em São
Josemaria e esclareceu-lhe o sentido
específico que deveria assumir seu
sacerdócio hierárquico na Igreja, o
qual, como em todo fiel ordenado,
supunha o sacerdócio comum
enquanto batizado. A própria
ausência de outros fiéis no momento
fundacional contribui para salientar
a natureza não associativa da
fundação.

Desde o princípio São Josemaria viu
que no Opus Dei haveria outros
sacerdotes além dele. Mais adiante
compreendeu que esses sacerdotes
deveriam proceder dos próprios fiéis
leigos do Opus Dei. Ambos os



aspectos estão cheios de sentido para
os fins do nosso tema. Por um lado, a
pluralidade de sacerdotes no Opus
Dei era necessária, com uma
finalidade ministerial bem
determinada: a atenção pastoral dos
fiéis do Opus Dei e de todos os que se
aproximassem de seus apostolados,
isto é, a colaboração na própria
missão hierárquica que o Fundador
já realizava desde o início. A relação
ministerial-hierárquica com os fiéis
leigos fica assim confirmada como
um traço estrutural essencial na
realidade do Opus Dei (5). O fato de
que, sem prejuizo de que o carisma
se extendesse a outros sacerdotes
incardinados nas dioceses, os
sacerdotes dedicados à tarefa
pastoral específica do Opus Dei
procedessem dos próprios leigos do
Opus Dei, mostra de modo
especialmente claro que se verifica
aquilo que resulta natural na Igreja,
isto é, que surjam vocações
sacerdotais no interior da própria



comunidade de fiéis à qual dedicará
seu ministério.

Por sua vez, como parte do carisma,
o Fundador esteve sempre
profundamente consciente de que a
vocação ao Opus Dei era, em sua
essência, a mesma para ele como
para seus filhos, para sacerdotes e
leigos, para homens e mulheres, para
solteiros e casados. Esta consciência
de igualdade não se explica
considerando-se a variedade de
funções eclesiais e de graus de
disponibilidade para as atividades
institucionais que se dão na Obra. Só
se entendem à luz da igual dignidade
batismal de todos os fiéis, que é o que
está em jogo no Opus Dei. Trata-se de
uma determinação vocacional e de
pertença eclesial que tem
precisamente o sentido de confirmar
e reforçar o lugar de cada um na
Igreja e no mundo. Igualdade de
pertença e distinção hierárquica
entre os fiéis são duas características



que no Opus Dei têm convivido desde
o princípio com a harmonia simples
que possuem na própria Igreja,
configurando, além disso, a própria
essência da instituição e de seu
patrimônio carismático.

Por outro lado, a atividade
institucional do Opus Dei é
concernente exclusivamente ao
âmbito dos bens salvíficos, antes de
tudo da palavra de Deus e os
sacramentos: São Josemaria gostava
de se referir a essa atividade como
“uma grande catequese" (6). Daí que
a atividade institucional distinga-se
nitidamente da que, a título pessoal
ou associados com outros, levam a
cabo os fiéis do Opus Dei. Esta
distinção vale também para as
iniciativas educativas, de saúde, de
promoção social, etc.,que eles
promovem com outras pessoas,
mesmo que o Opus Dei lhes
proporcione assistência pastoral e,
em determinadas ocasiões assuma



também institucionalmente a
garantia eclesial da conformidade
dessas iniciativas com o Evangelho. A
distinção entre atividade
institucional e atividade pessoal é
capital para entender a natureza
exclusivamente eclesial do Opus Dei,
enquanto instituição, sobretudo
porque está em jogo a legítima
liberdade, no âmbito temporal, de
que gozam os fiéis do Opus Dei, como
a de qualquer outro católico. Só a
partir da liberdade e
responsabilidade pessoais é possível
que se empenhem na mais delicada
fidelidade à doutrina da Igreja ao
procurar santificar todas as suas
atividades no mundo,
transformando-as em oportunidades
de apostolado pessoal e de
verdadeira cristianização.

As sucessivas aprovações canônicas
ofereceram soluções às necessidades
institucionais que comportava o
desenvolvimento do Opus Dei



(primeiro em âmbito diocesano e
logo a nível internacional, e tendo
em conta também a questão da
pertença dos sacerdotes), mas
nenhuma delas chegou a captar a
realidade do Opus Dei. Para além de
suas grandes diferenças, há um traço
muito significativo que as une: pia
união, sociedade de vida comum sem
votos e instituto secular são conceitos
jurídicos que correspondem a
realidades eclesiais de natureza
associativa. Daí procede sua
incapacidade mais profunda de
refletir o que é o Opus Dei como uma
comunidade de fiéis que se conforma
intrinsecamente segundo a estrutura
hierárquica da própria Igreja.

O que, sem dúvida, dificultava
especialmente a compreensão desta
natureza comunitário-hierárquica,
não associativa, era o fato de que o
Opus Dei surgira a partir de um
carisma, o recebido por São
Josemaria e por aqueles que depois



foram chegando, e que esse carisma
implicasse uma vocação pessoal de
radicalidade espiritual e apostólica
nos respectivos fiéis (alguns - entre
eles os primeiros - com o carisma do
celibato apostólico). Ambos aspectos
se percebiam, conforme a uma longa
experiência eclesial, como próprios
por antonomásia da vida religiosa,
de modo que as próprias vocações
seculares tendiam a ser concebidas
por analogia à dos religiosos.
Certamente a secularidade dos fiéis
do Opus Dei não podia ser captada
mediante essa analogia, mas mais ao
fundo não se podia entender que
constituissem uma comunidade que
não se unia para uma obra específica
de índole associativa, mas em virtude
de vínculos concretos de comunhão
eclesial entre eles, vínculos que,
como em toda comunidade
hierárquica de fiéis, comportam
essencialmente uma estrutura
hierárquica, com um pastor que é a



cabeça e com outros pastores que
colaboram com ele.

Também não se podia captar,
adequadamente, o fato de que uma
mesma instituição de origem
carismática e vocacional pudesse
incluir tanto homens como
mulheres. Além disso, o fato de que
existisse separação na vida e
apostolado dos fieis do Opus Dei de
um e outro sexo podia ser falseada
mediante a aplicação das categorias
associativas, e fazer pensar que se
tratava em realidade de duas
instituições acidentalmente unidas. A
realidade é que sempre houve
profunda unidade entre homens e
mulheres do Opus Dei, pertencentes
a uma mesma realidade eclesial de
índole comunitário-hierárquica.

Também os passos canônicos
relativos à adscrição de sacerdotes e
à potestade atribuida a quem era
cabeça, se situavam em um contexto



associativo, não comunitário-
hierárquico. Correspondiam
certamente às exigências do carisma,
porém de um modo inadequado: a
realidade profundamente unitária do
Opus Dei continuava a estar muito
imperfeitamente refletida, porque,
no fundo, era concebida
estruturalmente à maneira de uma
instituição associativa. Sacerdotes e
leigos apareciam ligados à mesma
instituição carismática, mas não
apareciam essencialmente ligados
entre si. De modo que tanto a
igualdade fundamental entre eles
enquanto fieis, como sua mútua
ordenação, estavam recolhidos em
um quadro que não captava a
essência mesma da instituição. Da
mesma forma, a potestade de quem
era cabeça era vista como ligada ao
aspecto associativo clerical, de modo
que quem a exercia era um membro
da associação, não o titular de uma
potestade hirárquica em uma
comunidade de fiéis. Por isso



tampouco se explicava a diferença
entre os sacerdotes provenientes dos
leigos do Opus Dei e que dedicam seu
ministério ao Opus Dei, e os
sacerdotes incardinados nas dioceses
que recebem a mesma e única
vocação ao Opus Dei para santificar-
se mediante seu ministério em sua
própria diocese, sem incorporar-se,
portanto à prelazia ou ao seu
presbitério.

Com a ereção em prelazia pessoal, o
processo de reconhecimento e de
resposta por parte da Igreja,
enquanto instituição, às exigências
da realidade carismática, chegou ao
seu termo. Não ocorreu uma
mutação genética, mas o pleno
desdobramento do organismo
nascido em 1928 e desenvolvido,
nesse meio tempo, por todos os
continentes. Tornou-se realidade
aquilo que pedia o próprio
patrimônio carismático do Opus Dei,
um patrimônio que, como é próprio



do ser da Igreja, não é apenas
espiritual, mas que comporta e exige
também expressões externas,
inseparáveis desse espírito.

No Opus Dei, além disso, tem-se
verificado um fato especialmente
significativo para nosso tema: o
Fundador possuia uma formação e
uma mentalidade jurídica, e em
particular canônica, sumamente
vivas e penetrantes. Sobre a base de
seus estudos de direito, que levou a
cabo seguindo um conselho de seu
pai, recebido precisamente quando
acabava de descobrir sua vocação
sacerdotal, São Josemaria pôs os seus
dotes profissionais de jurista a
serviço da missão fundacional que
Deus lhe havia confiado. Dessa forma
se santificou e contribuiu para o bem
da Igreja também como jurista. O
Senhor concedeu - lhe abundantes
luzes em todo o itinerário jurídico do
Opus Dei. Ressalta de modo especial
a clarividência com que rapidamente



captou o núcleo da solução jurídica
definitiva, pela qual tanto trabalhou
e que ofereceu não ver realizada
durante sua existência terrena. Seu
sucessor, Dom Álvaro del Portillo, em
uma carta escrita por ocasião da
ereção da prelazia, quis começar a
narração do itinerário jurídico
evocando um episódio de 1936 que
comprova essa consciência do
Fundador, desde muito cêdo, sobre a
necessidade de uma jurisdição
eclesiástica de caráter pessoal (7). A
prelazia do Opus Dei foi algo querido
e buscado com toda sua alma por São
Josemaria para cumprir o encargo
divino do dia 2 de outubro de 1928,
precisamente porque estava na
própria entranha desse encargo.

Talvez o melhor modo de
compreender o processo jurídico que
teve lugar seja pensar na
implantação da Igreja em um novo
território ou âmbito social ao qual
chegam a palavra de Deus, os



sacramentos e os demais bens da
salvação. A maior novidade está em
que, no caso do Opus Dei, implanta-
se uma realidade eclesial
hierarquicamente estruturada graças
a uma iniciativa carismática. Além
disso, trata-se de uma realidade
eclesial que de nenhuma maneira
pretende substituir as dioceses, mas
que vive e opera nelas, com uma
legítima autonomia, cujo fim
exclusivo é o serviço a elas e a toda a
Igreja. Não aspira, de modo algum,
transformar-se em uma Igreja local,
precisamente porque seu próprio
carisma leva-o a confirmar seus fiéis
como fiéis das Igrejas locais às quais
pertencem. Entretanto, para além
dessas diferenças, subsiste um
fenômeno análogo: a ereção de
qualquer circunscrição aclesiástica
opera em uma realidade pré-
existente, de natureza comunitário-
hierarquica, que pede essa ereção.
Foi o que aconteceu com o Opus Dei
em 1982. Daí que a atribuição do



conceito jurídico de prelazia pessoal
seja completamente real: o Opus Dei 
é uma prelazia pessoal.

Carlos José Errázuriz M.

-----------------------------

(1) Para uma visão realista da
dimensão jurídica da prelazia do
Opus Dei, cfr. J. Hervada,Aspetti della
struttura giuridica dell'Opus Dei, em 
Il diritto ecclesiastico, julho-
dezembro 1986, 3-4, pp. 410-430.
Versão castelhana em Lex Nova
[Fidelium Iura], 1 (1991), pp. 301-322.
Para um exame do debate da
doutrina canônica sobre as prelazias
pessoais em uma ótica realista, cfr. E.
Baura, Le attuali riflessioni della
canonistica sulle prelature personali.
Suggerimento per un
approfondimento realistico, in AA.VV.,
Le prelature personali nella
normativa e nella vita della Chiesa,
Cedam, Padua 2002, pp. 15-53.



Certamente o Opus Dei não é apenas
prelazia pessoal. O Opus Dei
transcende sua configuração
institucional como prelazia, e existe
de entrada, outra realidade
institucional que é também Opus Dei
de pleno título: a Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz, como
associação de clérigos, inseparável
da prelazia. De forma mais radical, é
toda a vida dos fiéis da Obra a que
deve ser Opus Dei, e não só suas
relações com o Opus Dei, como
instituição (que certamente estão em
função dessa vida). Além disso, seu
alcance apostólico vai mais além das
atividades relacionadas com a
prelazia e chega de formas diversas a
muitas pessoas e atividades eclesiais.
Enfim, ainda que a Prelazia pertença
a este mundo, o Opus Dei possui uma
clara dimensão escatológica.

(2) As obras até agora mais
relevantes para aprofundar nesses
dados essenciais são a biografia de A.



Vázquez de Prada, O Fundador do
Opus Dei, 3 vol., Ed. Quadrante, São
Paulo 2004; e no âmbito
específicamente jurídico, A. de
Fuenmayor – V. Gómez-Iglesias - J.L.
Illanes, El itinerario jurídico del Opus
Dei. Historia y defensa de un carisma,
EUNSA, Pamplona 1989.

(3) Sobre este aspecto, cfr. A. Aranda,
Sacerdote de Jesucristo. Sobre la
misión eclesial del Beato Josemaría
Escrivá Fundador del Opus Dei, em 
Romana. Boletín de la Prelatura de la
Santa Cruz y Opus Dei, 17 (1993), pp.
307-327.

(4) Cfr. J.L. Illanes, Dos de octubre de
1928: alcance y significado de una
fecha, en AA.VV., Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer y el Opus Dei,
EUNSA, Pamplona 1985, pp. 65-107.

(5) A este respeito, cfr. o capítulo de
P. Rodríguez em P. Rodríguez – F.
Ocáriz – J.L. Illanes, El Opus Dei en la
Iglesia. Introducción eclesiológica a la

https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref4
https://opusdei.org/fckblank.html#_ftnref5


vida y al apostolado del Opus Dei, Ed.
Rialp, Madrid 1993.

(6) Cfr. entrevista a ABC de Madrid,
24-03-1971.

(7) Diante de duas lápides mortuárias
de prelados que tiveram uma vasta e
peculiar jurisdição de índole secular
e pessoal, na igreja de Santa Isabel
em Madrí, São Josemaria disse a um
de seus filhos, Pedro Casciaro: “Aí
está a futura solução jurídica da
Obra". Cfr. o texto da Carta de
28-11-1982 em A. del Portillo, Rendere
amabile la verità. Raccolta di scritti di
Mons. Alvaro del Portillo, Libreria
Editrice Vaticana, Città del Vaticano
1995, pp. 64-6

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/por-que-o-

https://opusdei.org/pt-br/article/por-que-o-opus-dei-e-uma-prelazia-pessoal/
https://opusdei.org/pt-br/article/por-que-o-opus-dei-e-uma-prelazia-pessoal/


opus-dei-e-uma-prelazia-pessoal/
(27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/por-que-o-opus-dei-e-uma-prelazia-pessoal/

	Por que o Opus Dei é uma prelazia pessoal?

