
opusdei.org

Páscoa: Ressuscitei e
sempre estou
contigo

O tempo da Páscoa, explosão de
alegria, se estende desde a
vigília Pascal até o domingo de
Pentecostes. Nesses cinquenta
dias a Igreja nos envolve em
sua alegria pela vitória do
Senhor sobre a morte. Cristo
vive, e vem ao nosso encontro.

09/04/2023

“Vinde, benditos de meu Pai: tomai
posse do reino preparado para vós



desde o princípio do mundo,
aleluia”[1]. O tempo pascal é uma
antecipação da felicidade que Jesus
Cristo ganhou para nós com a sua
vitória sobre a morte. O Senhor “foi
entregue por nossos pecados” e
ressuscitou “para nossa
justificação”[2]: para que,
permanecendo n’Ele, nossa alegria
seja completa[3].

No conjunto do Ano litúrgico, o
tempo pascal é o “tempo forte” por
antonomásia, porque a mensagem
cristã é anúncio alegre que surge
com força da salvação realizada pelo
Senhor em sua “páscoa”, sua
passagem da morte à vida nova. “O
tempo pascal é tempo de alegria, de
uma alegria que não se restringe a
esta época do ano litúrgico, mas que
habita sempre no coração do cristão.
Porque Cristo vive. Não é Cristo uma
figura que passou, que existiu num
tempo e que se retirou, deixando-nos



uma lembrança e um exemplo
maravilhosos”[4].

O que só algumas “testemunhas
designadas de antemão por Deus”[5]

puderam experimentar nas
aparições do Ressuscitado, agora nos
é dado na liturgia, que nos faz
reviver esses mistérios. Como
pregava o Papa São Leão Magno,
“todas as coisas relativas a nosso
Redentor que antes eram visíveis,
agora passaram a ser ritos
sacramentais”[6]. É expressivo o
costume dos cristãos do Oriente que,
conscientes dessa realidade, desde a
manhã do domingo da Ressurreição
se cumprimentam reciprocamente:
“Christos anestē”, Cristo ressuscitou;
“alethōs anestē”, verdadeiramente
ressuscitou.

A liturgia latina, que na noite santa
do sábado transbordava de alegria
no Exultet, no domingo de Páscoa
condensa esta alegria no belo intróito



Resurrexi: “Ressuscitei, ó Pai, e
sempre estou contigo: pousaste sobre
mim a tua mão, tua sabedoria é
admirável”[7]. Pomos nos lábios do
Senhor, delicadamente, em clima de
calorosa oração filial ao Pai, a
experiência inefável da ressurreição,
vivida por Ele nas primeiras horas do
domingo. Assim nos animava São
Josemaria, na sua pregação, a
aproximarmo-nos de Cristo, com a
consciência de que vivemos no Seu
tempo: “Quis recordar, embora
brevemente, alguns dos aspectos
dessa vida atual de Cristo – Iesus
Christus heri et hodie, ipse et in
saecula, Jesus Cristo ontem e hoje, o
mesmo pelos séculos – por nela se
achar o fundamento de toda a vida
cristã”[8]. O Senhor quer que O
tratemos e falemos d’Ele, não no
passado, como se faz com uma
lembrança, mas percebendo o seu
“hoje”, a sua atualidade, a sua
companhia viva.



Os cinquenta dias pascais

Muito antes de que existisse a
Quaresma e outros tempos litúrgicos,
a comunidade cristã já celebrava
esses cinquenta dias de alegria.
Quem não expressasse seu júbilo
durante esses dias era considerado
como alguém que não tinha captado
o núcleo da fé, porque “com Jesus
Cristo, renasce sem cessar a
alegria”[9]. Essa festa, tão prolongada,
nos indica até que ponto “os
sofrimentos do tempo presente não
têm proporção com a glória que há
de ser revelada em nós”[10]. Nesse
tempo, a Igreja vive já a alegria que
Senhor lhe revela: algo que “olhos
jamais viram, nem os ouvidos
ouviram, nem coração algum jamais
pressentiu”[11].

Esse sentido escatológico, de
antecipação do céu, reflete-se há
séculos no costume litúrgico de
suprimir as leituras do Antigo



Testamento durante o tempo pascal.
Se toda a Antiga Aliança é
preparação, o Tempo Pascal celebra a
realidade do reino de Deus já
presente. Tudo se renovou na Páscoa,
e ali não cabe figura, pois tudo é
cumprimento. Por isso, no tempo
pascal a liturgia proclama, junto ao
quarto Evangelho, os Atos dos
Apóstolos e o livro do Apocalipse:
livros luminosos que têm uma
especial afinidade com a
espiritualidade desse tempo.

Os escritores do Oriente e do
Ocidente cristãos contemplaram o
conjunto do Tempo Pascal como um
único e extenso dia de festa. Por isso,
os domingos desse tempo não se
chamam segundo, terceiro, quarto… 
depois da Páscoa, mas, simplesmente,
domingos da Páscoa. Todo o tempo
pascal é como um só grande
domingo; o domingo que fez com que
todos os domingos fossem domingos.
Do mesmo modo se considera o



domingo de Pentecostes, que não é
uma nova festa, mas o dia conclusivo
da grande festa da Páscoa.

Quando a Quaresma chegava, alguns
hinos da tradição litúrgica da Igreja
recitavam o aleluia com um tom de
despedida. Pelo contrário, a liturgia
pascal se entretém neste canto,
porque o aleluia é a antecipação do 
cântico novo que os batizados
entoarão no céu[12], que já agora se
sabem ressuscitados com Cristo. Por
isso, durante o tempo pascal, tanto o
estribilho do salmo responsorial
como o final das antífonas da Missa
repetem frequentemente essa
aclamação, que une o imperativo do
verbo hebreu hallal – louvar – e 
Yahveh, o nome de Deus.

“Feliz aquele aleluia que entoaremos
ali! – diz Santo Agostinho em uma
homilia – Será um aleluia seguro e
sem temor, porque ali não haverá
nenhum inimigo, não se perderá



nenhum amigo. Lá, como aqui,
ressoarão os louvores divinos, mas os
daqui procedem dos que ainda estão
em dificuldades, enquanto os de lá
são dos que já estão em segurança.
Aqui, dos que hão de morrer. Lá, dos
que hão de viver para sempre. Aqui,
dos que esperam. Lá, dos que já
possuem. Aqui, dos que ainda estão
no caminho. Lá, dos que já chegaram
à pátria”[13]. São Jerônimo conta que
durante os primeiros séculos na
Palestina, esse grito era tão habitual
que aqueles que aravam os campos
diziam de vez em quando: aleluia! E
os que remavam nas barcas para
transportar os viajantes de uma
margem a outra de um rio, quando
se cruzavam, exclamavam: aleluia!
“Nestas semanas do tempo pascal, a
Igreja é embargada por um júbilo
profundo e sereno, que nosso Senhor
quis deixar como herança para todos
os cristãos (...). Um contentamento
cheio de conteúdo sobrenatural que



nada nem ninguém poderá tirar-nos,
se nós não o permitirmos”[14].

A oitava da Páscoa

“Os oito primeiros dias do tempo
pascal formam a oitava da Páscoa e
são celebrados como solenidades do
Senhor”[15]. Antigamente, durante
esta oitava o bispo de Roma
celebrava as stationes, para
introduzir os cristãos recém
batizados no triunfo daqueles santos
especialmente significativos para a
vida cristã de Roma. Era uma certa
“geografia da fé”, na qual a Roma
cristã aparecia como uma
reconstrução da Jerusalém do
Senhor. Visitavam-se várias basílicas
romanas: a statio da vigília da Páscoa
ocorria em São João de Latrão, o
domingo, em Santa Maria Maior, a
segunda, em São Pedro do Vaticano, a
terça, em São Paulo Extramuros, a
quarta, em São Lourenço
Extramuros, a quinta, na Basílica dos



Santos Apóstolos, a sexta, em Santa
Maria ad martyres, e o sábado,
novamente, em São João de Latrão.

As leituras desses dias se
relacionavam com o lugar da
celebração. Assim, por exemplo, a 
statio de quarta se celebrava na
Basílica de São Lourenço
Extramuros. Ali o evangelho que se
proclamava era a passagem das
brasas[16], em alusão à tradição
popular romana, que relata como o
diácono Lourenço foi martirizado
sobre uma grelha. O sábado da
oitava era o dia em que os neófitos
depunham a alva com a qual se
haviam revestido em seu batismo
durante a vigília pascal. Por isso, a
primeira leitura era a exortação de
Pedro que começa com as palavras
“deponentes igitur omnem
malitiam…”[17]: despojai-vos de toda
maldade.



Os Padres da Igreja falavam com
frequência do domingo como “oitavo
dia”. Situado fora da sucessão dos
sete dias, o domingo evoca o início do
tempo e seu final no tempo futuro[18].
Por isso, os antigos batistérios, como
o de São João de Latrão, tinham
forma octogonal: os catecúmenos
saiam da fonte batismal para iniciar
a sua vida nova, aberta já no oitavo
dia, o domingo que não acaba. Assim,
cada domingo nos recorda que nossa
vida transcorre dentro do tempo da
Ressurreição.

Ascensão e Pentecostes

“Com a sua Ascensão, o Senhor
ressuscitado atrai o olhar dos
Apóstolos – e também o nosso – às
alturas do Céu para nos mostrar que
a meta do nosso caminho é o Pai”[19].
Começa o tempo de uma presença
nova do Senhor: parece que está
mais escondido, mas de certo modo
está mais perto de nós: começa o



tempo da liturgia, que é toda uma
grande oração ao Pai, pelo Filho, no
Espírito Santo, uma oração “em
caudal manso e largo”[20].

Jesus desaparece da vista dos
apóstolos, que talvez fiquem
silenciosos no princípio. “Não
sabemos se perceberam naquele
momento o fato de que precisamente
diante deles se estava abrindo um
horizonte magnífico, infinito, o ponto
de chegada definitivo da
peregrinação terrena do homem.
Talvez o tenham compreendido só no
dia de Pentecostes, iluminados pelo
Espírito Santo”[21].

“Deus eterno e todo-poderoso, que
quisestes incluir o sacramento da
Páscoa no mistério dos cinquenta
dias...”[22]. A Igreja nos ensina a
reconhecer nessa cifra a linguagem
expressiva da revelação. O número
cinquenta tinha duas cadências
importantes na vida religiosa de



Israel: a festa de Pentecostes, sete
semanas após se começar a ceifar o
trigo, e a festa do jubileu que
declarava santo o quinquagésimo
ano: um ano dedicado a Deus no qual
cada um recuperava sua
propriedade, e podia regressar à sua
família[23]. No tempo, da Igreja, o
“sacramento da Páscoa” inclui os
cinquenta dias após a Ressurreição
do Senhor, até a vinda do Espírito
Santo no Pentecostes. Se, com a
linguagem da liturgia, a Quaresma
significa a conversão a Deus com
toda a nossa alma, com toda a nossa
mente, com todo o nosso coração, a
Páscoa significa nossa vida nova de
“corressuscitados” com Cristo.
“Igitur, si consurrexistis Christo, quæ
sursum sunt quærite: Se
ressuscitastes com Cristo, buscai as
coisas do alto, onde Cristo está
entronizado à direita de Deus”[24].

Ao final desses cinquenta dias,
“chegamos ao cume dos bens e à



metrópole de todas as festas”[25], pois,
inseparável da Páscoa, é como a
“Mãe de todas as festas”. “Somai
todas as vossas festas – dizia
Tertuliano aos pagãos de seu tempo –
e não chegareis aos cinquenta dias
de Pentecostes”[26]. Pentecostes é,
pois, um domingo conclusivo, de
plenitude. Nessa Solenidade, vivemos
com admiração como Deus, por meio
do dom da liturgia, atualiza a doação
do Espírito que se realizou no
amanhecer da Igreja nascente.

Se na Ascensão Jesus “subiu aos céus
para dar-nos a certeza de que nos
conduzirá à glória da
imortalidade”[27], agora, no dia de
Pentecostes, o Senhor, sentado à
direita do Pai, comunica sua vida
divina à Igreja mediante a infusão do
Paráclito, “fruto da cruz”[28]. São
Josemaria vivia e nos animava a
viver com este sentido de presente
perene: “Ajuda-me a pedir um novo



Pentecostes, que abrase outra vez a
terra”[29].

Compreende-se também por isso que
São Josemaria quisesse começar
alguns meios de formação da Obra
rezando uma oração tradicional da
Igreja que se encontra, por exemplo,
na Missa votiva do Espírito Santo:
“Deus, qui corda fidelium Sancti
Spiritus illustratione docuisti, da
nobis in eodem Spiritu recta sapere, et
de eius semper consolatione
gaudere”[30]. Com palavras da liturgia,
imploramos a Deus Pai que o Espírito
Santo nos faça capazes de apreciar,
de saborear, o sentido das coisas de
Deus e pedimos também que
disfrutemos do consolo alentador do
“Grande Desconhecido”[31]. Porque “o
mundo necessita da coragem, da
esperança, da fé e da perseverança
dos discípulos de Cristo. O mundo
precisa dos frutos, dos dons do
Espírito Santo, como elenca São
Paulo: “amor, alegria, paz, paciência,



benignidade, bondade, fidelidade,
mansidão, autodomínio” (Gal 5, 22).
O dom do Espírito Santo foi
concedido em abundância à Igreja e
a cada um de nós, para podermos
viver com fé genuína e caridade
operosa, para podermos espalhar as
sementes da reconciliação e da
paz.”[32]

Félix María Arocena

[1] Missal Romano, Quarta-feira da
Oitava da Páscoa, Antífona de
entrada, Cfr. Mt 25, 34.

[2] Rm 4, 25.

[3] Cfr. Jo 15, 9-11.

[4] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 102.

[5] At 10, 41.



[6] São Leão Magno, Sermão 74, 2 (PL
54, 398).

[7] Missal Romano, Domingo da
Ressurreição, Antífona de entrada.
Cfr. Sl 138 (139), 18.5-6.

[8] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 104. Cfr. Hb 13, 8.

[9] Francisco, Exortação Apostólica 
Evangelii Gaudium, 24-XI-2013, n. 1.

[10] Rm 8, 18.

[11] 1 Cor 2, 9.

[12] Cfr. Ap 5,9

[13] Santo Agostinho, Sermão 256, 3
(PL 38, 1193).

[14] Álvaro del Portillo, Caminhar com
Jesus, Quadrante, São Paulo, 2016,
pp. 225-226.

[15] Missal Romano, Normas
universais do ano litúrgico, 24.



[16] Jo 21, 9.

[17] 1 Pd 2, 1.

[18] Cfr. São João Paulo II, Carta
Apostólica Dies Domini, 31-V-1998, n.
26.

[19] Francisco, Regina Coeli, 1-VI-2014.

[20] Caminho, 145.

[21] Bento XVI, Homilia, 28-V-2006.

[22] Missal Romano, Vigília do
Domingo de Pentecostes, coleta.

[23] Cfr. Lv 23, 15-22; Nm 28, 26-31; Lv
25, 1-22.

[24] Cl 3, 1.

[25] São João Crisóstomo, Homilia II de
Sancta Pentecoste (PG 50, 463).

[26] Tertuliano, De idolatria 14 (PL 1,
683).



[27] Missal Romano, Ascensão do
Senhor, prefácio.

[28] É Cristo que passa, n. 96.

[29] São Josemaria, Sulco, n. 213.

[30] Missal Romano, Missa votiva do
Espírito Santo, coleta.

[31] Cfr. É Cristo que passa, nn.
127-138.

[32] Francisco, Homilia na Solenidade
de Pentecostes, 24-V-2015.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/pascoa-
ressuscitei-e-sempre-estou-contigo/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/pascoa-ressuscitei-e-sempre-estou-contigo/
https://opusdei.org/pt-br/article/pascoa-ressuscitei-e-sempre-estou-contigo/
https://opusdei.org/pt-br/article/pascoa-ressuscitei-e-sempre-estou-contigo/

	Páscoa: Ressuscitei e sempre estou contigo

