
opusdei.org

Pare e adore: A
visita ao Santíssimo
Sacramento

Esta prática constitui uma
profunda expressão de fé e
amor a Cristo na Eucaristia. Em
meio aos afazeres cotidianos,
oferece uma ocasião de
encontro com Deus, um
descanso em sua presença, que
traz consolo e guia para a vida
diária.

07/08/2025



São Josemaria recordava com alegria
como os anjos participam na
adoração contínua a Cristo,
especialmente em sua presença
sacramental. Tal pensamento
estimulava-o a unir-se a este culto
através de algumas devoções
eucarísticas; uma delas é a visita ao
Santíssimo Sacramento.

Desde os primeiros séculos, os
cristãos procuraram modos de
expressar sua fé através de práticas
de piedade além dos sacramentos,
como a veneração de relíquias, de
sepulcros de mártires e de lugares
sagrados. Embora as espécies
eucarísticas tenham sempre sido
honradas inclusive fora da
celebração, só se converteram em
objeto de veneração particular fora
da Missa no início do segundo
milênio, na liturgia romana. Neste
contexto, o IV Concílio de Latrão
(1215) reafirmou a doutrina da
presença real de Cristo na Eucaristia,



condenou os ensinamentos
Berengário de Tours – que negava
esta presença – e enfatizou a
necessidade de adorar a Cristo no
Santíssimo Sacramento.

Algumas ordens religiosas,
particularmente os cistercienses,
fomentaram esta devoção, e teólogos
como São Tomás de Aquino
contribuíram no desenvolvimento da
doutrina da presença real do Senhor
na Eucaristia. Surgiram inovações
litúrgicas que intensificaram a
piedade eucarística, como a elevação
da hóstia depois da consagração, a
reserva eucarística e a prática da
comunhão espiritual, manifestações
do crescente desejo de honrar Jesus
na Eucaristia.

Com a instituição da festa do Corpus
Christi, celebrada pela primeira vez
em Liège em 1246 e estendida a toda
a Igreja pela a bula Transiturus de
hoc mundo do Papa Urbano IV,



surgiram os primeiros testemunhos
da prática da visita ao Santíssimo.
Neste período, as beguinas (um
grupo de mulheres que viviam em
celas construídas em volta da abside
da igreja, com uma abertura para o
altar) seguiam a regra de rezar de
joelhos o cumprimento ao Santíssimo
nas celas, ao levantar-se. Ao longo
dos séculos, a devoção para com a
Eucaristia fortaleceu-se, em parte
graças à reserva do Santíssimo em
igrejas e capelas, o que facilitava o
acesso dos fiéis. O Concílio de Trento
reafirmou a prática da adoração
eucarística e promoveu o culto ao
Santíssimo Sacramento.

Os primeiros sacrários

“A sagrada Reserva (no sacrário) era
primeiro destinada a guardar
dignamente a Eucaristia para que
pudesse ser levada, fora da missa,
aos doentes e aos ausentes. Pelo
aprofundamento da fé na presença



real de Cristo em sua Eucaristia, a
Igreja tomou consciência do sentido
da adoração silenciosa do Senhor
presente sob as espécies
eucarísticas”[1].

Nessa tomada de consciência,
tiveram um papel importante as
chamadas confrarias do Santíssimo
Sacramento, que garantiam a reserva
eucarística nas igrejas. Elas se
espalharam por toda a Europa
durante a baixa Idade Média, com
notável proliferação na Itália e
encarregaram-se de promover a
participação ativa dos fiéis na
adoração eucarística, destacando-se
seu apoio às procissões de Corpus
Christi. Neste marco, os barnabitas e
Santo Antônio Maria Zaccaria
tiveram um papel relevante na
promoção do culto eucarístico,
especialmente na organização das
exposições do Santíssimo.



Mais tarde, surgiu a devoção das
quarenta horas, que, como o nome
indica, consistia na exposição
ininterrupta do Santíssimo
Sacramento durante esse tempo, e
convidava à meditação da paixão de
Cristo e à oração de intercessão e
desagravo. Iniciada em Milão e
promovida por figuras como Carlos
Borromeu, expandiu-se pela Europa
e foi consolidada em 1592 pelo Papa
Clemente VIII ao instituir a Adoração
Perpétua em Roma, contribuindo
assim com a prática da visita ao
Santíssimo.

A adoração da criatura ao Criador

Quando os magos chegaram a Belém,
São Mateus relata: “Quando
entraram na casa, viram o menino
com Maria, sua mãe. Ajoelharam-se
diante dele, e o adoraram” (Mt 2, 11).
Este gesto manifesta a atitude
própria do ser humano que, ao
reconhecer-se criatura, prostra-se



diante de seu Criador[2]. Mais do que
um ato exterior, adorar é uma
entrega do corpo e da alma, um
reconhecimento profundo da nossa
total dependência de Deus, diante de
quem nos inclinamos com respeito e
submissão absolutos, com a
consciência de que nossa existência
só tem sentido nele[3].

Dom Javier Echevarría expressava-o
dizendo que “caímos em adoração,
atitude necessária, porque somente
assim manifestamos adequadamente
acreditar que a Eucaristia é Cristo
verdadeira, real e substancialmente
presente com seu Corpo, seu Sangue,
sua Alma e sua Divindade”[4]. São
Josemaria também convidava a ter
essa disposição: “Agiganta a tua fé na
Sagrada Eucaristia. Pasma ante essa
realidade inefável: temos Deus
conosco, podemos recebê-lo cada dia
e, se quisermos, falamos
intimamente com Ele, como se fala
com o amigo, como se fala com o



irmão, como se fala com o pai, como
se fala com o Amor”[5].

Alguns gestos ajudam a manifestar
também com o corpo a adoração. Um
deles é “A genuflexão, que se faz
dobrando o joelho direito até ao solo,
significa adoração; é por isso
reservada ao Santíssimo
Sacramento”[6]. Bento XVI destacava
isso dizendo que “a genuflexão
diante do Santíssimo Sacramento ou
ficar de joelhos durante a oração
exprimem precisamente a atitude de
adoração diante de Deus, também
com o corpo. Daí a importância de
não fazer este gesto por hábito ou
depressa, mas com consciência
profunda. Quando nos ajoelhamos
diante do Senhor confessamos nossa
fé nele, reconhecemos que Ele é o
único Senhor de nossa vida”[7].

Hoje em dia, pode parecer que o
homem perdeu o sentido da
adoração, a necessidade do culto em



silêncio. O Papa Francisco comenta,
no entanto, que “a Eucaristia é a
resposta de Deus à fome mais
profunda do coração humano, à
fome de vida autêntica: nela o
próprio Cristo está realmente no
meio de nós para nos alimentar,
consolar e sustentar ao longo do
caminho”[8]. No pão eucarístico
encontramos aquilo que afinal, nosso
coração procura, mas que só Deus
pode dar: um amor incondicional
que sacia plenamente o nosso desejo
de amar e ser amado. Na adoração
eucarística podemos nos inclinar no
peito do Senhor, como o discípulo
amado, e deixar-nos abraçar por Ele.
Porque ao ficar conosco na
Eucaristia, Deus demonstra que “não
é um ser longínquo, que contemple
com indiferença a sorte dos homens,
seus anseios, suas lutas e angústias. É
um Pai que ama seus filhos até o
extremo de lhes enviar o Verbo,
Segunda Pessoa da Trindade
Santíssima, para que, pela sua



encarnação morra por eles e nos
redima; o mesmo Pai amoroso que
agora nos atrai suavemente a si,
mediante a ação do Espírito Santo
que habita em nossos corações”[9]

A primeira das devoções

Santo Afonso Maria de Ligório
recomendava aos cristãos a prática
da visita ao Santíssimo Sacramento:
“Depois da frequência aos
sacramentos, certamente não há
devoção mais agradável a Deus e
mais útil a nós que adorar Nosso
Senhora na Eucaristia”[10]. Outros
santos também se destacaram como
exemplos de almas enamoradas do
Senhor na Eucaristia. O Cura d’Ars
costumava dizer que se soubéssemos
o que é o bom Jesus no tabernáculo
não poderíamos nos separar dele.

Um exemplo mais próximo no tempo
é o de São Manuel González, um
bispo conhecido por promover a
devoção eucarística dos sacrários



abandonados, a tal ponto que pediu
para ser enterrado junto de um
sacrário, “para que meus ossos,
depois da minha morte, como a
minha língua e minha pena na vida,
estejam sempre dizendo aos que
passarem: Jesus está aí! Está aí! Não
o deixeis abandonado!”[11]. São
Josemaria quis anotar em um ponto
de Caminho a petição que dom
Manuel fazia a uns sacerdotes que
acabavam de ser ordenados por ele:
“’Tratai-mO bem, tratai-mO bem!’,
dizia, entre lágrimas, um velho
Prelado aos novos Sacerdotes que
acabava de ordenar. - Senhor! Quem
me dera ter voz e autoridade para
clamar desta maneira ao ouvido e ao
coração de muitos cristãos, de
muitos!”[12]

O costume da visita também foi
fomentado pelo magistério dos
últimos papas. São João XXIII, ao
evocar precisamente a piedade
eucarística do Cura d’Ars, dizia que:



“nada pode substituir a oração
silenciosa e prolongada diante do
altar. A adoração de Jesus, nosso
Deus; a ação de graças, a reparação
pelas nossas próprias faltas e pelas
dos homens, a súplica por tantas
intenções que lhe são confiadas,
elevam (...) ao máximo de amor para
com o divino Mestre”[13]. São João
Paulo II escreve: “Como não sentir de
novo a necessidade de permanecer
longamente, em diálogo espiritual,
adoração silenciosa, atitude de amor,
diante de Cristo presente no
Santíssimo Sacramento? Quantas
vezes, meus queridos irmãos e irmãs,
fiz esta experiência, recebendo dela
força, consolação, apoio!”[14].

São Josemaria animava a fazer da
Eucaristia o centro da própria vida:
“Luta por conseguir que o Santo
Sacrifício do Altar seja o centro e a
raiz da tua vida interior, de maneira
que toda jornada se converta num
ato de culto – prolongamento da



Missa que ouviste e preparação para
a seguinte – que vai transbordando
em jaculatórias, em visitas ao
Santíssimo, no oferecimento do teu
trabalho profissional e da tua vida
familiar...”[15]. E falava
frequentemente da necessidade de
vê-la como um refúgio em que a
alma encontra consolo e fortaleza. A
visita ao Santíssimo é, de certa
forma, um reflexo deste desejo: um
encontro pessoal com Deus no meio
do dia. Basta, às vezes, ir até o
sacrário uns instantes – inclusive
com a imaginação – para dizer ao
Senhor que o amamos e que
confiamos nele.

O fundador da Obra cultivou esta
devoção desde a juventude. No
seminário de Saragoça, o horário
incluía uma breve visita ao
Santíssimo na igreja depois do
almoço, como ação de graças. Na
capela do seminário, no entanto, o
Santíssimo não ficava reservado de



forma permanente até 1926, exceto
em algumas festividades[16]. Em
alguns momentos de recreio, São
Josemaria dava umas fugidas para
visitar o Santíssimo de uma tribuna,
com vista para a igreja, fato que não
passava despercebido e que chamava
a atenção de seus colegas.

Depois das novas disposições de São
Pio X sobre a comunhão frequente,
esta prática foi promovida entre os
seminaristas, junto com uma maior
devoção eucarística fora da Missa.
Eram estimuladas as visitas
reparadoras, as visitas em comum ao
entrar e sair da casa, e inclusive se
procurava que o Santíssimo fosse
acompanhado por algum aluno
durante os intervalos.

No Opus Dei este antigo costume se
realiza na prática diária de fazer
uma breve visita ao Santíssimo
Sacramento, de preferência no meio
do dia, depois do almoço. Consiste



em rezar três vezes o Pai Nosso, a
Ave Maria e o Glória, e terminar com
uma comunhão espiritual. Antes de
cada estação, quem dirige a oração
diz, como ato de fé e desagravo: 
Adoremus in aeternum Sanctissimum
Sacramentum, e todos repetem a
mesma aclamação[17]. Os fiéis do
Opus Dei procuram também,
naturalmente, visitar o Senhor em
outros momentos do dia, mesmo que
seja brevemente: ao entrar ou sair de
um centro, ao passar diante de uma
igreja, etc.

Um leiteiro e uma camponesa

Josemaria via o sacrário como o
lugar em que Jesus está sempre nos
esperando para nos ouvir e ajudar, e
considerava as visitas ao Santíssimo
como momentos privilegiados para
corresponder ao amor do Senhor,
mostrando-lhe nosso agradecimento
por ter ficado conosco. Às vezes, ele
usava alguns fatos pitorescos que



inspiravam a viver as devoções de
modo natural. Um deles é de um
homem que, ao passar todos os dias
em frente de uma igreja, entrava um
instante e dizia: “Jesus, aqui está
Juan, o leiteiro”[18]. A visita é um
convite a fazer uma parada em nosso
dia, entrar em uma igreja ou
oratório, olhar para o sacrário e falar
com Ele do fundo do coração. Essas
pausas podem ser, além disso, um
momento para que o Senhor renove
nossas forças e alivie as cargas do
dia.

Santa Teresa Benedita da Cruz, Edith
Stein, intelectual judia, contava que,
na época em que estava se
aproximando da fé cristã observou
certo dia uma aldeã entrar na
catedral de Frankfurt com suas
cestas de compras, e permanecer
alguns momentos rezando. “Para
mim, aquilo era algo totalmente
novo. Era só para o culto religioso
que se ia às sinagogas e às igrejas



protestantes que eu conhecia. Agora
eu via ali alguém que, em meio a
suas preocupações cotidianas,
dirigia-se à igreja deserta para uma
conversa íntima”[19].

Em um mundo de ritmo vertiginoso,
a visita ao Santíssimo constitui um
refúgio, um espaço em que achamos
paz e consolo no Senhor. “Para mim,
o Sacrário foi sempre Betânia, o
lugar tranquilo e aprazível onde está
Cristo, onde lhe podemos contar as
nossas preocupações, os nossos
sofrimentos, os nossos anelos e as
nossas alegrias, com a mesma
simplicidade e naturalidade com que
lhe falavam aqueles seus amigos
Marta, Maria e Lázaro”[20]. Assim,
podemos desenvolver a capacidade
de ouvir o que Deus quer nos dizer,
muitas vezes através das pessoas que
nos rodeiam. “Na nossa pressa, com
mil coisas para dizer e fazer, não
encontramos tempo para parar e
ouvir aqueles que falam conosco (...)



Perguntemo-nos: como vai a minha
escuta? Será que me sensibilizo com
a vida das pessoas, que sei como ter
tempo para ouvir os que me
rodeiam”?[21] Visitar Jesus no sacrário
é uma oportunidade para que Ele
cure nossos sentidos e libere nosso
coração da inquietação da pressa.

Como o João, o leiteiro, ou como essa
senhora de Frankfurt que fazia
compras, as visitas ao Santíssimo não
requerem sempre longas orações ou
cerimônias elaboradas. Basta estar
lá, olhar para Ele e deixar-se olhar
por Ele. Este encontro pessoal nos
transforma, porque nos coloca diante
do maior amor, do Deus que quis
ficar conosco na Eucaristia. “A
sagrada Eucaristia introduz a
novidade divina nos filhos de Deus, e
devemos corresponder in novitate
sensus, com uma renovação de todos
os nossos sentimentos e de toda a
nossa conduta. Foi-nos dado um
princípio novo de energia, uma raiz



poderosa, enxertada no Senhor. Não
podemos voltar ao antigo fermento,
nós que temos o Pão de hoje e de
sempre”[22].

Deter-se diante do sacrário é mais
que um ato de piedade: é uma
declaração de fé. No silêncio do
templo, longe da agitação do mundo,
Jesus nos convida descansar nele.
Este tempo dedicado à adoração não
só ajuda a fortalecer nossa relação
com Deus, mas nos transforma,
tornando-nos mais conscientes do
seu amor e da nossa missão no
mundo.

“Jesus ficou na Hóstia Santa por nós:
para permanecer ao nosso lado, para
amparar-nos, para guiar-nos. – e
amor somente com amor se paga –
como não havemos de ir ao Sacrário,
todos os dias, nem que seja apenas
por alguns minutos, para levar-Lhe a
nossa saudação e o nosso amor de
filhos e de irmãos?”[23] No Opus Dei,



este costume milenar concretiza-se
em realizar uma breve visita a um
oratório, capela ou igreja rezando
algumas orações vocais e uma
comunhão espiritual diante do
Santíssimo, como sinal de adoração
trinitária: “A adoração do Deus três
vezes santo e sumamente amável nos
enche de humildade e dá garantia a
nossas súplicas”[24].

Este costume é também uma
oportunidade para recordar que
Cristo está sempre próximo, à nossa
espera, disposto a ouvir-nos e
acompanhar-nos em cada passo.
Cada vez que fazemos uma visita ao
Santíssimo podemos levar conosco,
além disso, as intenções das pessoas
que amamos, nossas preocupações e
nossas alegrias. “Vinde a mim, vós
todos que estais aflitos sob o fardo, e
eu vos aliviarei” (Mt 11, 28). Estas
palavras de Jesus podem tornar-se
realidade em cada visita ao
Santíssimo. Lá, diante da sua



presença, achamos o alívio e a paz
que só Ele pode dar, e encontramos
força para continuar em frente e luz
para enfrentar os desafios de cada
dia.

Na Obra, costuma-se terminar a
visita com a comunhão espiritual que
São Josemaria aprendeu de um
padre escolápio durante seus anos
escolares. Considerava essa pequena
oração uma fonte inesgotável de
graças e um meio eficaz para viver a
presença de Deus.

Além disso, a comunhão espiritual é
também uma preparação para
receber o Senhor na Eucaristia cada
vez que participamos na santa Missa.
De fato, esta é a razão de ser da visita
e das outras devoções eucarísticas:
preparar, agradecer, recordar...,
numa palavra, atualizar a comunhão
eucarística no santo sacrifício do
altar. Assim o compreenderam e
viveram os santos, destacando a



conexão da visita e da comunhão
espiritual com a Comunhão
sacramental.

Durante o confinamento da recente
pandemia, devido às restrições às
missas presenciais e ao acesso
limitado à Eucaristia, muitos fiéis
recorreram à comunhão espiritual
como expressão do desejo e do amor
para com a Eucaristia, de seu anseio
de receber Jesus em seu coração
quando não é possível fazê-lo
sacramentalmente.

“Maria pode guiar-nos para este
Santíssimo Sacramento porque tem
uma relação profunda com ele”[25].
Nossa Senhora, que teve o Senhor em
seu seio durante nove meses, e pôde
tratá-lo durante grande parte de sua
vida, pode ajudar-nos a cuidar com
esmero de nossas visitas ao
Santíssimo e, assim, continuar
adorando-o com todos os anjos.



[1] Catecismo da Igreja Católica, n.
1379

[2] Cfr. Ibid, n. 2628

[3] Cfr. Ibid, n. 2097

[4] Javier Echevarría, Carta Pastoral,
6/10/2004, n. 6

[5] Forja, n. 268

[6] Instrução geral do missal romano,
n. 274

[7] Bento XVI, Audiência, 27/06/2012.

[8] Francisco, Discurso aos membros
do comitê de organização do
Congresso Eucarístico Nacional dos
Estados Unidos da América,
19/06/2023.

[9] É Cristo que passa n. 84



[10] Santo Afonso Maria de Ligório, 
Visitas ao Santíssimo Sacramento,
São Paulo, 2022, p. 13.

[11] Epitáfio do túmulo de São Manuel
González, Capela do sacrário da
catedral de Palência

[12] Caminho, n. 531

[13] São João XXIII, Sacerdotii nostri
primordia, II.

[14] São João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 25

[15] Forja n. 69

[16] Cfr. R. Herrando Prat de la Riba, 
Los años de seminario de Josemaria
Escrivá en Zaragoza, 1920-1925: el
seminario de Sam Francisco de Paula,
Rialp, Madri 2002, p. 53

[17] De spiritu (35). Em português,
quem está dirigindo a visita costuma
dizer antes de cada estação: “Graças
e louvores sejam dados a todo



momento” e todos respondem: “ao
Santíssimo e Diviníssimo
Sacramento!”

[18] A. Vázquez de Prada, O fundador
do Opus Dei, I, Quadrante, São Paulo
2004, p. 459.

[19] E. Stein, Vida de uma família judia
e outros escritos, Paulus, Roma 2007,
p. 303.

[20] É Cristo que passa, n. 154.

[21] Francisco, Ângelus, 5/09/2021

[22] É Cristo que passa, n. 155

[23] Sulco, 686

[24] Catecismo da Igreja Católica, n.
2628

[25] São João Paulo II, Ecclesia de
Eucharistia, n. 53.

Jordi Farreras Tió



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/pare-e-adore-a-
visita-ao-santissimo-sacramento/

(16/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/article/pare-e-adore-a-visita-ao-santissimo-sacramento/
https://opusdei.org/pt-br/article/pare-e-adore-a-visita-ao-santissimo-sacramento/
https://opusdei.org/pt-br/article/pare-e-adore-a-visita-ao-santissimo-sacramento/

	Pare e adore: A visita ao Santíssimo Sacramento

