
opusdei.org

Para uma leitura
civil da proposta de
Josemaria Escrivá

Giorgio Aldo Rumi (Milão, 15 de
março de 1938 - Milão, 30 de
março de 2006) foi um
historiador italiano, cientista
político e acadêmico. Comenta
alguns aspectos do
ensinamento de São Josemaria.

15/08/2018

Aqueles que estão familiarizados
com a História Religiosa, defrontam-
se por vezes com algumas



interpretações distorcidas, de viés
ideológico, que deformam o
conhecimento dos fatos e dificultam
a sua compreensão.

Assim sendo, se o trabalho do
historiador for influenciado por estes
novos ídolos, as consequências serão
relevantes. O passado fica reduzido a
um rio, pleno de braços mortos e
insignificantes, relativamente a
alguns ramos que nós, os vindouros,
escolhemos como dignos de
significado e valor.

Há ainda mais. A democracia
política, ou pelo menos uma das suas
presumíveis ‘vulgatas’, soçobra na
procura de Deus e da organização
eclesial, que historicamente se
expressa através da concessão a
Pedro das tais chaves. Tem tomado
forma, pelo menos desde há um
século, o preconceito anti-
hierárquico que postula uma melior



condicio da “base” relativamente ao
“vértice”.

Por fim, a bipolaridade absoluta e,
atrevo-me a dizer, maníaca, entre
ortodoxia e discordância. É inútil
dizer quais são as frentes preferidas,
em que se centram as simpatias, os
consensos e os interesses.

Nada disto se encontra nos escritos
de Josemaria Escrivá: nem a
pretensão de se atribuir uma ideia de
progresso nem a inversão da
hierarquia católica tal como se
formou em dois milênios de vivência
religiosa. Eis porque é possível
extrair um perfil ‘civil’ dos seus
ensinamentos, mas tendo sempre em
conta... que o vocábulo “política” não
aparece (enquanto tal) nos muito
pormenorizados índices por assuntos
propostos nos seus escritos.

Escrivá não adere à ideia,
predominante nos finais do século
XIX, princípios do XX, de um tempo



orientado para o progresso,
entendido como a evolução
obrigatória das trevas para a luz.

Tudo se centra na parábola
evangélica dos talentos, que não
podem ser desperdiçados nem
escondidos. Verdadeiramente, então,
“O tempo é o nosso tesouro, o
‘dinheiro’ para comprarmos a
eternidade” ( Sulco, 882)

O tempo volta a ser, como na
proposta evangélica, o palco, o
espaço normal da manifestação da
aventura humana, da etapa do
caminho que nos cabe percorrer
entre a primeira e a segunda vinda
do Salvador.

Mas o tempo favorável que
Josemaria Escrivá propõe, aquele
tempo cheio de expectativas e
confiança na nossa criatividade, não
é filho do optimismo pragmático
contemporâneo, por sua vez antídoto
da dissipação e da angústia. Isto se



pode depreender mesmo da lição do
segundo capítulo dos Gênesis, que vê
o homem, antes da queda do pecado
original, como enviado para o jardim
do Éden, para o trabalhar e guardar (
Gn. 2, 15).

A intuição, de certa maneira
revolucionária, de Escrivá, não
distingue entre uma e outra
ocupação quotidiana: não importa o
que fazes, mas como o fazes. Assim,
aquelas dicotomias seculares entre
trabalho digno e cansaço servil
perdem importância, sendo
subordinadas aos valores que as
informam. “O homem nasce para
trabalhar, como as aves para voar” ( 
Amigos de Deus, 57). Todo o agir na
história, desde que bom e ordenado
para Deus, é reavaliado e é-lhe
restituída a antiga dignidade.

E assim, eis que se põe fim a um
longo mal-entendido que tinha
pretendido ver em todas as empresas



humanas uma consequência do
pecado original. “Esse trabalho
humano, por mais humilde e
insignificante que pareça, contribui
para a ordenação cristã das
realidades temporais (...) e é
assumido e integrado na obra
prodigiosa da Criação e da Redenção
do mundo” ( Entrevistas, n. 10).

Escrivá restitui ao trabalho a
dignidade original tornando-o parte
integrante do projeto geral de
santificação do tempo. A grande
questão não é a redução do espaço
dedicado ao trabalho, mas a sua
plena e não apenas verbal exaltação,
como o caminho normal de
expressão da genialidade criativa do
homem.

A universal recondução a Deus é
capaz de transfigurar, com o
trabalho, a prosa quotidiana, como
no caso daquela que “antes “só”
descascava batatas; agora, santifica-



se descascando batatas” ( Sulco, n.
498).

A via de Escrivá é nova e diferente,
aprecia o trabalho sem
sentimentalismos adocicados,
conferindo-lhe, em vez disso,
qualquer coisa de extraordinário
valor acrescentado. Sem retóricas,
pode então proclamar que “a
santidade “grande” está em cumprir
os “deveres pequenos” de cada
instante” ( Caminho, p.817) e,
conjuntamente, que “não consiste a
verdadeira pobreza em não ter, mas
em estar desprendido, em renunciar
voluntariamente ao domínio sobre as
coisas” (Caminho, p. 632). É por isso
que interessa trabalhar “bem”:
“Temos obrigação de trabalhar, e de
trabalhar conscienciosamente, com
senso de responsabilidade, com amor
e perseverança, sem descuidos nem
ligeirezas: porque o trabalho é um
mandamento de Deus.” ( Forja, 681)



As consequências são decisivas. A
irrupção do santo no ritmo normal
da existência permite atingir metas
últimas sem gestos excepcionais,
continuando nos lugares “normais”
da vida civil: a família, as ocupações,
os círculos concêntricos da
organização social e, também
política.

Desde os tempos (na verdade, não
muitos longínquos) da tomada de
consciência da chamada questão
social, muitas energias da
comunidade eclesial se têm dirigido
para a remoção das maiores
injustiças provocadas pela
industrialização e pelos seus
corolários: aparecimento do
proletariado, desenvolvimento da
anarquia e do socialismo,
reivindicações de classe, espectro e
esperança de um suposto
renascimento após a morte: a
revolução. Contudo, na proposta de
Escrivá, é forte a consciência das



possibilidades, mais do que isso, da
necessidade de uma crise social,
potencialmente reformadora.

O tempo, enquanto tal, não legitima
soluções prático-políticas. É possível,
e mesmo imperioso, olharem frente:
mesmo a ciência e a tecnologia estão
ao serviço do homem e não são
ídolos aos quais sacrificamos a
criatividade incessante a que
estamos chamados. Ainda mais
importante, se assim se pode dizer,
do que a formulação de princípios,
são as suas implicações concretas. Na
realidade, tudo deriva daquela
“unidade de vida” em que Escrivá
insiste. ( Amigos de Deus, n. 165).

Existem critérios para tornar a
intervenção na história transmissível
e proveitosa. Escrivá tem em mente
cidadãos iguais aos outros em
direitos, deveres e oportunidades.
Respeita e ama a experiência
milenária dos religiosos, mas sugere



um modelo de vida normal no tempo
( Entrevistas, n. 118).

Aspira, enfim, “à justiça entre os
homens” ( É Cristo que passa, n. 52),
mas coloca-a numa amplitude
insólita, pois fá-la incluir, para além
das dimensões habituais, os deveres
em relação a Deus, não redutíveis a
uma referência neutra e simbólica.

Giorgio Rumi

Suplemento de L'Osservatore
Romano, 6-X-2002

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/para-uma-
leitura-civil-da-proposta-de-josemaria-

escriva/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/para-uma-leitura-civil-da-proposta-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/para-uma-leitura-civil-da-proposta-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/para-uma-leitura-civil-da-proposta-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/para-uma-leitura-civil-da-proposta-de-josemaria-escriva/

	Para uma leitura civil da proposta de Josemaria Escrivá

