
opusdei.org

Para uma cultura de
diálogo

Somos capazes de transmitir
pacificamente a nossa visão do
mundo e escutar com atenção o
que dizem os outros? A teóloga
Jutta Burggraf propõe o diálogo
para evitar o choque entre as
culturas e as mentalidades.

26/10/2009

Um novo desafio

Na sociedade atual, convivemos com
pessoas diferentes de nós. Este é um
fato concreto e facilmente



perceptível perante o qual não
podemos fechar os olhos. Trata-se
geralmente de pessoas provenientes
de outros países, com uma cultura e
religião diferentes das nossas; têm
outros costumes e um estilo de vida
que nos é estranho e até curioso ou
pitoresco. Talvez vivam na mesma
cidade ou pertençam mesmo à nossa
família. São "nossos vizinhos de
sempre"; mas não pensam nem
sentem como eu, ou — visto noutra
perspectiva — eu não penso nem
sinto como eles. Cada pessoa tem o
seu próprio ponto de vista, a sua
mentalidade, o seu projeto de vida e
o seu modo de julgar os
acontecimentos políticos e sociais.

Lamentavelmente, as diferenças
originam, não poucas vezes,
antipatias ou suspeitas; podem levar
a mal-entendidos e incompreensões e
inclusive despertar reações
violentas. Podem ser também a causa



de múltiplas formas de recusa que
ferem o coração humano.

Muitos sofrem injustiças e
humilhações pelo simples fato de não
serem "como os outros"; alguns têm
de suportar diariamente torturas,
não só numa prisão, mas também
num posto de trabalho ou no
ambiente familiar. É verdade que
ninguém nos pode causar tanto dano
como os que nos deveriam amar. "A
única dor que destrói mais do que o
ferro é a injustiça que procede dos
nossos familiares," dizem os árabes.
É uma pena gastar as energias em
zangas, receios, rancores ou
desesperos; e é talvez mais triste
ainda quando uma pessoa endurece
para não sofrer mais.

Como podemos evitar este choque
entre as culturas e mentalidades que
parece caracterizar cada vez mais
claramente a nossa vida? Nos
últimos anos — e especialmente a



partir do 11 de Setembro de 2001 —
foram dadas muitas e variadas
respostas a esta pergunta. De
especial importância é, certamente, o
diálogo. Mas, somos capazes de
transmitir pacificamente a nossa
visão do mundo e escutar com
atenção o que dizem os outros? Ou,
perguntando de um modo mais
radical, temos realmente convicções
próprias? Encontramos a nossa
identidade? É um fato conhecido que
ninguém pode dar (a conhecer) o que
não tem.

I. Dificuldades para o diálogo
Somos livres para pensar por conta
própria. Mas apenas temos valor se o
fizermos na verdade. Estamos antes
acostumados a repetir o que dizem
os jornais e revistas, a televisão, a
rádio, o que lemos na Internet ou o
asseverado por alguma pessoa, mais
ou menos interessante, com a qual
nos cruzamos pela rua. Hoje em dia,
em muitos países parece ter



desaparecido a autoridade que dita
os pensamentos, a censura. Mas o
que encontramos na realidade, é que
aquela autoridade mudou o seu
modo de operar: não se vale da
coerção, mas tão só de uma branda
persuasão. Tornou-se invisível,
anônima, e disfarça-se de
normalidade, sentido comum ou
opinião pública. Não pede outra
coisa senão que se faça o que todos
fazem.

Resistimos aos tiroteios constantes
deste "inimigo invisível"?
Aprendemos a exercer a nossa
faculdade para discorrer e discernir?
Pensar não é só um jogo divertido, é
antes de tudo uma exigência da
nossa natureza. Não deveríamos
fechar voluntariamente os olhos à
luz, antes pelo contrário, teríamos de
nos entusiasmar com a realidade que
nos rodeia e procurar respostas para
as grandes e pequenas questões que
nos coloca a própria existência.



Sofrer um cansaço contínuo

No entanto, a nossa vida converteu-
se, em muitos sentidos, num
contínuo cansaço. Muitas pessoas
sofrem as consequências do stress ou
de um cansaço crônico. A dureza da
vida profissional e, também, as
exigências exageradas da indústria
do ócio, trazem consigo obrigações
excessivas, daí que a única coisa que
se deseja à noite é descansar,
distrair-se dos problemas cotidianos
e não se esforçar para nada mais.
Tudo isto pode conduzir a uma certa
"alienação" psicológica e espiritual, à
superficialidade de uma pessoa que
vive só o momento, para as coisas
imediatas. Na nossa sociedade de
bem-estar tão saciada, com
frequência, é muito difícil determo-
nos a refletir. E é ainda mais difícil
falar seriamente com outra pessoa.
Como se podem transmitir as
próprias convicções se não as
tivermos?



Fugir para o mundo virtual

Com frequência, conhecemos melhor
os protagonistas de uma
determinada série televisiva do que
os nossos vizinhos mais próximos;
enviamos “e-mails” aos nossos
colegas dos escritórios do lado, em
vez de os olharmos nos olhos. À
parte a Internet, a televisão é
atualmente, sem dúvida, a fonte
principal de informação e
deformação. Consumimos notícias de
todo o mundo, “talk-shows” e filmes
sem parar. Não são poucas as casas
em que a televisão está ligada todo o
dia, inclusive durante as refeições.
Isto, obviamente, dificulta a
conversa. Há estudos que dizem, nas
suas conclusões, que as crianças
europeias veem uma média de
quatro horas diárias de televisão.
Nos Estados Unidos, parece que veem
ainda mais, até seis horas por dia, de
acordo com as pesquisas do
especialista Milton Chen, de São



Francisco. Assim, quando uma
criança inicia o ensino médio, já viu
18.000 horas de televisão e passou
13.000 horas na escola. Sua cabeça
está cheia de imagens.

Mas, inclusive o mais ávido
telespectador vê-se afastado, de vez
em quando, do seu televisor e tem de
enfrentar-se com a realidade da vida
cotidiana. Encontra-se então imerso
num mundo inevitavelmente menos
emocionante que o das imagens. A
vida diária pode resultar lenta e
enfadonha; normalmente, não é tão
dinâmica como um filme. É
compreensível que se possa ter
vontade de fugir, regressar o quanto
antes ao mundo fantástico da
televisão e não se queira sair dele.
Assim, a televisão pode chegar a ser
uma droga. Somos nós que fazemos
dela uma das múltiplas "drogas
eletrônicas". Dá também para pensar
na existência de uma televisão de um
tal tamanho que se possa levar num



transporte público, para não se estar
só consigo mesmo, nem sequer
durante quinze minutos.

Ter um excesso de informação Um
excesso de informação pode ser
outro grande impedimento para
pensar. Vivemos na era dos meios de
comunicação de massas. Recebemos
uma imensa quantidade de
informação. Quem tenta aceder
imediatamente a toda informação
dos cinco continentes, quem não
perde nenhuma tertúlia televisiva,
nenhuma conversa nem comentário
político, ou costuma ver um filme
seguido ao outro, pode converter-se
numa espécie de robô. Com
frequência, não temos nem tempo,
nem forças suficientes para assimilar
toda a informação recebida. Além
disso, absorvemos
inconscientemente muitos milhares
de dados, quando, por exemplo,
passeamos pelo centro de uma
cidade.



II. À procura de soluções
prudentes

Como agir nesta situação? Há um
pequeno episódio ilustrativo que se
conta da escritora alemã Ida
Friederike Görres. Uma vez, nos anos
cinquenta do século passado,
perguntaram-lhe o que fazia para ter
sempre ideias tão originais e saber
ajuizar com tanta clareza a situação
da sociedade. Respondeu: "Não leio
nenhum jornal. Assim posso
concentrar as minhas forças. O
importante conhecê-lo-ei de
qualquer forma". Naturalmente, esta
postura é muito discutível e, em
princípio, não é digna de ser imitada.
Mas pode convidar-nos a refletir.
Hoje, decorridas várias décadas,
multiplicou-se enormemente o
volume de informação que
recebemos todos os dias, ao mesmo
tempo em que se foi especializando.
Os conhecimentos da humanidade
duplicam a cada quatro anos [1].



Será difícil para uma pessoa chegar a
ter convicções próprias sem uma
certa "atitude distante" em relação
aos meios de informação. O escritor
russo Dostoievski afirma: "Estar só
de vez em quando, é mais necessário
para uma pessoa normal do que
comer e beber" [2].

Evitar posturas defensivas

É compreensível que algumas
pessoas adotem uma postura
defensiva: proíbem os filhos de ver
televisão, ou nem sequer querem ter
um aparelho na sua própria casa.
Esta postura radical pode ser
enriquecedora para a vida de família
e para a própria cultura [3]. No
entanto, não parece que seja a mais
apropriada para os desafios do nosso
tempo; o projeto cultural não pode
prescindir da contribuição do
cinema, já que este assume um papel
de primeiro plano, porque constitui o
ponto de encontro entre o mundo



das comunicações sociais e outras
formas culturais. Com controles e
censuras, hoje em dia, praticamente
não se consegue nada. Um aluno
pode ter acesso, via cabo ou por
satélite, a todas as informações que
queira; pode ver os programas mais
nocivos nos bares, carros ou lojas,
em casa dos amigos ou na própria
casa, quando os pais estão fora (além
de que quase metade dos
adolescentes no Ocidente tem a sua
própria televisão). Contam de uma
boa senhora que tinha discutido
muito com os filhos acerca de um
determinado filme, cheio de cenas de
brutalidade e violência; os filhos
queriam vê-lo, os pais proibiram. No
dia em que estava programado esse
filme na televisão, a senhora tinha de
acompanhar o marido a um evento
importante. Como não tinha a
certeza de que os filhos iriam
obedecer, levou a televisão consigo
no carro. E os filhos viram o filme na
casa dos vizinhos.



Nada se consegue com proibições. A
meta não pode ser uma simples
renúncia. Isto é utópico e pouco
atrativo. É necessário um esforço
maior, que consiste em ajudar os
filhos, com argumentos sólidos, a
utilizar bem a televisão; a tomar uma
atitude crítica positiva diante dela e
descobrir as suas vantagens e
desvantagens.

A televisão não é um inimigo; não é
necessariamente uma "caixa louca".
Pode ser um bom amigo, um
instrumento eficaz a serviço da
cultura e da educação. Um dos
diretores da televisão alemã costuma
dizer: "A televisão torna os espertos
mais espertos e os tontos mais
tontos" [4]. Convém aproveitá-la
bem. Para consegui-lo, é
aconselhável ver a televisão com os
educandos e conversar depois sobre
o que se viu. Assim o aparelho tão
temido por alguns pode converter-se



realmente num "coeducador", no
sentido mais pleno da palavra.

Pode abrir novos horizontes e
transmitir autênticos valores. Pode-
se descobrir também a própria
responsabilidade pelos programas,
escrevendo cartas ao diretor,
fazendo sessões de trabalho. Deste
modo, cada um pode sair do
anonimato e da passividade, tão
próprios da sociedade de consumo.
Cada um pode contribuir para
procurar "uma televisão com rosto
humano", quer dizer, uma televisão à
medida do homem e não um homem
à medida da televisão.

Adaptar-se à situação atual Com
efeito, faz falta dar "um rosto
humano", não só aos meios
eletrônicos, mas a toda a sociedade.
O primeiro passo para consegui-lo
consiste em sermos nós próprios
verdadeiramente "humanos", quer
dizer, em viver à altura das nossas



possibilidades, esforçarmo-nos por
"ser quem somos" — nem autômatos,
nem marionetes — e abrir-nos aos
outros.

A globalização conduziu a uma
grande mudança cultural em muitos
ambientes tradicionalmente
homogêneos. Mas isto não nos deve
levar ao desconcerto. O que não pode
acontecer é que, em alguns círculos
conservadores, se vejam pessoas
preocupadas e angustiadas com
saudades de tempos passados; pois
uma das características
fundamentais do mundo é o seu
constante refazer-se. Vivemos hoje
de um modo distinto do que se vivia
há vinte, cinquenta ou quinhentos
anos. O nosso tempo não é um
caminho exterior por onde corremos,
o nosso tempo somos nós, é o nosso
modo de ser e de ver a realidade, é a
nossa mentalidade, são as
experiências que tivemos e a
formação que recebemos, são as



nossas sensibilidades e os nossos
gostos e todas as nossas relações
humanas.

Quem pretender influir no presente,
tem de ter uma atitude positiva para
com o mundo em que vive. Não deve
olhar para o passado com nostalgia e
resignação, mas antes deve adotar
uma atitude positiva diante do
momento histórico concreto; deveria
estar à altura dos novos
acontecimentos, que marcam as suas
alegrias e preocupações, os seus
entusiasmos e decepções e todo o seu
estilo de vida. "Em toda a história do
mundo há uma única hora
importante, que é a presente," diz
Dietrich Bonhoeffer [5]. As mudanças
de mentalidade convidam a expor as
convicções próprias de um modo
distinto de antes, para que as possam
compreender também aqueles que
não as partilham. A este respeito
comenta um escritor espanhol:
"Naturalmente, eu não estou disposto



a modificar as minhas ideias por
muito que os tempos mudem. Mas
estou disposto a introduzir todas as
formulações externas à altura dos
meus tempos, por simples amor às
minhas ideias e aos meus irmãos, já
que se falo com uma linguagem
morta ou com um ponto de vista
superado, estarei a enterrar as
minhas ideias e a não comunicar-me
com ninguém" [6].

Abrir-se ao mundo

Qualquer pessoa, por errôneas que
nos pareçam as suas posições,
participa de alguma maneira da
verdade; o bom pode existir sem
mistura do mau; mas não existe o
mau sem mistura do bom [7].
Portanto, podemos aprender com
todos. Se quisermos compreender o
nosso mundo, temos de ampliar
continuamente o nosso horizonte,
aprofundar a verdade que
alcançamos e procurá-la onde possa



encontrar-se, isto é, por todo o lado.
Por outras palavras, devemos estar
dispostos ao diálogo, especialmente
com os que são diferentes de nós.

Esta atitude — além de contribuir
para o bem-estar dos outros (que se
sentem apreciados) — facilita
também o próprio crescimento. A
situação é comparável à de uma
pessoa que vive algum tempo no
estrangeiro. Quando regressa ao seu
país, verifica que aprendeu muito; vê
o mesmo de sempre, mas vê-o com
outros olhos; pode agora distinguir
melhor o essencial do acidental e vê
que adquiriu certa flexibilidade para
se adaptar a novas situações. Por esta
razão, em muitas empresas prefere-
se dar o emprego a pessoas que
tenham "experiência no exterior" e
inclusive, muitas vezes, não importa
o país em que tenham vivido. O
importante é que tenham estado fora
da sua pátria e tenham regressado.



III. Características do diálogo

Um diálogo não é uma simples
conversa, mas antes um encontro
entre duas (ou várias) pessoas num
clima de amizade. É uma conversa
feita com um espírito de abertura,
compreensão e benevolência, em que
cada um se mostra ao outro tal como
é e aceita o outro tal como é. Assim,
cada um se enriquece com a parte de
verdade que vem do outro e sabe
integrá-la harmonicamente na sua
própria visão do mundo.

Um clima de amizade

Por vezes, comportamo-nos de um
modo pouco natural, fechamo-nos
diante dos outros. Na nossa cultura,
aprendemos depressa a ser "fortes" e
a "defender-nos" na selva da vida. A
vulnerabilidade é perigosa e,
portanto, proibida. Tendemos a
esconder sutilmente as nossas
sombras e os nossos medos, as nossas
necessidades e debilidades. Alguns



conseguem com este comportamento
um determinado reconhecimento
social, mas pagam por isso um
grande preço; negam a sua própria
humanidade e renunciam a uma
vida em liberdade.

Se uma pessoa se esconde atrás de
uma muralha espessa, não está nem
em contato consigo mesma, nem
sequer lhe será possível entrar em
contato com outros. Para consegui-lo
é indispensável "desarmar-se",
aceitar que é vulnerável, reconhecer
os próprios bloqueios, fissuras e
deficiências.

Quem encontrou a sua identidade, é
uma pessoa forte. Não necessita
ofender o outro para mostrar a sua
própria superioridade. É sereno,
pacífico e generoso e quanto mais
firmes forem as convicções próprias,
mais flexível e acolhedora pode ser a
pessoa. É como uma árvore com



raízes profundas, que dá sombra,
apoio e alívio a quem a procure.

Quando se começa a dialogar, cada
um deve ver o bom no outro, como
aconselha a sabedoria popular: “Se
queres que os outros sejam bons,
trata-os como se já o fossem”. Onde
reina o amor, não é preciso fechar-se
por medo de ser ferido. Por isso é tão
importante mostrar simpatia e
carinho, se queremos entrar em
contato com os outros. Amar não
consiste simplesmente em fazer
coisas para alguém, mas em confiar
na vida que há nele. Consiste em
compreender o outro com as suas
reações mais ou menos oportunas, os
seus medos e as suas esperanças. É
fazê-lo descobrir que é único e é
digno de atenção, é ajudá-lo a aceitar
o seu próprio valor, a sua própria
beleza, a luz oculta que existe nele, o
sentido da sua existência. E consiste
em manifestar ao outro a alegria de
estar ao seu lado.



Se uma pessoa experimenta que é
amada pelo que é, sem necessidade
alguma de se mostrar competente ou
interessante, sente-se segura na
presença do outro; desaparecem as
máscaras e as barreiras atrás das
quais se escondeu. Já não faz falta
nem demonstrar, nem reter nada; já
não faz falta proteger-se. Quando
alguém adquire a liberdade de ser
ele mesmo, torna-se amável. Surge
nele uma vida nova que lhe dá uma
sã autonomia.

Conhecer o outro

Para poder amar, há que conhecer.
Por vezes, temos ideias bastante
desfiguradas acerca das tradições e
costumes dos cidadãos estrangeiros e
fazemos juízos injustos sobre os seus
planos e intenções. Às vezes,
ignoramos completamente as razões
que os movem. Assim, podemos
inconscientemente, por falta de
conhecimentos, contristar e inclusive



feri-los. Por exemplo, a abstenção de
certos alimentos — no caso dos
muçulmanos ou judeus — pode
parecer-nos caprichosa, se não
consideramos a motivação religiosa
que está na raiz deste
comportamento.

Convém ter em conta a disposição de
ânimo dos outros, saber o que
querem e o que rejeitam. Por isso, é
preciso estudar a sua história e
cultura, a sua religião e vida
espiritual e até a psicologia do seu
povo. Conhecemos tudo o que há de
belo e precioso nas outras culturas?

Mas para compreender a outra
pessoa, necessitamos mais do que um
conhecimento meramente livresco. É
preciso um conhecimento por
simpatia, que chega mais longe do
que qualquer teoria, por mais
acertada que seja; uma mãe conhece,
geralmente, melhor o seu filho do
que um grupo de pedagogos.



O conhecimento por simpatia
consegue-se na convivência, no trato
direto, na mútua colaboração. Na
Alemanha, durante vários séculos, os
cristãos católicos e os evangélicos
costumavam viver em regiões
distintas, frequentar colégios
diferentes, eram muito poucos os
casamentos entre pessoas de
diferentes confissões religiosas e, em
geral, evitavam qualquer contato
pessoal. Assim, uns construíam dos
outros uma imagem cada vez mais
falsa e menos de acordo com as
exigências mínimas da justiça. Mas
quando, durante a Segunda Guerra
Mundial, os "irmãos separados" se
encontravam de repente juntos nos
campos de concentração do "Terceiro
Reich", lutando pela mesma causa e
dispostos a morrer — conjuntamente
– pela sua fé em Jesus Cristo, então
"começou o ecumenismo na
Alemanha" [8]. Os católicos e os
evangélicos descobriram que tinham
muito em comum, começaram a



apreciar-se mutuamente e
favorecidos pelas grandes
deslocações de populações depois
dessa horrível guerra — as
expatriações e trasladações forçadas
– ficaram a trabalhar juntos. O
encontro existencial entre eles tinha-
lhes revelado a falsidade de muitos
dos seus esquemas mentais.

Respeitar o outro

O fato de ser diferentes constitui uma
grande riqueza e é, em princípio,
uma fonte de aprendizagem
contínua. As diferenças não podem
ser negadas; não necessitam de ser
niveladas. Cada homem é original e
tem pleno direito a sê-lo. Chegou a
dizer-se que a capacidade de
reconhecer diferenças é por
antonomásia a regra que indica o
grau de cultura e inteligência do ser
humano. Neste contexto, podemos
recordar um antigo provérbio chinês,
segundo o qual "a sabedoria começa



por perdoar ao próximo o ser
diferente". Não é uma harmonia
uniforme, mas uma tensão sã entre
os respectivos polos a que torna a
vida interessante, dá-lhe
profundidade e amplitude, dá-lhe cor
e relevo.

Atualmente, temos um
convencimento mais firme do que
noutras épocas de que cada homem
tem o direito de ser ele próprio o
protagonista da sua vida; goza de
uma profunda liberdade para decidir
o seu destino (que pode considerar-se
o núcleo da sua intimidade). Não
podemos, sob nenhum pretexto,
destruir esse espaço íntimo. É isto o
que se tenta quando se impede
alguém de viver de acordo com as
suas convicções mais profundas.
Pode ser que esta pessoa realize
objetivamente um mal, mas se o faz
"livremente" e seguindo a sua luz
interior, é melhor do que quando faz
um bem de um modo forçado [9].



Esta atitude de profundo respeito
manifestou-a, por exemplo, o último
rei polaco da estirpe dos Jajhelloni.
Nos tempos em que no Ocidente
tinham lugar os processos da
Inquisição e se acendiam fogueiras
para os hereges, este rei deu provas
de tolerância quando assegurou aos
seus súditos: "Não sou rei das vossas
consciências" [10].

Por outro lado, há que ter em conta
que a atitude de respeito é mais do
que uma mera tolerância. Enquanto
a tolerância proporciona somente a
margem (necessária) para uma
convivência possível entre os
homens, o respeito aponta para a
própria relação entre eles e o desafio
que supõe a vida de um para os
outros. O fato de que "a verdade se
conhece pela força da própria
verdade", não significa só a
desqualificação de todos os atos
contrários à liberdade e ao apreço
das decisões do outro. Implica



igualmente a responsabilidade, para
todas as pessoas, de buscar o sentido
completo da existência, cada uma na
medida das suas possibilidades
individuais.

Mas no que se refere aos outros, o
primeiro dever consiste em respeitar
as decisões que eles tomam acerca da
sua vida. Não devemos censurar
mutuamente a estreiteza de ânimo, a
hipocrisia ou uma intencionalidade
pouco nobre. Não devemos colocar
etiquetas nem classificar ninguém.

Só quando uma pessoa procura
compreender o outro, é que se pode
criar um clima de confiança. E só
quando uma pessoa se mostra aberta
às pessoas que pensam de modo
diferente, que falam outras línguas,
que creem, pensam e atuam de modo
diferente, é que se pode preparar
uma aproximação mútua. A
delicadeza reflete-se, não em último
lugar, no vocabulário. Conduz à



eliminação de palavras, juízos e atos
que não sejam conformes, segundo a
justiça e a verdade, à condição dos
outros e que, portanto, podem tornar
mais difíceis as relações mútuas com
eles.

É conhecido o extraordinário
respeito que mostrava Tomás de
Aquino para com os seus
adversários. Inclusive quando este
grande filósofo da Idade Média
estava completamente em desacordo
com alguém, explicava a ideia
contrária com os termos mais
favoráveis, claros e objetivos que lhe
fosse possível, procurando não
distorcer o argumento com o fim de
facilitar a prevalência da sua própria
posição. Por vezes, demonstrava tal
imparcialidade à hora de formular as
posições dos outros que fazia com
que parecessem razoáveis e
possíveis; inclusive, às vezes,
expunha as teorias com mais



convicção do que os seus
instigadores [11].

Dar a conhecer a própria
identidade

Uma pessoa que atua segundo esta
espiritualidade de diálogo, tenta dar
a conhecer tudo o que pensa, com
clareza e suavidade e adaptada às
circunstâncias de cada caso. Não
procura compromissos baratos,
sabendo que não há nada tão alheio
à paz como uma atitude relativista
ou indiferente diante da verdade.
Pelo contrário, pretende fazer
participar os outros nas soluções que
encontrou.

Da mesma maneira, para ganhar em
sinceridade em qualquer relação
humana, é conveniente e necessário
dar a conhecer a própria identidade.
O outro quer saber quem eu sou e eu
quero saber quem ele é. Se fizermos
amizade com uma pessoa de outra
raça ou nação, outro partido político



ou confissão religiosa, interessa-nos
realmente o que ela pensa e crê. Se
reprimirmos as diferenças e nos
acostumarmos a calar tudo, em
conformidade tácita, talvez possamos
gozar durante algum tempo de uma
harmonia aparente. Mas, no fundo,
mover-nos-íamos num ambiente de
confusão. Não nos aceitaríamos
mutuamente tal como somos na
realidade e a nossa relação tornar-se-
ia cada vez mais superficial, mais
decepcionante até que, mais tarde ou
mais cedo, se quebraria. Pelo
contrário, quando cada um segue
fielmente as suas próprias
convicções, pode parecer, em certas
circunstâncias, que temos pouco em
comum, que estamos bastante
afastados uns dos outros, mas
interiormente parecemo-nos muito
mais do que quando nos juntamos
em acordos superficiais e deixamos
de lado a procura da verdade. Se
cada um segue a sua própria luz
interior, encontramo-nos unidos no



mais fundo do nosso ser. Temos a
mesma atitude fundamental que é a
fidelidade à própria consciência.
Existe entre nós uma unidade não
plenamente visível, mas sumamente
real. É tão real como a amizade que
nos une.

Enriquecer-se mutuamente

O diálogo consiste em dar e receber;
significa que ambas as partes se
escutam atentamente, com vontade
de aprender, já que "em todo o
comentário sério de um opositor se
expressa uma das muitas facetas da
realidade" [12].

É preciso distinguir entre o
fundamental (aquilo em que não
podemos ceder sem alterar a nossa
identidade) e o acidental (em há
lugar para muitas opiniões
diferentes). O fato de ter uma só
posição, em coisas acidentais, é
próprio das ideologias. John Henry
Newman comenta a esse respeito:



"Sempre houve posições diferentes...
(na vida intelectual e espiritual) e
sempre as haverá. Se acabam para
sempre, seria porque teria cessado
toda a vida espiritual e
intelectual" [13]. E Kierkegaard
afirma que uma pessoa se converte
em aburguesada se absolutiza as
coisas relativas [14].

É enriquecedor conhecer os
pensamentos dos outros; podem,
assim, corrigir-se algumas posições
próprias que talvez se tenham
tornado exageradamente rígidas.
Neste sentido, adverte Santo
Agostinho: "Que nenhum de nós diga
que já encontrou a verdade. Vamos
procurá-la de tal maneira, como se
fosse desconhecida para ambos.
Então, podemos procurá-la com
suma diligência e caridade. Para isso
é necessário que ninguém pense
arrogantemente que já encontrou a
verdade" [15].



Assim, no final de um diálogo, nunca
haverá um vencido e um vencedor;
no melhor dos casos encontraremos
dois (convencidos pela verdade).

Nota final

O diálogo exige de nós a procura da
identidade própria e a superação de
aversões e de polêmicas. É um
caminho para a maturidade e a paz.
Nem sempre é fácil, mas ajuda-nos a
abrir as portas (em vez de encerrar
as fronteiras) e a ver o bom nos
outros (em vez de censurar o seu
modo de ser diferentes). Ainda que
se produzam mal-entendidos e se
sofram decepções, enquanto os
homens viverem sobre a terra,
através do diálogo podemos
aproximar-nos, sempre de novo, do
outro. Por isso é tão importante
educar para a arte de praticar.

Jutta Burggraf, professora da
Faculdade de Teologia da
Universidade de Navarra.

https://www.unav.es/tdogmatica/profesores/juttaburggraf/
https://www.unav.es/tdogmatica/profesores/juttaburggraf/
https://www.unav.es/tdogmatica/profesores/juttaburggraf/
https://www.unav.es/tdogmatica/profesores/juttaburggraf/
https://www.unav.es/tdogmatica/profesores/juttaburggraf/
https://www.unav.es/tdogmatica/profesores/juttaburggraf/


Notas

[1] Cf. P. HAHNE, Schluss mit lustig.
Das Ende der Spassgesellschaft, Lahr/
Schwarzwald 2005, p.119.

[2] F. M. DOSTOIEVSKI, cit. em
Anselm GRUN, 50 Engel fur das Jahr,
Freiburg-Basel-Wien 2000, p.53.

[3] Assim, por exemplo, Tonino
GUERRA, o "poeta" que inspirava o
grande diretor de cinema Federico
Fellini, lançou há algum tempo uma
provocação atrevida: "Apaguemos
todos os televisores durante um ano,
verão como os valores, a fantasia e a
espiritualidade renascerão no
coração de todos." Cf. As sãs
provocações do Festival do Cinema
Espiritual, Agência internacional
"Zenit", 19-11-1998.

[4] H. GIESECKE, Wozu ist die Schule
da? Die neue Rolle von Eltern und
Lehrern, 2ª ed. Stuttgart 1997, p.38.



[5] D. BONHOEFFER, Predigten,
Auslegungen, Meditationen I, 1984,
pp.196-202.

[6] J.L. MARTÍN DESCALZO, Razones
para la alegría, 8ª ed., Madri 1988, p.
42.

[7] TOMÁS DE AQUINO, Summa
theologiae I-IIae q.109, a.1, ad 1.

[8] W. KASPER, Ein Herr, ein Glaube,
eine Taufe, em "Stimmen der
Zeit" (2002/2), p.75.

[9] Cf. R. BUTTIGLIONE: Zur
Philosophie von Karol Wojtyla, en
Johannes Paul II., Zeuge des
Evangeliums, ed. por St. HORN e A.
RIEBEL, Wurzburg 1999, pp.36 y39.

[10] JOÃO PAULO II, Cruzando o
limiar da Esperança, Ed. Francisco
Alves 1994.



[11] Cf. J.PIEPER, Guide to Thomas
Aquinas, Notre Dame/Indiana 1987,
p.77.

[12] Ibid., pp. 83s.

[13] J. H. NEWMAN, cit. por J. L.
MARTÍN DESCALZO, Razones para el
amor, Madri 1991, p.47.

[14] S. KIERKEGAARD, cit. en P.
HAHNE, Schluss mit lustig. Das Ende
der Spassgesellschaft, cit., p.73. [15]
SANTO AGOSTINHO, Contra
epistolam quam vocant fundamenti,
Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum
Latinorum 25, 195.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/para-uma-
cultura-de-dialogo/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/para-uma-cultura-de-dialogo/
https://opusdei.org/pt-br/article/para-uma-cultura-de-dialogo/
https://opusdei.org/pt-br/article/para-uma-cultura-de-dialogo/

	Para uma cultura de diálogo

