opusdei.org

Para um feminismo
cristao: reflexoes
sobre a Carta
Apostolica “Mulieris
Dignitatem”

Estudo de Jutta Burggraf,
Doutora em Sagrada Teologia e

em Pedagogia, publicado em
“Romana”, n° 7 (1988).

14/08/2020

Baixar estudo completo em epub

A Carta Apostodlica Mulieris
dignitatem foi publicada numa época


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/para-um-feminismo-cristao-reflexoes-sobre-a-carta-20200817-202304.epub
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.html

em que se pode observar uma
mudanca no movimento feminista.
Ja ndo estava tdo na moda o
feminismo radical, de matiz
ecologista, com seus cultos rituais de
bruxaria e a proclamacéo do poder
magico-materno da mulher; havia-se
estendido, antes, um feminismo
“moderado” social (corporate
feminism) das assim chamadas
“mulheres de carreira”. N’Ele, o
casamento € tolerado, contanto que
ndo ameace a autonomia da mulher
e ndo limite as suas possibilidades
profissionais com a “armadilha da
maternidade”. Na atualidade, os
partidos politicos mais contrapostos,
do ponto de vista ideoldgico,
convergem para o compromisso de
ampliar a quota de acesso das
mulheres as diversas profissoes,
incluida a militar. Por outro lado,
apesar de todas as tentativas de
emancipacdo, avanca de modo
alarmante a comercializacao da



mulher na publicidade, no cinema,
no turismo e até nas belas artes.

Faz tempo que a inseguranca sobre a
questdo feminina penetrou inclusive
em alguns setores da teologia e da
vida eclesial. Cresce na medida em
que as confissdes cristas, que
surgiram da Reforma protestante,
permitem, cada vez mais, 0 acesso de
mulheres as fun¢des pastorais.

Talvez nunca se tenha discutido e
polemizado tanto sobre os direitos
femininos. E as frentes que se
formaram a partir destes debates,
talvez nunca tenham sido tao
compactas: uma é acusada de
encaixotar a mulher entre a cozinha
e 0 jardim da frente da casa,
limitando-a ao campo das funcdes
domésticas; outra é admoestada por
alimentar reivindicacdes
egocéntricas e individualistas. O
carater esquematico dessas reducdes
é evidente, mas de qualquer forma é



inegavel que o didlogo entre as duas
posicdes acima indicadas chega a ser
cada vez mais dificil. Precisamente
por isto, as reflexdes desenvolvidas
por Jodo Paulo II na Mulieris
dignitatem sdo tao reconfortantes.
Com extraordindria sensibilidade o
Santo Padre supera as barreiras ja
consolidadas e, mantendo-se aberto
as verdades presentes em cada uma
das duas concepgoes, une-as — sob a
luz da fé viva - em um nivel
superior.

A meditacdo do Papa ndo tem como
ponto de partida os dados empiricos
sobre a situacdo da mulher, ja que
sdo aparentemente insuficientes, ndo
sO por sua intrinseca variabilidade,
mas também pelas diferencas
existentes, por exemplo, entre paises
industrializados e os de terceiro
mundo. Considera, no entanto, a
concepcado cristd da mulher e tira
dela os pressupostos para uma
avaliacdo de fundo da realidade



presente e das exigéncias que
derivam dela para a mulher e para o
homem.

Tal avaliagdo de fundo ndo é
constituida pelas vicissitudes do
movimento para a emancipacao
feminina e sim pela histdria da
salvacdo. Jodo Paulo II prop6e como
tema da propria reflexdo tudo o que
o Evangelho de Cristo diz “a Igreja e
a humanidade” a respeito da
dignidade e da vocacdo da mulher
(MD, 2). Enquadra, por conseguinte,
0 problema num contexto biblico
muito atraente e profundo. Sobre o
fundamento da revelacdo desenvolve
um feminismo cristdo que, na mesma
medida em que se propde promover
todas as possibilidades de
crescimento da mulher, afasta-se das
tendéncias que a separam do plano
da criacdo e da salvacdo.

A Mulieris dignitatem responde a
uma peticdo dos participantes da VII



Assembleia Ordindria do Sinodo dos
Bispos, que teve lugar em Roma no
ano de 1987, sobre o tema: “A
vocacgdo e a missdo dos leigos na
Igreja e no mundo, vinte anos depois
do Concilio Vaticano II”. No principio
ndo parecia que a questao feminina
devesse ser incluida entre os
problemas do Sinodo. Efetivamente,
os Lineamenta preparatorios de
1/02/1985, enviados as diversas
Igrejas particulares ndo faziam
alusoes explicitas a mulher. No
entanto, o Instrumentum laboris do
ano de 1987, quer dizer, o documento
de trabalho do Sinodo, ja fazia alusao
ao tema em trés passagens
diferentes. Por fim, encontravam-se
realmente vinte e oito mulheres
entre os sessenta representantes dos
leigos que estavam presentes na
Assembleia. E o Card. Hyacinthe
Thiandoum, Arcebispo de Dakar,
enfrentou diretamente a questdo no
discurso de abertura; quando falou
nada menos que da necessidade de



eliminar as discriminac¢des “nao
objetivas” do sexo feminino.

A relacdo de todas as propostas
surgidas durante as discussoes,
elaborada ao termo dos trabalhos,
contém dois longos paragrafos
dedicados & mulher (proposicoes 46 e
47)", Nela se expressa o desejo de
estudar atentamente os fundamentos
antropologicos e teoldgicos da
feminilidade, de aprofundar na
teologia do matriménio e de
revalorizar tanto a maternidade
como a virgindade. A Mulieris
dignitatem constitui precisamente o
cumprimento de tais desejos. O fato
de que o Santo Padre tenha querido
dedicar uma Carta Apostolica a esta
unica questdo, em vez de limitar-se a
inclui-la entre outros temas no
documento conclusivo do Sinodo,
demonstra a sua importancia.

Antes de passar ao exame do
conteudo do documento, néo é



demais recordar que esta Carta se
dirige tanto as mulheres como aos
homens, ja que a aproximacao de
Jodo Paulo II do feminismo cristdo se
baseia precisamente no fato de
envolver toda a humanidade na
superacdo dos problemas velhos e
novos.

1. Maria, modelo para a mulher e
para o homem

A Mulieris dignitatem foi publicada
no fim de um Ano Mariano e
representa de certa forma o seu fruto
e o0 seu legado. Jodo Paulo II mostra-o
amplamente quando precisa que o
modelo para a mulher ndo pode
estar na base so de defini¢oes
conceituais de carater filosofico ou
teologico e sim dirigindo o olhar
sobretudo para a “Mulher” da
Escritura, para Maria que, gracas a
sua unido excepcional com Deus,
constitui a expressao mais perfeita
da dignidade e da voca¢do humanas.



O acontecimento central da histdria
da salvacao, esta inseparavelmente
unido a uma extraordindaria elevacao
da mulher (cfr. MD, 3). Deus, com
efeito, escolheu uma mulher para
estreitar a alianca definitiva com a
humanidade e, por isso mesmo, faz
dela a representante e o modelo da
Igreja e da humanidade inteira,
homens e mulheres. A partir desta
perspectiva, qualquer argumentacao
que diminua o papel da mulher,
perde inclusive o ultimo pingo de
razao.

Maria participa da redencao
precisamente como mulher. Como
tal, é a primeira a receber, conservar
e transmitir a Boa Nova; é em sua
feminilidade que o amor de Deus se
interioriza e aprofunda em medida
sem igual. “Aquela plenitude de
graca, concedida a Virgem de Nazaré
para chegar a ser Theotokos, significa
ao mesmo tempo, a plenitude da
perfeicdo do que é caracteristico da



mulher, daquilo que é feminino” (MD,
5).

Em Maria, encontram-se completas,
na forma mais sublime, todas as
possibilidades da mulher. Por isso,
vivendo unida a Mae de Deus,
imitando-a e procurando imita-la, a
mulher desenvolve em grau maximo
a propria personalidade. Esta é uma
ideia que Jodo Paulo II ja havia
claramente formulado na Enciclica
Redemptoris Mater (25/03/1987):
“Com efeito, a feminilidade acha-se
em uma relacgdo singular com a Méae
do Redentor (...). Pode-se, portanto,
afirmar que a mulher, olhando a
Maria, encontra nela o segredo para
viver dignamente sua feminilidade e
realizar sua verdadeira

promocao” (n. 46).

E bem sabido que certas correntes do
feminismo rejeitam veementemente
a imagem de Maria como ponto de
referéncia da realizacdo da mulher,



acusando-a de haver oferecido no
passado um pretexto teologico a
tendéncia catolica de colocar a
mulher em posi¢des subordinadas'.
Contra esta atitude, Jodo Paulo II
sublinha a liberdade de Maria que
entrou com uma “participacgao
plena” de seu “eu pessoal e
feminino” naquela relacdo unica com
Deus (MD, 49). Doou consciente e
voluntariamente todo seu ser fisico e
espiritual a Deus, quando se definiu
a si mesma como a escrava do Senhor
(Lc 1, 38).

Reconhecer que uma interpretacao
erronea dessa expressao pode
induzir a manutencdo da mulher em
situacdes de subordinacéo, ao ponto
de fazer passar, como qualidades
femininas, a timidez e o &nimo
encolhido, ndo significa que a
virtude da caridade e da
disponibilidade para servir, tenham
que ser simplesmente liquidadas
como um fragmento de escraviddo. A



rejeicao do “servi¢o” coincide com
efeito com a exaltacdo pratica do
egoismo, quer dizer, com a atitude
espiritual que constitui a maior
ameaca a realizacdo pessoal, tanto da
mulher como do homem. E
necessario, no entanto, sondar as
palavras em que Maria declara ser a
“serva” do Senhor em toda a sua
incomparavel profundidade.

O Santo Padre sublinha, sobretudo,
que também Cristo se define a si
mesmo como “servo” (cfr. MD, 5).
Justamente no momento mais
intenso da declaracdo de sua missdo
messianica, afirma com
desconcertante simplicidade: “O
Filho do homem, com efeito, ndo veio
para ser servido e sim para

servir” (Mc 10, 45). Palavras que,
além de manifestar a intensa uniao
espiritual entre o Filho e a Mae,
revelam como é excelsa a dignidade

de servir do homem?.



Quem é capaz de dar-se livremente
aos outros, reflete em si a imagem de
Deus e realiza, portanto, a propria
humanidade com singular plenitude.
Isto é amplamente desenvolvido no
capitulo seguinte da Mulieris
dignitatem que trata da relacdo entre
ser pessoa e 0 servigo.

2. Pessoa, comunidade, dom de si

Ja nas catequeses das quartas-feiras
de 1979 a 1981 sobre a Teologia do
Corpo, Jodo Paulo II havia analisado
a fundo os trés primeiros capitulos
do livro do Génesis. Seguindo aquela
exegese, reafirma agora que os textos
sobre a criacdo do homem revelam
“a base imutavel de toda a
antropologia cristd” (MD, 6).

Gn 1,27 afirma explicitamente que
Deus criou o homem — homem e
mulher — a sua imagem e
semelhanca. Isto significa, em
primeiro lugar, que os dois sexos
possuem a mesma natureza de seres



racionais e livres; que ambos
receberam o mandato comum de
submeter a terra; e finalmente que
cada um dos dois tem uma relagdo
direta e pessoal com Deus. Quer
dizer, tanto o homem como a mulher
Sa0 pessoas: sdo — como repete
frequentemente o Papa citando a
Gaudium et Spes (n. 24) — amados por
Deus “por si mesmos”, e nisto reside
sua dignidade (cfr. MD, 7, 10, 13, 18,
20, 30). A mulher ndo é, pois um ser
definido através do homem e em
funcdo do homem. Nao recebe do
homem a sua propria dignidade, mas
a possui originariamente em si
mesma.

Gn 2, 18-25 continua posteriormente
a ensinar as verdades fundamentais
sobre o homem. Narra a criacdo da
propria matéria, daquela costela, na
qual Jodo Paulo II vé uma expressao
plastica da identidade da natureza
entre o homem e a mulher. Esta é
como o “outro eu” na humanidade



comum (MD, 6). A unidade dos dois
expressa assim, numa medida ainda
mais elevada, a semelhanga com
Deus na medida em que, de certo
modo, reproduz aquela unidade na
distincdo que existe de modo
supremo na Trindade.

A fé trinitaria, aqui pressuposta pelo
Papa, afirma, com efeito, que a vida
divina é comunhdao do Pai com o
Filho e o Espirito Santo, os quais
sendo Um Unico e o mesmo Deus
Eterno e Onipotente, distinguem-se
realmente como Pessoas™. O Pai é o
que é pelo Filho. Sua “personalidade”
se realiza em ser Pai do Filho: esta
em relacdo total e constitutiva com o
Filho, com o Qual, pelo Qual e no
Qual é. Da mesma forma, o Filho é o
que € pelo Pai. Sua “personalidade”
consiste em ser Filho do Pai e na
correspondéncia ao amor que recebe
eternamente d’Ele. E com o Pai, no
Pai e pelo Pai. E o Espirito Santo é o
Amor subsistente do Pai e do Filho;



procede de ambos como fruto da
relacdo Pai-Filho e, a0 mesmo tempo,
misteriosamente, torna possivel tal
relacdo. Por Ele, com Ele e n’Ele, o
Pai ama o Filho e o Filho ama o Pai.
Eis como o Espirito Santo consuma a
unidade e a diversidade na Trindade.

Jodo Paulo II destaca que, embora
Deus tenha querido revelar-se em
seu designio de salvacdo, sobretudo
com nomes masculinos, isso nao
significa que Ele pode ser concebido
segundo categorias finitas de
criaturas. N’Ele se baseiam todas as
perfeicdes das criaturas e, portanto,
ndo s6 a paternidade, mas também a
maternidade. O Santo Padre indica
muitos textos nos quais a Escritura
nos mostra os tragos maternos do
Amor de Deus, que consola seu
proprio Filho (Is 66, 13), ndo O pode
esquecer (Is 49, 14-15), abraca-O
carinhosamente (S1 131, 2-3), cuida
d’Ele e O nutre (Is 31, 20): “O amor de
Deus é apresentado em muitas



passagens como amor masculino de
esposo e pai (cfr. Os 11, 1-4; Jr 3, 4-19)
mas as vezes também como Amor
feminino de mae” (MD, 8).

Alguns expoentes da teologia
feminista”'. insistiram
frequentemente, recentemente e com
gosto, sobre a “feminilidade” de
Deus. Estas teses, mesmo
remediando indubitaveis lacunas da
teologia tradicional, nem sempre
conseguiram respeitar a justa
medida. Jodo Paulo II parece aceitar
os detalhes mais relevantes que, por
outro lado, se podem ja encontrar
nos autores dos primeiros séculos'®,
mas os harmoniza com a tradigdo da
Igreja. A descoberta do “rosto
materno” de Deus, tdo querido para a
teologia de hoje, contribuira
realmente para enriquecer os
contornos da imagem de Deus se ndo
obscurecer o aspecto paterno. Pode-
se, pois, afirmar que em Deus
encontramos tanto a



“masculinidade” como a
“feminilidade”, ndo, no entanto,
através de um processo de
humanizacéo de estilo pagdo, mas
analogicamente, como arquétipo
ideal, de modo exemplar e eminente
(cfr. MD, 8).

Ser pessoa a imagem e também a
semelhanca de Deus significa,
portanto, para o homem, existir “em
relacdo” a outro e encontrar nisso
um novo eu na comunicacao do
amor. Ser homem quer dizer
comunhdo interpessoal (cfr. MD, 7), ja
que o ser humano ndo foi criado
sozinho, mas como homem e mulher
desde o principio: “Na unidade dos
dois, o homem e a mulher sao
chamados desde o principio ndo so6 a
existir um ao lado da outra ou
também juntos; mas sdo também
chamados a existir reciprocamente
um para o outro” (MD7). Baseando-se
nesta observacao, Jodo Paulo II
esclarece que a ajuda da qual fala o



Génesis € uma “ajuda reciproca” do
homem para a mulher e da mulher
para o homem. Os dois sexos se
ajudam a ser plenamente humanos.
A propria natureza os ordenou para
completar-se mutuamente, de modo
que cada um seja, no proprio ambito,
superior ao outro. Ambos possuem
qualidades espirituais especificas,
como confirma a pesquisa médico-
psicolégica moderna'”.

Por outro lado, a palavra “ajuda” é
levada por Jodo Paulo II a significar o
fato de que a pessoa humana como
tal, homem e mulher, alcanga sua
propria plenitude s6é no dom sincero
de si. Realiza-se em dar-se. Aqui esta
o fundamento de todo o éthos
humano. A pessoa é, pois, revelacao
de uma dignidade e de uma vocacao
(cfr. MD, 7). Quanto as relacdes entre
os dois sexos, trazem consigo que o
homem e a mulher foram criados
para servir-se mutuamente, em



mutua e livre subordinacdo por
amor.

3. A mulher e o dominio masculino

Os textos do Génesis sobre a situagao
do homem e da mulher no
“principio” contém também a
explicacdo das desarmonias da
realidade: “O pecado se inscreve
precisamente neste principio e se
revela como contraste e

negacao” (MD, 9). Como recorda o
Concilio Vaticano II, a imagem de
Deus no homem, mesmo nao tendo
sido apagada pelo pecado, foi
consideravelmente ofuscada (MD, 9)
A perda da intima unifio
originaria com o Criador implica
uma alteracdo na relacgdo reciproca
entre os sexos. O homem e a mulher
se encontram um frente a outra e
inclusive a natureza se rebela contra
eles (cfr. MD, 9).

Quanto mais o homem se afasta de
Deus pelo pecado, tanto menos



reconhece que s6 pode realizar a
propria vida através da preocupacao
pelo outro e menos respeita os outros
homens. Jodo Paulo IT observa que as
tristes consequéncias desta alteracao
afetam sobretudo o sexo feminino: o
homem desrespeita a dignidade da
mulher e a priva de seus direitos,
degradando-a com frequéncia ao
fazé-la objeto de posse e de prazer. O
dominio e o utilitarismo substituem o
amor e o dom de si, com todas as
formas de traicdo a pessoa que estas
palavras encerram. O Santo Padre
condena energicamente as injusticas
a quais esta exposta a mulher e
afirma que elas ferem também o
homem: pois quando ele ofende a
dignidade e a vocacdo da mulher
“age contra a propria dignidade
pessoal e a propria vocagao” (MD,
10).

Jodo Paulo II pde-se sem vacilacdes
ao lado dos que lutam pela igualdade
de direitos sociais e politicos das



mulheres. Também a propdsito disto,
os ensinamentos do Concilio
Vaticano II sdo claros. O texto mais
famoso ndo se encontra naMulieris
Dignitatem, mas esta naGaudium et
Spes, que por sua vez é citada 13
vezes na Carta Apostolica: “No
entanto, qualquer tipo de
discriminacdo dos direitos
fundamentais da pessoa, tanto no
campo social como no cultural, em
razdo do sexo, da estirpe, da cor (...)
deve ser superado e eliminado, como
contrario ao designio de Deus”™. Em
outro lugar, o documento diz: “As
mulheres reivindicam a paridade
com os homens, ndo so de direito,
mas também de fato, onde ainda nao
a alcancaram”™”,

Apesar de alguns abusos e da
unilateralidade, os movimentos pelos
direitos da mulher contribuiram
inegavelmente para significativos
progressos no desenvolvimento da
sociedade. Mas ndo se pode esquecer



que tais passos em frente sdo, apesar
de tudo, insuficientes, porque a
defesa da dignidade da pessoa
representa, em cada geracgdo, uma
tarefa sempre nova para cada
homem e cada mulher (MD, 10). A
oposicdo das mulheres ao dominio
dos homens ndo deve levar a
“masculinizacdo” e a deformacdo da
natureza feminina. Neste sentido,
Mons. Escriva escreveu:
“Desenvolvimento, maturidade,
emancipac¢ao da mulher, ndo devem
significar uma pretensao de
igualdade - de uniformidade — uma
imitagdo do modo de atuar
masculino: isso seria um logro, seria
uma perda para a mulher”"", A
igualdade ndo deve ser confundida
com a identidade, porque do
contrario a mulher perderia tudo o
que constitui “a sua riqueza
essencial”. “Os recursos pessoais da
feminilidade certamente ndo sdo
menores que 0s recursos da
masculinidade, mas sao



diversos” (MD, 10); seu
desenvolvimento requer a libertacao
de qualquer coacao arbitraria (MD,
10).

Sobre as consequéncias do pecado
instaura-se, no entanto, a redencgao
que, neste contexto, representa uma
reintegracdo da ordem original a um
nivel superior, restituicdo da
dignidade da mulher e do homem.
Como Eva é “testemunha desde o
principio”, Maria é “testemunha do
novo principio e da nova

cultura” (MD, 11)"?. Ela é “o0 novo
principio da dignidade e da vocagao
da mulher, de todas as mulheres e de
cada uma” (MD, 11). Tanto no inicio
como no momento crucial da histéria
da humanidade, encontramos uma
mulher que influi de modo
determinante no desenvolvimento da
historia. A consideracao desta
realidade poderia fazer desaparecer
definitivamente o costume de
designar a mulher como o sexo



“fraco” ou “passivo”. Seu papel no
destino da humanidade revelar-se-ia
decisivo, se ela realmente
desenvolvesse as virtualidades das
quais € depositaria para a salvagao
do mundo.

4. Cristo, supremo protetor da
mulher

Cristo oferece um testemunho
riquissimo “do que a realidade da
redencdo significa para a dignidade e
a vocacdo da mulher” (MD, 12).
Inclusive quem escuta com atitude
critica o ensinamento da Igreja,
reconhece como Cristo “se constituiu,
perante seus contemporaneos,
promotor da verdadeira dignidade
da mulher” (MD, 12). Ndo é, pois,
uma casualidade o fato de o capitulo
sobre Cristo e as mulheres marcar o
nucleo central da Mulieris
Dignitatem: com efeito, é Cristo quem
oferece a norma e a medida da acao
dos seus discipulos.



O Santo Padre recorda com alguns
exemplos como Jesus restabelece a
ordem alterada pelo pecado, como
reconcilia o homem com Deus e com
0s outros homens, como promove a
justica acolhendo especialmente os
débeis. Entre os setores da populagao
mais expostos a injustica destacam-
se, no judaismo tardio, as mulheres,
as quais nem sequer era reconhecida
plenamente uma personalidade
madura. Pesquisas recentes
mostraram, entre outras coisas, que o
lugar da mulher na casa ndo era com
o marido, mas ao lado dos filhos e
dos escravos. O estudo da Lei lhes era
inclusive expressamente proibido.
Um famoso rabino formulou assim
esta proibicao: “melhor queimar as
palavras da Tord, antes que confia-
las a uma mulher”™,

Cristo opos-se radicalmente a
semelhante discriminacdo. A sua
conduta mostra-o ndo apenas
totalmente livre dos preconceitos



sociais da época, mas também
positivamente disposto a
testemunhar, através de relacoes
espontaneas e diretas, que Deus ama
qualquer criatura “por si

mesma” (MD, 13). No acolhimento de
Jesus as mulheres, os
contemporaneos ndo conseguiram
ver um testemunho da igualdade dos
dois sexos; assim, alguns se
escandalizaram; os proprios
discipulos “se maravilharam” (Jo 4,
27). Mas Ele tinha vindo liberar o
homem, e ndo se deixou limitar pelos
convencionalismos e consideracgdes
de oportunidade, que teriam
desnaturalizado a sua missdo
salvadora. Os motivos que fizeram de
Cristo “sinal de contradi¢ao” (Lc 2,
334) foram eminentemente
teoldgicos e faziam referéncia a sua
propria personalidade divina; mas
entre as razdes de tdo tenazes
oposicOes aparece a sua misericordia
para com as mulheres e, em
particular, para com as que eram



consideradas “pecadoras publicas”.
Com relacdo a semelhantes situacodes,
Jodo Paulo II sublinha a atualidade
do problema recordando o
perpetuar-se do juizo discriminatorio
que ainda tende a fazer da mulher a
unica culpada e condena-a a pagar
“sozinha”, enquanto esquece as
transgressoes ou os abusos do
homem que a abandona com sua
maternidade, rejeita a propria
responsabilidade diante da nova vida
e ndo raramente a empurra ao
aborto (cfr. MD, 14).

E além de tudo isso, Cristo
compromete profundamente as
mulheres no plano da redencao,
chamando-as a colaborarem na
instauracdo do reino (MD, 15): fa-las
participantes da mensagem
evangélica ndo so através da
transmissao da fé, mas ainda lhes
confia um papel de destaque no
anuncio da salvacdo. E
impressionante naquele tempo que



Ele se entretenha em dialogar com as
mulheres sobre os mistérios de Deus.
E elas respondem-lhe mostrando
uma especial sensibilidade, que Jodo
Paulo II define como “auténtica
ressonancia da mente e do

coracdo” (MD, 15). E uma resposta de
fé que supera qualquer obstaculo e
oferece a prova definitiva do sim aos
pés da Cruz. Na hora suprema sao as
mulheres que ddo o testemunho mais
vigoroso de unido com Cristo. “Nesta,
que foi a mais dura prova de fé e de
fidelidade, as mulheres se
mostraram mais fortes que os
apostolos” (MD, 15).

Elas foram também as primeiras que
testemunharam a Ressurreicdo. Os
acontecimentos da manha de Pascoa
confirmam que Cristo confia
sobretudo as mulheres o anuncio da
Boa Nova restituindo-lhes assim
plenamente a sua dignidade. Nao
surpreende que a defesa da igual
dignidade dos filhos de Deus e da



“nova medida” alcancada em Cristo
pela peculiar vocagdo da mulher,
realizada pelo Santo Padre, no n. 16
da Mulieris Dignitatem, tenha levado
a chama-la de um documento do
feminismo cristao.

5. Maternidade fisica e
maternidade espiritual

A unidade e a igualdade do homem e
da mulher ndo anulam, no entanto, a
diversidade. Tendo insistido até aqui
na radical paridade dos dois sexos, 0
Santo Padre busca, na segunda parte
da Carta Apostdlica, as dimensodes
especificas. A especificidade ndo esta,
sem duvida, na qualidade ou nos
dotes humanos que caracterizam a
um ou a outro. Com efeito, segundo
dados estatisticos, a maior ou menor
frequéncia com que os diversos
talentos aparecem nos homens ou
nas mulheres ndo nos diz nada
acerca das pessoas concretas.
Nenhum individuo é determinado



somente pelo sexo: além de ser
homem ou mulher, possui
disposicOes e aptiddes proprias que
lhe conferem individualmente
condicdes para a atividade artistica,
técnica, cientifica, social, etc.

A especificidade é, pois, bem mais
radical e consiste na maternidade ou
na paternidade (cfr. MD, 17). O Papa
fala longamente sobre a maternidade
como dimensdo da vocacdo da
mulher (cfr. MD, 18), que implica
desde o inicio uma especial abertura
a concepgao ou ao nascimento. Dessa
forma, a mulher se realiza
admiravelmente mediante um “dom
sincero de si” (MD, 18).

O homem, mesmo sendo pai,
encontra-se necessariamente fora do
processo da gestacdo e do
nascimento. A sua contribuicdo para
a paternidade comum é, inicialmente
menos comprometida com relacdo a
da mulher: dai as obrigacdes



especiais que surgem para ele com
relacdo a sua mulher. Jodo Paulo II
afirma que o marido é devedor de
sua esposa e recorda que “nenhum
programa de igualdade de direitos
das mulheres e dos homens é valido
se isto ndo € tido em conta de modo
essencial” (MD, 18). A sensibilidade
de cada um devera prever como tais
deveres serdo efetivados, mas nédo
parece fora de lugar prever uma
colaboracdo do homem nas tarefas
domeésticas, como por outro lado a
mulher colabora no sustento
econdmico da familia.

A maternidade ndo é apenas um
processo fisiolégico. E sobretudo um
acontecimento que envolve o ser da
mulher em sua mais intima raiz e
corresponde a inteira estrutura
psicofisica da feminilidade. O
documento pontificio conclui por
isso que o “modo unico de contato
com o novo homem que esta se
formando, cria, por sua vez uma



atitude para com o homem - néo so
para com o proprio filho, mas para
com o0 homem em geral - tal que
caracteriza profundamente toda a
personalidade da mulher” (MD, 18).
A antropologia filosofica™ e as
ciéncias experimentais recentes
confirmam, por exemplo, que a
mulher oferece uma contribuicdo
mais concretamente humana as
relacOes interpessoais: ela possui
uma capacidade toda sua de
descobrir o individuo na massa e de
promové-lo como tal. “Deus — afirma
Jodo Paulo II - lhe confia de uma
maneira especial o homem, o ser
humano” (MD, 30). Subtrair o
individuo do anonimato da
sociedade massificada, salva-lo da
fria tirania das tecnologias, protegé-
lo em um contexto de relagoes
pessoais, tudo isto é missao e
conquista da mulher™.

Isto ndo significa, no entanto, que as
mulheres criem um mundo mais



humano s6 com a sua presenca e
mais do que os homens. A nossa
sociedade sO podera mudar se ambos
0s sexo0s souberem acolher o convite
do Papa para dar vida a uma nova
cultura, marcada pela compreensdo,
0 amor, o dom de si e aquela
reciproca atitude de servico que
Deus inscreveu em cada um deles no
principio da criacdo e da redencao
(MD, 18). Mas, em tudo isto a mulher
tem muito a oferecer (cfr. MD, 3) e 0
homem, na medida em que esta por
natureza mais distante da vida,
muito que aprender. O que adquire
uma especial aplicacdo a paternidade
no periodo pos-natal (MD, 18).

Jodo Paulo II descreve a educacao
dos filhos como dimensdo espiritual
da paternidade, na qual os dois
conjuges sao igualmente
responsaveis. A mulher é, no
entanto, de alguma forma, a
“primeira educadora” dos filhos (MD,
19). Dai se deriva, entre outras coisas



que, inclusive, as legitimas
aspiracdes a emancipacao parecem
enganosas, se dirigidas unicamente
no ambito exterior a casa. Seguindo o
Concilio Vaticano II"%, o Papa
reivindica a necessidade de
reconhecer o valor do empenho
domeéstico e educativo das maes (cfr.
MD, 18). E a mée, com efeito, que
lanca os alicerces da formacao “de
uma nova personalidade humana”
com a assiduidade dos seus cuidados
nos primeiros anos do
desenvolvimento. Se a maternidade
também mostra, no sentido biofisico,
uma aparente passividade, é, no
entanto, sumamente criativa do
ponto de vista ético e psicologico: o
homem ndo aprende de outra forma
a amar, a perdoar, a ser fiel. Como
made, portanto, a mulher “possui uma
precedéncia especifica sobre o
homem” (MD, 19).

Ninguém poderd, pois, considerar
fora de lugar, a chamada que se



levanta de tantos lugares para que a
mulher seja adequadamente
protegida pelo legislador em sua
mais necessdria atividade especifica
e que seu compromisso na familia
receba o necessario reconhecimento
econdmico e sdcio-politico™”.
Emancipacao vem entdo a significar
para a mulher “possibilidade real de
desenvolver plenamente as virtudes
proprias; as que tem em sua
singularidade e as que tem como
mulher. A igualdade perante o
direito, a igualdade de oportunidades
em face da lei, ndo suprime, antes
pressupde e promove essa
diversidade, que € riqueza para
todos”™®,

Passando da dimensdo natural a
sobrenatural da educacdo, a tarefa
da mulher pode ser delineada
afirmando que, como ela (cada
mulher) recebe o proprio filho de
Deus (na medida em que a geracgao €é
sempre participac¢do no ato criador),



assim o filho (cada filho) existe em
ultima instancia para Deus. Neste
sentido cada mulher participa de
algum modo, na alianca definitiva
estabelecida por Deus com Maria:
porque cada mulher contribui para a
temporalidade e a eternidade de seu
filho. Assim, a maternidade
“entendida a luz do Evangelho, ndo é
s0 da carne e do sangue (...). Com
efeito, sdo os nascidos de maes
terrenas (...)que recebem do Filho de
Deus o poder de se tornarem filhos
de Deus (Jo 1,12)” (MD, 19).

6. A virgindade pelo Reino dos céus

Ha uma segunda dimensdo
constitutiva do desenvolvimento da
personalidade feminina que Jodo
Paulo II analisa em Mulieris
Dignitatem: o celibato, a virgindade
“pelo Reino dos Céus” (MD, 17).
Poucas realidades cristds chocam
como esta com os costumes de uma
sociedade permissiva e consumista,



na qual os comportamentos ditados
pela sensualidade e o egoismo se
generalizaram. Também hoje, no
entanto, na virgindade “pelo Reino
dos Céus”, é que se da, de modo
insubstituivel a experiéncia vital da
plenitude do amor. Como o Papa ja
havia feito na sede de Cracévia'®,
dedica amplo espago em sua propria
pregacdo para ilustrar o sentido da
virgindade na consciéncia crista® e
a Mulieris Dignitatem confirma-o
com especial profundidade.

A escolha do celibato também
introduz o homem e a mulher no
mistério esponsal da unido com
Cristo e a Igreja. A Carta Apostolica
sublinha que a virgindade os projeta
numa entrega cheia de amor a um
Tu, na qual se encontra a totalidade
do dom de si que caracteriza o
matriménio, mas de modo diverso:
nela cada um, separadamente, poe-se
em relacdo direta e pessoal com
Cristo vivo e presente. Homem e



mulher entregam-se exclusivamente
a sl mesmos a quem primeiro se
entregou a cada ser humano,
amando-o “até o fim” (cfr. Jo 13,1). A
pessoa humana amada por Deus até
tal extremo “entrega-se a Ele e s a
Ele”! e 0 Papa esclarece: “isto no
pode ser comparado com o simples
celibato porque a virgindade nao se
restringe ao simples ‘ndo’, mas
contém um profundo ‘sim’ na ordem
esponsal: dar-se por amor de modo
total e indiviso” (MD 20).

A vocacdo para o celibato é
profundamente pessoal, concreta,
unica (MD 21). Nela o homem e a
mulher realizam-se plenamente
como pessoas: a feminilidade e a
masculinidade entram plenamente,
com todas as suas qualidades e
fraquezas, em relacdo com Cristo, e
se abrem possibilidades e
perspectivas novas. Na plena
comunhdo do eu com o Tu divino, 0
coracdo humano é cumulado pela



superabundancia do amor, que se da
até abracar a humanidade inteira. A
mulher que renunciou a
maternidade fisica podera
compreender mais rapidamente as
exigéncias da maternidade
espiritual, ja que também esta
pertence a sua interioridade mais
profunda (cfr. MD, 21). Como uma
mdae ama em primeiro lugar o
marido e os proprios filhos, assim a
mulher que se deu inteiramente a
Deus na virgindade, torna-se capaz
de oferecer a propria vida por todos.
O grau de tal entrega depende da
profundidade vital de sua unido com
Cristo. E se consuma também no
dirigir-se espontaneamente aos mais
fracos, aos indefesos, aos inocentes, e
aos culpados, abandonados por uma
sociedade cada vez mais competitiva.
Neste contexto, Jodo Paulo II recorda
os grandes méritos historicos das
ordens femininas, que se
distinguiram pela aceitacdo da
maternidade espiritual a favor dos



marginalizados (cfr. MD, 21):
exemplos eloquentes de como,
dando-se aos outros, por amor a
Cristo, a mulher alcanga uma
realizacdo frequentemente heroica
da proépria vocacao e oferece um
testemunho vivo de papel
insubstituivel da feminilidade. O
celibato pelo Reino dos Céus pde-se
assim em estreita relacdo com a
fecundidade do matrimonio:
“Existem, por conseguinte, muitas
razdes para ver nestes dois caminhos
diversos — duas vocacoes diversas de
vida da mulher — uma profunda
complementaridade e até uma
profunda unido no interior do ser da
pessoa” (MD, 22).

7. A Igreja, Esposa de Cristo

A Mulieris Dignitatem apresenta
amplamente a missdo eclesial da
mulher, tendo em conta que a Igreja
ndo é uma sociedade como as outras,
mas um mistério cuja mais profunda



compreensdo excede as
possibilidades humanas.

A Igreja é termo feminino, também
consolidado entre outras coisas pela
célebre analogia paulina que faz dela
a Esposa de Cristo (cfr. Ef 5,23-32).
Como sujeito coletivo, compreende
obviamente homens e mulheres de
modo que o feminino surge aqui
como “simbolo do humano” (MD, 25).
Nao é o homem com seu espirito
ativista, mas a mulher com sua
abertura a vida, que representa em
seu proprio ser a natureza da Igreja:
acolhida do homem por parte de
Deus e comunhdo intima com Cristo.

E o sacerdocio? A resposta do Santo
Padre ndo da lugar a nenhum
possivel equivoco a este proposito.
Pode-se deduzir entdo que ndo tem
sentido fazer depender a questdo da
dignidade da mulher do sim ou do
ndo a seu acesso ao sacerdocio
ministerial®. E sabido que alguns



setores da opinido publica,
sensibilizados pela emancipacdo da
mulher e pela igualdade de direitos
entre os dois sexos, entenderam
como uma espécie de discriminacao
o fato de que, na tradicdo catdlica, o
sacerddcio ministerial seja reservado
aos homens. Jodo Paulo II, fazendo-se
eco da declaracdo Inter insigniores da
Congregacao para a Doutrina da Fé
(1976), argumenta fundamentando-
se na conduta mantida a este
respeito pelo proprio Cristo: mesmo
tendo-se oposto radicalmente, até
desafiar a pratica social dominante, e
seus propugnadores, a qualquer
discriminacdo contra a mulher,
ordenou sacerdotes somente 0s
homens e o fez “com a mesma
liberdade com que, em todo o seu
comportamento, pés em destaque a
dignidade e a vocacdo da mulher,
sem se conformar ao costume
dominante e a tradi¢do sancionada
também pela legislacdo do

tempo” (MD, 26). Os Apdstolos



atuaram atendo-se ao exemplo do
Mestre e a Igreja sempre sentiu o
dever de seguir fielmente o que
Cristo e a comunidade apostolica
fizeram. O cristianismo, com efeito,
é, em muitos sentidos, uma
comunidade histérica®: as atuagdes
de Cristo ndo representam apenas
um ponto de partida, mas tém um
conteudo normativo, que define para

sempre 0s seus tracos fundamentais.

Poder-se-ia inclusive imaginar um
eventual modo de atuar diferente de
Cristo, e talvez isto ndo estivesse em
contraste com o resto da economia
sacramental nem com a forma global
da redencdo. Mas é inegavel que, de
fato, o plano de Deus seguiu seu
caminho, muito distinto e bem
determinado. Esse plano revelou-se
num momento concreto da historia e
em circunstancias especificas, mas o
seu carater é permanente®. A razdo
pela qual a mulher ndo pode receber
a ordenacdo sacerdotal nao deriva



pois, da racionalidade humana,
porque ascende a uma dimensao
infinitamente mais profunda que so
pode ser explicada e aceita pela fé.

A referéncia do sacerddcio ao
homem acha-se enraizada no proprio
centro da substancia do ministério
da Igreja. Quando o sacerdote exerce
0 ministério, ndo atua em nome
proprio, mas in persona Christi. Em
sua natureza de homem, representa
Cristo, Esposo da Igreja como autor
da graca (cfr. MD, 26). O que nao
implica que sejam proibidas a
mulher func¢des relevantes na Igreja,
como esclareceu o Concilio Vaticano
I, por exemplo, no n.9 do decreto
Apostolicam actuositatem: “Posto que
além disso, em nossos dias as
mulheres tomam parte cada vez mais
ativa em toda a vida social, é de
grande importancia que ela participe
cada vez mais amplamente nos
varios campos de apostolado da
Igreja”. Por outro lado, a doutrina do



sacerdocio comum dos fiéis mostra
que na Igreja ndo se da uma
discriminacdo da mulher com
relacdo ao homem, mas antes uma
complementaridade de funcgdes e
condicdes (cfr. MD, 27).

8. A dignidade da mulher e a
ordem do amor

A necessidade do sacerdocio
ministerial ou hierarquico e a sua
excelsa dignidade estdo
evidentemente fora de discussao, o
que ndo representa, no entanto, o
apice da Igreja de Deus. Jodo Paulo II
detém-se em outra hierarquia, que
transcende infinitamente a primeira
em importancia: a hierarquia da
santidade que, apesar de escondida a
nossos olhos, possui uma eficacia
historica superior a qualquer
avaliacdo (cfr. MD, 27). Neste
contexto, o Santo Padre examina a
dimensdo mariana e apostolica —
petrina -- da Igreja, explicando que o



exemplo de santidade provém de
Maria para todos os cristdos, antes e
mais do que dos Apostolos. Nela,
Virgem e Mde ao mesmo tempo, (MD,
17) a Igreja adquiriu ja a propria
plenitude. E, ja que Ela é modelo
também dos Apostolos, segue-se que
todos os sacerdotes devem recorrer a
escola de Maria: uma mulher que
ndo foi investida da ordem
sacerdotal, mas que justamente
veneramos como Mae da Igreja (cfr.
MD, 27).

Maria supera e precede todos os
cristdos no caminho da santidade. E
o0 modelo da perfeita semelhanca
com Deus que, na vida intratrinitaria
como no mistério salvifico, revelou-
se como Amor que se entrega a si
mesmo (cfr. MD, 29). Nela, a mulher
compreende que “ndo pode se
encontrar a si mesma sendao doando
amor aos outros” (MD, 30). E isto vale
para qualquer criatura humana®'. O
aprofundamento de tal missdo leva o



Santo Padre a voltar, na conclusdo do
documento, ao ideal cristdo de
servico. A moral ensinada por Jesus
implica uma mudanca completa do
valor mundano do poder ao da
humildade, que estd, na verdade,
muito mais em consonancia com as
exigéncias fundamentais da natureza
humana. S6 quem ama, homem ou
mulher, pode notar a existéncia dos
outros e ajudar efetivamente; s6
quem ama pode aliviar os
sofrimentos. O amor torna sensivel e
forte, humilde e seguro, livre e
obediente ao mesmo tempo; e faz
assumir a responsabilidade para um
futuro mais humano.

A visdo do Apocalipse culmina com a
aparicdo de Maria, vencedora na luta
contra o mal, na qual o Santo Padre
vé o cumprimento definitivo da
dignidade e da vocacdo da mulher
(cfr. MD, 30). No combate contra o
pecado, que se propde como luta pelo
ser humano e pela sua realizacao



definitiva em Deus, a mulher é
chamada a construir a civilizacdo do
amor com a sua forca espiritual e
moral.

Jutta Burggraf

" Cfr. Elenchus definitivus
propositionum, em “La
Documentation Catholique”, 21
(1987) 1088-1100.

21 cfr. C. HALKES, Gott hat nicht nur
starke Sohne, Guttersloh 1980, p. 117.

10 argumento esta também
desenvolvido na Enciclica Redemptor
hominis, 4-111-1975, n. 21.

“ cfr. SAO THOMAS DE AQUINO, S.
Th. 1, qq. 28-38; SANTO ALBERTO
MAGNGO, S. Th. I, tr 9, qq. 37 ss; Ed.
Col. (1951 ss), 34, 1.



Bl Cfr. M. DALY, Jenseits von
Gottvater, Munchen 1980 (Boston
1973).

6] Cfr. CLEMENTE DE ALEXANDRIA,
Quis dives salvetur? 37, 2 ss: PG 9, 642
SS.

" Cfr. B. FLAD-SCHNORRENBERG,
Der wahre Unterschied. Frau sein-
angeboren oder angelernt? Freiburg
1978 ; F. MERZ,
Geschleschtsunterschiede und ihre
Entwicklung. Lehrbuch der
differenziellen Pyschologie I11,
Gottingen 1979 ; E. SULLEROT, die
Wirklichkeit der Frau, Paris 1978.

8] Cfr. CONCILIO VATICANO II, Const.
Past. Gaudium et Spes, n. 13.

® Ibid., n. 29
19 1hid., n. 9; cfr. também MD, 1

111 JOSEMARIA ESCRIVA, Entrevistas
com Mons. Josemaria Escrivd, n. 87.



121 cfr. SANTO AMBROSIO, De
institutione virginum, V, 33: PL 16,
313.

131 Cfr. G. SIEGMUND, Die Stellung der
Frau in der Welt von heute, Stein am
Rhein 1981, p. 54.

U4 Cfr. G. VON LE FORT, Die ewige
Frau, 14%ed. Munchen 1950.

"1 74 na Enciclica Redemptor Mater,
n. 46, Jodo Paulo II havia tirado da
contemplacdo da figura de Maria
estas qualidades como
especificamente femininas.

18 Cfr. CONCILIO VATICANO II, Const.
Past. Gaudium et Spes, n. 52; JOAO
PAULO II, Exhort apost. Familiaris
consortio, 22-X1-1981, n.23.

U7 cfr JOAO PAULO II, Litt. enc.
Laboren exercens, 14-1X-1981, n. 19.

"8 Fntrevistas com Mons. Josemaria
Escrivaq, cit. N. 87.



"9 cfr. K. WOJTYLA, Liebe und
Verantwortung ???.

29 J0AO PAULO II, Die Erlésung des
Leibes. Katechesen 1981-1984,
Vallendar 1985.

1 cfr. K WOJTYLA, Liebe und
Verantwortung, cit, p. 21.

211 RATZINGER, La donna, custode
dell’essere umano, em “L’Osservatore
Romano, 6-X-1988.

3 Cfr. CONGREGACAO PARA A
DOUTRINA DA FE, Decl. Inter
Insigniores, 15-X-1976, n. 4: AAS 69
(1976) 98 - 116.

4 Cfr. J. RATZINGER, Das
Priestertum des Mannes: ein Verstoss
gegen die Rechte der Frau? Em “Die
Sendung der Frau in der Kirche”
Kevelaer 1978, p. 88.

51 Cfr. CONCILIO VATICANO II, Const.
Past. Gaudium et Spes, n. 24; JOAO



PAULO II, Exhort. apost. Familiaris
Consortio, n.22.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/para-um-
feminismo-cristao-reflexoes-sobre-a-
carta-apostolica-mulieris-dignitatem/
(15/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/para-um-feminismo-cristao-reflexoes-sobre-a-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/
https://opusdei.org/pt-br/article/para-um-feminismo-cristao-reflexoes-sobre-a-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/
https://opusdei.org/pt-br/article/para-um-feminismo-cristao-reflexoes-sobre-a-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/
https://opusdei.org/pt-br/article/para-um-feminismo-cristao-reflexoes-sobre-a-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/

	Para um feminismo cristão: reflexões sobre a Carta Apostólica “Mulieris Dignitatem”

