
opusdei.org

Para um feminismo
cristão: reflexões
sobre a Carta
Apostólica “Mulieris
Dignitatem”

Estudo de Jutta Burggraf,
Doutora em Sagrada Teologia e
em Pedagogia, publicado em
“Romana”, nº 7 (1988).

14/08/2020

Baixar estudo completo em epub

A Carta Apostólica Mulieris
dignitatem foi publicada numa época

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/para-um-feminismo-cristao-reflexoes-sobre-a-carta-20200817-202304.epub
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_letters/1988/documents/hf_jp-ii_apl_19880815_mulieris-dignitatem.html


em que se pode observar uma
mudança no movimento feminista.
Já não estava tão na moda o
feminismo radical, de matiz
ecologista, com seus cultos rituais de
bruxaria e a proclamação do poder
mágico-materno da mulher; havia-se
estendido, antes, um feminismo
“moderado” social (corporate
feminism) das assim chamadas
“mulheres de carreira”. N’Ele, o
casamento é tolerado, contanto que
não ameace a autonomia da mulher
e não limite as suas possibilidades
profissionais com a “armadilha da
maternidade”. Na atualidade, os
partidos políticos mais contrapostos,
do ponto de vista ideológico,
convergem para o compromisso de
ampliar a quota de acesso das
mulheres às diversas profissões,
incluída a militar. Por outro lado,
apesar de todas as tentativas de
emancipação, avança de modo
alarmante a comercialização da



mulher na publicidade, no cinema,
no turismo e até nas belas artes.

Faz tempo que a insegurança sobre a
questão feminina penetrou inclusive
em alguns setores da teologia e da
vida eclesial. Cresce na medida em
que as confissões cristãs, que
surgiram da Reforma protestante,
permitem, cada vez mais, o acesso de
mulheres às funções pastorais.

Talvez nunca se tenha discutido e
polemizado tanto sobre os direitos
femininos. E as frentes que se
formaram a partir destes debates,
talvez nunca tenham sido tão
compactas: uma é acusada de
encaixotar a mulher entre a cozinha
e o jardim da frente da casa,
limitando-a ao campo das funções
domésticas; outra é admoestada por
alimentar reivindicações
egocêntricas e individualistas. O
caráter esquemático dessas reduções
é evidente, mas de qualquer forma é



inegável que o diálogo entre as duas
posições acima indicadas chega a ser
cada vez mais difícil. Precisamente
por isto, as reflexões desenvolvidas
por João Paulo II na Mulieris
dignitatem são tão reconfortantes.
Com extraordinária sensibilidade o
Santo Padre supera as barreiras já
consolidadas e, mantendo-se aberto
às verdades presentes em cada uma
das duas concepções, une-as – sob a
luz da fé viva – em um nível
superior.

A meditação do Papa não tem como
ponto de partida os dados empíricos
sobre a situação da mulher, já que
são aparentemente insuficientes, não
só por sua intrínseca variabilidade,
mas também pelas diferenças
existentes, por exemplo, entre países
industrializados e os de terceiro
mundo. Considera, no entanto, a
concepção cristã da mulher e tira
dela os pressupostos para uma
avaliação de fundo da realidade



presente e das exigências que
derivam dela para a mulher e para o
homem.

Tal avaliação de fundo não é
constituída pelas vicissitudes do
movimento para a emancipação
feminina e sim pela história da
salvação. João Paulo II propõe como
tema da própria reflexão tudo o que
o Evangelho de Cristo diz “à Igreja e
à humanidade” a respeito da
dignidade e da vocação da mulher
(MD, 2). Enquadra, por conseguinte,
o problema num contexto bíblico
muito atraente e profundo. Sobre o
fundamento da revelação desenvolve
um feminismo cristão que, na mesma
medida em que se propõe promover
todas as possibilidades de
crescimento da mulher, afasta-se das
tendências que a separam do plano
da criação e da salvação.

A Mulieris dignitatem responde a
uma petição dos participantes da VII



Assembleia Ordinária do Sínodo dos
Bispos, que teve lugar em Roma no
ano de 1987, sobre o tema: “A
vocação e a missão dos leigos na
Igreja e no mundo, vinte anos depois
do Concílio Vaticano II”. No princípio
não parecia que a questão feminina
devesse ser incluída entre os
problemas do Sínodo. Efetivamente,
os Lineamenta preparatórios de
1/02/1985, enviados às diversas
Igrejas particulares não faziam
alusões explícitas à mulher. No
entanto, o Instrumentum laboris do
ano de 1987, quer dizer, o documento
de trabalho do Sínodo, já fazia alusão
ao tema em três passagens
diferentes. Por fim, encontravam-se
realmente vinte e oito mulheres
entre os sessenta representantes dos
leigos que estavam presentes na
Assembleia. E o Card. Hyacinthe
Thiandoum, Arcebispo de Dakar,
enfrentou diretamente a questão no
discurso de abertura; quando falou
nada menos que da necessidade de



eliminar as discriminações “não
objetivas” do sexo feminino.

A relação de todas as propostas
surgidas durante as discussões,
elaborada ao termo dos trabalhos,
contém dois longos parágrafos
dedicados à mulher (proposições 46 e
47)[1]. Nela se expressa o desejo de
estudar atentamente os fundamentos
antropológicos e teológicos da
feminilidade, de aprofundar na
teologia do matrimônio e de
revalorizar tanto a maternidade
como a virgindade. A Mulieris
dignitatem constitui precisamente o
cumprimento de tais desejos. O fato
de que o Santo Padre tenha querido
dedicar uma Carta Apostólica a esta
única questão, em vez de limitar-se a
incluí-la entre outros temas no
documento conclusivo do Sínodo,
demonstra a sua importância.

Antes de passar ao exame do
conteúdo do documento, não é



demais recordar que esta Carta se
dirige tanto às mulheres como aos
homens, já que a aproximação de
João Paulo II do feminismo cristão se
baseia precisamente no fato de
envolver toda a humanidade na
superação dos problemas velhos e
novos.

1. Maria, modelo para a mulher e
para o homem

A Mulieris dignitatem foi publicada
no fim de um Ano Mariano e
representa de certa forma o seu fruto
e o seu legado. João Paulo II mostra-o
amplamente quando precisa que o
modelo para a mulher não pode
estar na base só de definições
conceituais de caráter filosófico ou
teológico e sim dirigindo o olhar
sobretudo para a “Mulher” da
Escritura, para Maria que, graças à
sua união excepcional com Deus,
constitui a expressão mais perfeita
da dignidade e da vocação humanas.



O acontecimento central da história
da salvação, está inseparavelmente
unido a uma extraordinária elevação
da mulher (cfr. MD, 3). Deus, com
efeito, escolheu uma mulher para
estreitar a aliança definitiva com a
humanidade e, por isso mesmo, faz
dela a representante e o modelo da
Igreja e da humanidade inteira,
homens e mulheres. A partir desta
perspectiva, qualquer argumentação
que diminua o papel da mulher,
perde inclusive o último pingo de
razão.

Maria participa da redenção
precisamente como mulher. Como
tal, é a primeira a receber, conservar
e transmitir a Boa Nova; é em sua
feminilidade que o amor de Deus se
interioriza e aprofunda em medida
sem igual. “Aquela plenitude de
graça, concedida à Virgem de Nazaré
para chegar a ser Theotókos, significa
ao mesmo tempo, a plenitude da
perfeição do que é característico da



mulher, daquilo que é feminino” (MD,
5).

Em Maria, encontram-se completas,
na forma mais sublime, todas as
possibilidades da mulher. Por isso,
vivendo unida à Mãe de Deus,
imitando-a e procurando imitá-la, a
mulher desenvolve em grau máximo
a própria personalidade. Esta é uma
ideia que João Paulo II já havia
claramente formulado na Encíclica 
Redemptoris Mater (25/03/1987):
“Com efeito, a feminilidade acha-se
em uma relação singular com a Mãe
do Redentor (...). Pode-se, portanto,
afirmar que a mulher, olhando a
Maria, encontra nela o segredo para
viver dignamente sua feminilidade e
realizar sua verdadeira
promoção” (n. 46).

É bem sabido que certas correntes do
feminismo rejeitam veementemente
a imagem de Maria como ponto de
referência da realização da mulher,



acusando-a de haver oferecido no
passado um pretexto teológico à
tendência católica de colocar a
mulher em posições subordinadas[2].
Contra esta atitude, João Paulo II
sublinha a liberdade de Maria que
entrou com uma “participação
plena” de seu “eu pessoal e
feminino” naquela relação única com
Deus (MD, 49). Doou consciente e
voluntariamente todo seu ser físico e
espiritual a Deus, quando se definiu
a si mesma como a escrava do Senhor
(Lc 1, 38).

Reconhecer que uma interpretação
errônea dessa expressão pode
induzir à manutenção da mulher em
situações de subordinação, ao ponto
de fazer passar, como qualidades
femininas, a timidez e o ânimo
encolhido, não significa que a
virtude da caridade e da
disponibilidade para servir, tenham
que ser simplesmente liquidadas
como um fragmento de escravidão. A



rejeição do “serviço” coincide com
efeito com a exaltação prática do
egoísmo, quer dizer, com a atitude
espiritual que constitui a maior
ameaça à realização pessoal, tanto da
mulher como do homem. É
necessário, no entanto, sondar as
palavras em que Maria declara ser a
“serva” do Senhor em toda a sua
incomparável profundidade.

O Santo Padre sublinha, sobretudo,
que também Cristo se define a si
mesmo como “servo” (cfr. MD, 5).
Justamente no momento mais
intenso da declaração de sua missão
messiânica, afirma com
desconcertante simplicidade: “O
Filho do homem, com efeito, não veio
para ser servido e sim para
servir” (Mc 10, 45). Palavras que,
além de manifestar a intensa união
espiritual entre o Filho e a Mãe,
revelam como é excelsa a dignidade
de servir do homem[3].



Quem é capaz de dar-se livremente
aos outros, reflete em si a imagem de
Deus e realiza, portanto, a própria
humanidade com singular plenitude.
Isto é amplamente desenvolvido no
capítulo seguinte da Mulieris
dignitatem que trata da relação entre
ser pessoa e o serviço.

2. Pessoa, comunidade, dom de si

Já nas catequeses das quartas-feiras
de 1979 a 1981 sobre a Teologia do
Corpo, João Paulo II havia analisado
a fundo os três primeiros capítulos
do livro do Gênesis. Seguindo aquela
exegese, reafirma agora que os textos
sobre a criação do homem revelam
“a base imutável de toda a
antropologia cristã” (MD, 6).

Gn 1,27 afirma explicitamente que
Deus criou o homem – homem e
mulher – à sua imagem e
semelhança. Isto significa, em
primeiro lugar, que os dois sexos
possuem a mesma natureza de seres



racionais e livres; que ambos
receberam o mandato comum de
submeter a terra; e finalmente que
cada um dos dois tem uma relação
direta e pessoal com Deus. Quer
dizer, tanto o homem como a mulher
são pessoas: são – como repete
frequentemente o Papa citando a 
Gaudium et Spes (n. 24) – amados por
Deus “por si mesmos”, e nisto reside
sua dignidade (cfr. MD, 7, 10, 13, 18,
20, 30). A mulher não é, pois um ser
definido através do homem e em
função do homem. Não recebe do
homem a sua própria dignidade, mas
a possui originariamente em si
mesma.

Gn 2, 18-25 continua posteriormente
a ensinar as verdades fundamentais
sobre o homem. Narra a criação da
própria matéria, daquela costela, na
qual João Paulo II vê uma expressão
plástica da identidade da natureza
entre o homem e a mulher. Esta é
como o “outro eu” na humanidade



comum (MD, 6). A unidade dos dois
expressa assim, numa medida ainda
mais elevada, a semelhança com
Deus na medida em que, de certo
modo, reproduz aquela unidade na
distinção que existe de modo
supremo na Trindade.

A fé trinitária, aqui pressuposta pelo
Papa, afirma, com efeito, que a vida
divina é comunhão do Pai com o
Filho e o Espírito Santo, os quais
sendo Um Único e o mesmo Deus
Eterno e Onipotente, distinguem-se
realmente como Pessoas[4]. O Pai é o
que é pelo Filho. Sua “personalidade”
se realiza em ser Pai do Filho: está
em relação total e constitutiva com o
Filho, com o Qual, pelo Qual e no
Qual é. Da mesma forma, o Filho é o
que é pelo Pai. Sua “personalidade”
consiste em ser Filho do Pai e na
correspondência ao amor que recebe
eternamente d’Ele. É com o Pai, no
Pai e pelo Pai. E o Espírito Santo é o
Amor subsistente do Pai e do Filho;



procede de ambos como fruto da
relação Pai-Filho e, ao mesmo tempo,
misteriosamente, torna possível tal
relação. Por Ele, com Ele e n’Ele, o
Pai ama o Filho e o Filho ama o Pai.
Eis como o Espírito Santo consuma a
unidade e a diversidade na Trindade.

João Paulo II destaca que, embora
Deus tenha querido revelar-se em
seu desígnio de salvação, sobretudo
com nomes masculinos, isso não
significa que Ele pode ser concebido
segundo categorias finitas de
criaturas. N’Ele se baseiam todas as
perfeições das criaturas e, portanto,
não só a paternidade, mas também a
maternidade. O Santo Padre indica
muitos textos nos quais a Escritura
nos mostra os traços maternos do
Amor de Deus, que consola seu
próprio Filho (Is 66, 13), não O pode
esquecer (Is 49, 14-15), abraça-O
carinhosamente (Sl 131, 2-3), cuida
d’Ele e O nutre (Is 31, 20): “O amor de
Deus é apresentado em muitas



passagens como amor masculino de
esposo e pai (cfr. Os 11, 1-4; Jr 3, 4-19)
mas às vezes também como Amor
feminino de mãe” (MD, 8).

Alguns expoentes da teologia
feminista[5]. insistiram
frequentemente, recentemente e com
gosto, sobre a “feminilidade” de
Deus. Estas teses, mesmo
remediando indubitáveis lacunas da
teologia tradicional, nem sempre
conseguiram respeitar a justa
medida. João Paulo II parece aceitar
os detalhes mais relevantes que, por
outro lado, se podem já encontrar
nos autores dos primeiros séculos[6],
mas os harmoniza com a tradição da
Igreja. A descoberta do “rosto
materno” de Deus, tão querido para a
teologia de hoje, contribuirá
realmente para enriquecer os
contornos da imagem de Deus se não
obscurecer o aspecto paterno. Pode-
se, pois, afirmar que em Deus
encontramos tanto a



“masculinidade” como a
“feminilidade”, não, no entanto,
através de um processo de
humanização de estilo pagão, mas
analogicamente, como arquétipo
ideal, de modo exemplar e eminente
(cfr. MD, 8).

Ser pessoa à imagem e também à
semelhança de Deus significa,
portanto, para o homem, existir “em
relação” a outro e encontrar nisso
um novo eu na comunicação do
amor. Ser homem quer dizer 
comunhão interpessoal (cfr. MD, 7), já
que o ser humano não foi criado
sozinho, mas como homem e mulher
desde o princípio: “Na unidade dos
dois, o homem e a mulher são
chamados desde o princípio não só a
existir um ao lado da outra ou
também juntos; mas são também
chamados a existir reciprocamente
um para o outro” (MD7). Baseando-se
nesta observação, João Paulo II
esclarece que a ajuda da qual fala o



Gênesis é uma “ajuda recíproca” do
homem para a mulher e da mulher
para o homem. Os dois sexos se
ajudam a ser plenamente humanos.
A própria natureza os ordenou para
completar-se mutuamente, de modo
que cada um seja, no próprio âmbito,
superior ao outro. Ambos possuem
qualidades espirituais específicas,
como confirma a pesquisa médico-
psicológica moderna[7].

Por outro lado, a palavra “ajuda” é
levada por João Paulo II a significar o
fato de que a pessoa humana como
tal, homem e mulher, alcança sua
própria plenitude só no dom sincero
de si. Realiza-se em dar-se. Aqui está
o fundamento de todo o êthos
humano. A pessoa é, pois, revelação
de uma dignidade e de uma vocação
(cfr. MD, 7). Quanto às relações entre
os dois sexos, trazem consigo que o
homem e a mulher foram criados
para servir-se mutuamente, em



mútua e livre subordinação por
amor.

3. A mulher e o domínio masculino

Os textos do Gênesis sobre a situação
do homem e da mulher no
“princípio” contêm também a
explicação das desarmonias da
realidade: “O pecado se inscreve
precisamente neste princípio e se
revela como contraste e
negação” (MD, 9). Como recorda o
Concílio Vaticano II, a imagem de
Deus no homem, mesmo não tendo
sido apagada pelo pecado, foi
consideravelmente ofuscada (MD, 9)
[8]. A perda da íntima união
originária com o Criador implica
uma alteração na relação recíproca
entre os sexos. O homem e a mulher
se encontram um frente à outra e
inclusive a natureza se rebela contra
eles (cfr. MD, 9).

Quanto mais o homem se afasta de
Deus pelo pecado, tanto menos



reconhece que só pode realizar a
própria vida através da preocupação
pelo outro e menos respeita os outros
homens. João Paulo II observa que as
tristes consequências desta alteração
afetam sobretudo o sexo feminino: o
homem desrespeita a dignidade da
mulher e a priva de seus direitos,
degradando-a com frequência ao
fazê-la objeto de posse e de prazer. O
domínio e o utilitarismo substituem o
amor e o dom de si, com todas as
formas de traição à pessoa que estas
palavras encerram. O Santo Padre
condena energicamente as injustiças
à quais está exposta a mulher e
afirma que elas ferem também o
homem: pois quando ele ofende a
dignidade e a vocação da mulher
“age contra a própria dignidade
pessoal e a própria vocação” (MD,
10).

João Paulo II põe-se sem vacilações
ao lado dos que lutam pela igualdade
de direitos sociais e políticos das



mulheres. Também a propósito disto,
os ensinamentos do Concílio
Vaticano II são claros. O texto mais
famoso não se encontra naMulieris
Dignitatem, mas está naGaudium et
Spes, que por sua vez é citada 13
vezes na Carta Apostólica: “No
entanto, qualquer tipo de
discriminação dos direitos
fundamentais da pessoa, tanto no
campo social como no cultural, em
razão do sexo, da estirpe, da cor (...)
deve ser superado e eliminado, como
contrário ao desígnio de Deus”[9]. Em
outro lugar, o documento diz: “As
mulheres reivindicam a paridade
com os homens, não só de direito,
mas também de fato, onde ainda não
a alcançaram”[10].

Apesar de alguns abusos e da
unilateralidade, os movimentos pelos
direitos da mulher contribuíram
inegavelmente para significativos
progressos no desenvolvimento da
sociedade. Mas não se pode esquecer



que tais passos em frente são, apesar
de tudo, insuficientes, porque a
defesa da dignidade da pessoa
representa, em cada geração, uma
tarefa sempre nova para cada
homem e cada mulher (MD, 10). A
oposição das mulheres ao domínio
dos homens não deve levar à
“masculinização” e à deformação da
natureza feminina. Neste sentido,
Mons. Escrivá escreveu:
“Desenvolvimento, maturidade,
emancipação da mulher, não devem
significar uma pretensão de
igualdade – de uniformidade – uma 
imitação do modo de atuar
masculino: isso seria um logro, seria
uma perda para a mulher”[11]. A
igualdade não deve ser confundida
com a identidade, porque do
contrário a mulher perderia tudo o
que constitui “a sua riqueza
essencial”. “Os recursos pessoais da
feminilidade certamente não são
menores que os recursos da
masculinidade, mas são



diversos” (MD, 10); seu
desenvolvimento requer a libertação
de qualquer coação arbitrária (MD,
10).

Sobre as consequências do pecado
instaura-se, no entanto, a redenção
que, neste contexto, representa uma
reintegração da ordem original a um
nível superior, restituição da
dignidade da mulher e do homem.
Como Eva é “testemunha desde o
princípio”, Maria é “testemunha do
novo princípio e da nova
cultura” (MD, 11)[12]. Ela é “o novo
princípio da dignidade e da vocação
da mulher, de todas as mulheres e de
cada uma” (MD, 11). Tanto no início
como no momento crucial da história
da humanidade, encontramos uma
mulher que influi de modo
determinante no desenvolvimento da
história. A consideração desta
realidade poderia fazer desaparecer
definitivamente o costume de
designar a mulher como o sexo



“fraco” ou “passivo”. Seu papel no
destino da humanidade revelar-se-ia
decisivo, se ela realmente
desenvolvesse as virtualidades das
quais é depositária para a salvação
do mundo.

4. Cristo, supremo protetor da
mulher

Cristo oferece um testemunho
riquíssimo “do que a realidade da
redenção significa para a dignidade e
a vocação da mulher” (MD, 12).
Inclusive quem escuta com atitude
crítica o ensinamento da Igreja,
reconhece como Cristo “se constituiu,
perante seus contemporâneos,
promotor da verdadeira dignidade
da mulher” (MD, 12). Não é, pois,
uma casualidade o fato de o capítulo
sobre Cristo e as mulheres marcar o
núcleo central da Mulieris
Dignitatem: com efeito, é Cristo quem
oferece a norma e a medida da ação
dos seus discípulos.



O Santo Padre recorda com alguns
exemplos como Jesus restabelece a
ordem alterada pelo pecado, como
reconcilia o homem com Deus e com
os outros homens, como promove a
justiça acolhendo especialmente os
débeis. Entre os setores da população
mais expostos à injustiça destacam-
se, no judaísmo tardio, as mulheres,
às quais nem sequer era reconhecida
plenamente uma personalidade
madura. Pesquisas recentes
mostraram, entre outras coisas, que o
lugar da mulher na casa não era com
o marido, mas ao lado dos filhos e
dos escravos. O estudo da Lei lhes era
inclusive expressamente proibido.
Um famoso rabino formulou assim
esta proibição: “melhor queimar as
palavras da Torá, antes que confiá-
las a uma mulher”[13].

Cristo opôs-se radicalmente a
semelhante discriminação. A sua
conduta mostra-o não apenas
totalmente livre dos preconceitos



sociais da época, mas também
positivamente disposto a
testemunhar, através de relações
espontâneas e diretas, que Deus ama
qualquer criatura “por si
mesma” (MD, 13). No acolhimento de
Jesus às mulheres, os
contemporâneos não conseguiram
ver um testemunho da igualdade dos
dois sexos; assim, alguns se
escandalizaram; os próprios
discípulos “se maravilharam” (Jo 4,
27). Mas Ele tinha vindo liberar o
homem, e não se deixou limitar pelos
convencionalismos e considerações
de oportunidade, que teriam
desnaturalizado a sua missão
salvadora. Os motivos que fizeram de
Cristo “sinal de contradição” (Lc 2,
334) foram eminentemente
teológicos e faziam referência à sua
própria personalidade divina; mas
entre as razões de tão tenazes
oposições aparece a sua misericórdia
para com as mulheres e, em
particular, para com as que eram



consideradas “pecadoras públicas”.
Com relação a semelhantes situações,
João Paulo II sublinha a atualidade
do problema recordando o
perpetuar-se do juízo discriminatório
que ainda tende a fazer da mulher a
única culpada e condena-a a pagar
“sozinha”, enquanto esquece as
transgressões ou os abusos do
homem que a abandona com sua
maternidade, rejeita a própria
responsabilidade diante da nova vida
e não raramente a empurra ao
aborto (cfr. MD, 14).

E além de tudo isso, Cristo
compromete profundamente as
mulheres no plano da redenção,
chamando-as a colaborarem na
instauração do reino (MD, 15): fá-las
participantes da mensagem
evangélica não só através da
transmissão da fé, mas ainda lhes
confia um papel de destaque no
anúncio da salvação. É
impressionante naquele tempo que



Ele se entretenha em dialogar com as
mulheres sobre os mistérios de Deus.
E elas respondem-lhe mostrando
uma especial sensibilidade, que João
Paulo II define como “autêntica
ressonância da mente e do
coração” (MD, 15). É uma resposta de
fé que supera qualquer obstáculo e
oferece a prova definitiva do sim aos
pés da Cruz. Na hora suprema são as
mulheres que dão o testemunho mais
vigoroso de união com Cristo. “Nesta,
que foi a mais dura prova de fé e de
fidelidade, as mulheres se
mostraram mais fortes que os
apóstolos” (MD, 15).

Elas foram também as primeiras que
testemunharam a Ressurreição. Os
acontecimentos da manhã de Páscoa
confirmam que Cristo confia
sobretudo às mulheres o anúncio da
Boa Nova restituindo-lhes assim
plenamente a sua dignidade. Não
surpreende que a defesa da igual
dignidade dos filhos de Deus e da



“nova medida” alcançada em Cristo
pela peculiar vocação da mulher,
realizada pelo Santo Padre, no n. 16
da Mulieris Dignitatem, tenha levado
a chamá-la de um documento do 
feminismo cristão.

5. Maternidade física e
maternidade espiritual

A unidade e a igualdade do homem e
da mulher não anulam, no entanto, a
diversidade. Tendo insistido até aqui
na radical paridade dos dois sexos, o
Santo Padre busca, na segunda parte
da Carta Apostólica, as dimensões
específicas. A especificidade não está,
sem dúvida, na qualidade ou nos
dotes humanos que caracterizam a
um ou a outro. Com efeito, segundo
dados estatísticos, a maior ou menor
frequência com que os diversos
talentos aparecem nos homens ou
nas mulheres não nos diz nada
acerca das pessoas concretas.
Nenhum indivíduo é determinado



somente pelo sexo: além de ser
homem ou mulher, possui
disposições e aptidões próprias que
lhe conferem individualmente
condições para a atividade artística,
técnica, científica, social, etc.

A especificidade é, pois, bem mais
radical e consiste na maternidade ou
na paternidade (cfr. MD, 17). O Papa
fala longamente sobre a maternidade
como dimensão da vocação da
mulher (cfr. MD, 18), que implica
desde o início uma especial abertura
à concepção ou ao nascimento. Dessa
forma, a mulher se realiza
admiravelmente mediante um “dom
sincero de si” (MD, 18).

O homem, mesmo sendo pai,
encontra-se necessariamente fora do
processo da gestação e do
nascimento. A sua contribuição para
a paternidade comum é, inicialmente
menos comprometida com relação à
da mulher: daí as obrigações



especiais que surgem para ele com
relação à sua mulher. João Paulo II
afirma que o marido é devedor de
sua esposa e recorda que “nenhum
programa de igualdade de direitos
das mulheres e dos homens é válido
se isto não é tido em conta de modo
essencial” (MD, 18). A sensibilidade
de cada um deverá prever como tais
deveres serão efetivados, mas não
parece fora de lugar prever uma
colaboração do homem nas tarefas
domésticas, como por outro lado a
mulher colabora no sustento
econômico da família.

A maternidade não é apenas um
processo fisiológico. É sobretudo um
acontecimento que envolve o ser da
mulher em sua mais íntima raiz e
corresponde à inteira estrutura
psicofísica da feminilidade. O
documento pontifício conclui por
isso que o “modo único de contato
com o novo homem que está se
formando, cria, por sua vez uma



atitude para com o homem – não só
para com o próprio filho, mas para
com o homem em geral – tal que
caracteriza profundamente toda a
personalidade da mulher” (MD, 18).
A antropologia filosófica[14] e as
ciências experimentais recentes
confirmam, por exemplo, que a
mulher oferece uma contribuição
mais concretamente humana às
relações interpessoais: ela possui
uma capacidade toda sua de
descobrir o indivíduo na massa e de
promovê-lo como tal. “Deus – afirma
João Paulo II – lhe confia de uma
maneira especial o homem, o ser
humano” (MD, 30). Subtrair o
indivíduo do anonimato da
sociedade massificada, salvá-lo da
fria tirania das tecnologias, protegê-
lo em um contexto de relações
pessoais, tudo isto é missão e
conquista da mulher[15].

Isto não significa, no entanto, que as
mulheres criem um mundo mais



humano só com a sua presença e
mais do que os homens. A nossa
sociedade só poderá mudar se ambos
os sexos souberem acolher o convite
do Papa para dar vida a uma nova
cultura, marcada pela compreensão,
o amor, o dom de si e aquela
recíproca atitude de serviço que
Deus inscreveu em cada um deles no
princípio da criação e da redenção
(MD, 18). Mas, em tudo isto a mulher
tem muito a oferecer (cfr. MD, 3) e o
homem, na medida em que está por
natureza mais distante da vida,
muito que aprender. O que adquire
uma especial aplicação à paternidade
no período pós-natal (MD, 18).

João Paulo II descreve a educação
dos filhos como dimensão espiritual
da paternidade, na qual os dois
cônjuges são igualmente
responsáveis. A mulher é, no
entanto, de alguma forma, a
“primeira educadora” dos filhos (MD,
19). Daí se deriva, entre outras coisas



que, inclusive, as legítimas
aspirações à emancipação parecem
enganosas, se dirigidas unicamente
no âmbito exterior à casa. Seguindo o
Concílio Vaticano II[16], o Papa
reivindica a necessidade de
reconhecer o valor do empenho
doméstico e educativo das mães (cfr.
MD, 18). É a mãe, com efeito, que
lança os alicerces da formação “de
uma nova personalidade humana”
com a assiduidade dos seus cuidados
nos primeiros anos do
desenvolvimento. Se a maternidade
também mostra, no sentido biofísico,
uma aparente passividade, é, no
entanto, sumamente criativa do
ponto de vista ético e psicológico: o
homem não aprende de outra forma
a amar, a perdoar, a ser fiel. Como
mãe, portanto, a mulher “possui uma
precedência específica sobre o
homem” (MD, 19).

Ninguém poderá, pois, considerar
fora de lugar, a chamada que se



levanta de tantos lugares para que a
mulher seja adequadamente
protegida pelo legislador em sua
mais necessária atividade específica
e que seu compromisso na família
receba o necessário reconhecimento
econômico e sócio-político[17].
Emancipação vem então a significar
para a mulher “possibilidade real de
desenvolver plenamente as virtudes
próprias; as que tem em sua
singularidade e as que tem como
mulher. A igualdade perante o
direito, a igualdade de oportunidades
em face da lei, não suprime, antes
pressupõe e promove essa
diversidade, que é riqueza para
todos”[18].

Passando da dimensão natural à
sobrenatural da educação, a tarefa
da mulher pode ser delineada
afirmando que, como ela (cada
mulher) recebe o próprio filho de
Deus (na medida em que a geração é
sempre participação no ato criador),



assim o filho (cada filho) existe em
última instância para Deus. Neste
sentido cada mulher participa de
algum modo, na aliança definitiva
estabelecida por Deus com Maria:
porque cada mulher contribui para a
temporalidade e a eternidade de seu
filho. Assim, a maternidade
“entendida à luz do Evangelho, não é
só da carne e do sangue (...). Com
efeito, são os nascidos de mães
terrenas (...)que recebem do Filho de
Deus o poder de se tornarem filhos
de Deus (Jo 1,12)” (MD, 19).

6. A virgindade pelo Reino dos céus

Há uma segunda dimensão
constitutiva do desenvolvimento da
personalidade feminina que João
Paulo II analisa em Mulieris
Dignitatem: o celibato, a virgindade
“pelo Reino dos Céus” (MD, 17).
Poucas realidades cristãs chocam
como esta com os costumes de uma
sociedade permissiva e consumista,



na qual os comportamentos ditados
pela sensualidade e o egoísmo se
generalizaram. Também hoje, no
entanto, na virgindade “pelo Reino
dos Céus”, é que se dá, de modo
insubstituível a experiência vital da
plenitude do amor. Como o Papa já
havia feito na sede de Cracóvia[19],
dedica amplo espaço em sua própria
pregação para ilustrar o sentido da
virgindade na consciência cristã[20] e
a Mulieris Dignitatem confirma-o
com especial profundidade.

A escolha do celibato também
introduz o homem e a mulher no
mistério esponsal da união com
Cristo e a Igreja. A Carta Apostólica
sublinha que a virgindade os projeta
numa entrega cheia de amor a um
Tu, na qual se encontra a totalidade
do dom de si que caracteriza o
matrimônio, mas de modo diverso:
nela cada um, separadamente, põe-se
em relação direta e pessoal com
Cristo vivo e presente. Homem e



mulher entregam-se exclusivamente
a si mesmos a quem primeiro se
entregou a cada ser humano,
amando-o “até o fim” (cfr. Jo 13,1). A
pessoa humana amada por Deus até
tal extremo “entrega-se a Ele e só a
Ele”[21], e o Papa esclarece: “isto não
pode ser comparado com o simples
celibato porque a virgindade não se
restringe ao simples ‘não’, mas
contém um profundo ‘sim’ na ordem
esponsal: dar-se por amor de modo
total e indiviso” (MD 20).

A vocação para o celibato é
profundamente pessoal, concreta,
única (MD 21). Nela o homem e a
mulher realizam-se plenamente
como pessoas: a feminilidade e a
masculinidade entram plenamente,
com todas as suas qualidades e
fraquezas, em relação com Cristo, e
se abrem possibilidades e
perspectivas novas. Na plena
comunhão do eu com o Tu divino, o
coração humano é cumulado pela



superabundância do amor, que se dá
até abraçar a humanidade inteira. A
mulher que renunciou à
maternidade física poderá
compreender mais rapidamente às
exigências da maternidade
espiritual, já que também esta
pertence à sua interioridade mais
profunda (cfr. MD, 21). Como uma
mãe ama em primeiro lugar o
marido e os próprios filhos, assim a
mulher que se deu inteiramente a
Deus na virgindade, torna-se capaz
de oferecer a própria vida por todos.
O grau de tal entrega depende da
profundidade vital de sua união com
Cristo. E se consuma também no
dirigir-se espontaneamente aos mais
fracos, aos indefesos, aos inocentes, e
aos culpados, abandonados por uma
sociedade cada vez mais competitiva.
Neste contexto, João Paulo II recorda
os grandes méritos históricos das
ordens femininas, que se
distinguiram pela aceitação da
maternidade espiritual a favor dos



marginalizados (cfr. MD, 21):
exemplos eloquentes de como,
dando-se aos outros, por amor a
Cristo, a mulher alcança uma
realização frequentemente heroica
da própria vocação e oferece um
testemunho vivo de papel
insubstituível da feminilidade. O
celibato pelo Reino dos Céus põe-se
assim em estreita relação com a
fecundidade do matrimônio:
“Existem, por conseguinte, muitas
razões para ver nestes dois caminhos
diversos – duas vocações diversas de
vida da mulher – uma profunda
complementaridade e até uma
profunda união no interior do ser da
pessoa” (MD, 22).

7. A Igreja, Esposa de Cristo

A Mulieris Dignitatem apresenta
amplamente a missão eclesial da
mulher, tendo em conta que a Igreja
não é uma sociedade como as outras,
mas um mistério cuja mais profunda



compreensão excede as
possibilidades humanas.

A Igreja é termo feminino, também
consolidado entre outras coisas pela
célebre analogia paulina que faz dela
a Esposa de Cristo (cfr. Ef 5,23-32).
Como sujeito coletivo, compreende
obviamente homens e mulheres de
modo que o feminino surge aqui
como “símbolo do humano” (MD, 25).
Não é o homem com seu espírito
ativista, mas a mulher com sua
abertura à vida, que representa em
seu próprio ser a natureza da Igreja:
acolhida do homem por parte de
Deus e comunhão íntima com Cristo.

E o sacerdócio? A resposta do Santo
Padre não dá lugar a nenhum
possível equívoco a este propósito.
Pode-se deduzir então que não tem
sentido fazer depender a questão da
dignidade da mulher do sim ou do
não a seu acesso ao sacerdócio
ministerial[22]. É sabido que alguns



setores da opinião pública,
sensibilizados pela emancipação da
mulher e pela igualdade de direitos
entre os dois sexos, entenderam
como uma espécie de discriminação
o fato de que, na tradição católica, o
sacerdócio ministerial seja reservado
aos homens. João Paulo II, fazendo-se
eco da declaração Inter insigniores da
Congregação para a Doutrina da Fé
(1976), argumenta fundamentando-
se na conduta mantida a este
respeito pelo próprio Cristo: mesmo
tendo-se oposto radicalmente, até
desafiar a prática social dominante, e
seus propugnadores, a qualquer
discriminação contra a mulher,
ordenou sacerdotes somente os
homens e o fez “com a mesma
liberdade com que, em todo o seu
comportamento, pôs em destaque a
dignidade e a vocação da mulher,
sem se conformar ao costume
dominante e à tradição sancionada
também pela legislação do
tempo” (MD, 26). Os Apóstolos



atuaram atendo-se ao exemplo do
Mestre e a Igreja sempre sentiu o
dever de seguir fielmente o que
Cristo e a comunidade apostólica
fizeram. O cristianismo, com efeito,
é, em muitos sentidos, uma
comunidade histórica[23]: as atuações
de Cristo não representam apenas
um ponto de partida, mas têm um
conteúdo normativo, que define para
sempre os seus traços fundamentais.

Poder-se-ia inclusive imaginar um
eventual modo de atuar diferente de
Cristo, e talvez isto não estivesse em
contraste com o resto da economia
sacramental nem com a forma global
da redenção. Mas é inegável que, de
fato, o plano de Deus seguiu seu
caminho, muito distinto e bem
determinado. Esse plano revelou-se
num momento concreto da história e
em circunstâncias específicas, mas o
seu caráter é permanente[24]. A razão
pela qual a mulher não pode receber
a ordenação sacerdotal não deriva



pois, da racionalidade humana,
porque ascende a uma dimensão
infinitamente mais profunda que só
pode ser explicada e aceita pela fé.

A referência do sacerdócio ao
homem acha-se enraizada no próprio
centro da substância do ministério
da Igreja. Quando o sacerdote exerce
o ministério, não atua em nome
próprio, mas in persona Christi. Em
sua natureza de homem, representa
Cristo, Esposo da Igreja como autor
da graça (cfr. MD, 26). O que não
implica que sejam proibidas à
mulher funções relevantes na Igreja,
como esclareceu o Concílio Vaticano
II, por exemplo, no n.9 do decreto 
Apostolicam actuositatem: “Posto que
além disso, em nossos dias as
mulheres tomam parte cada vez mais
ativa em toda a vida social, é de
grande importância que ela participe
cada vez mais amplamente nos
vários campos de apostolado da
Igreja”. Por outro lado, a doutrina do



sacerdócio comum dos fiéis mostra
que na Igreja não se dá uma
discriminação da mulher com
relação ao homem, mas antes uma
complementaridade de funções e
condições (cfr. MD, 27).

8. A dignidade da mulher e a
ordem do amor

A necessidade do sacerdócio
ministerial ou hierárquico e a sua
excelsa dignidade estão
evidentemente fora de discussão, o
que não representa, no entanto, o
ápice da Igreja de Deus. João Paulo II
detém-se em outra hierarquia, que
transcende infinitamente a primeira
em importância: a hierarquia da
santidade que, apesar de escondida a
nossos olhos, possui uma eficácia
histórica superior a qualquer
avaliação (cfr. MD, 27). Neste
contexto, o Santo Padre examina a
dimensão mariana e apostólica –
petrina -- da Igreja, explicando que o



exemplo de santidade provém de
Maria para todos os cristãos, antes e
mais do que dos Apóstolos. Nela,
Virgem e Mãe ao mesmo tempo, (MD,
17) a Igreja adquiriu já a própria
plenitude. E, já que Ela é modelo
também dos Apóstolos, segue-se que
todos os sacerdotes devem recorrer à
escola de Maria: uma mulher que
não foi investida da ordem
sacerdotal, mas que justamente
veneramos como Mãe da Igreja (cfr.
MD, 27).

Maria supera e precede todos os
cristãos no caminho da santidade. É
o modelo da perfeita semelhança
com Deus que, na vida intratrinitária
como no mistério salvífico, revelou-
se como Amor que se entrega a si
mesmo (cfr. MD, 29). Nela, a mulher
compreende que “não pode se
encontrar a si mesma senão doando
amor aos outros” (MD, 30). E isto vale
para qualquer criatura humana[25]. O
aprofundamento de tal missão leva o



Santo Padre a voltar, na conclusão do
documento, ao ideal cristão de
serviço. A moral ensinada por Jesus
implica uma mudança completa do
valor mundano do poder ao da
humildade, que está, na verdade,
muito mais em consonância com as
exigências fundamentais da natureza
humana. Só quem ama, homem ou
mulher, pode notar a existência dos
outros e ajudar efetivamente; só
quem ama pode aliviar os
sofrimentos. O amor torna sensível e
forte, humilde e seguro, livre e
obediente ao mesmo tempo; e faz
assumir a responsabilidade para um
futuro mais humano.

A visão do Apocalipse culmina com a
aparição de Maria, vencedora na luta
contra o mal, na qual o Santo Padre
vê o cumprimento definitivo da
dignidade e da vocação da mulher
(cfr. MD, 30). No combate contra o
pecado, que se propõe como luta pelo
ser humano e pela sua realização



definitiva em Deus, a mulher é
chamada a construir a civilização do
amor com a sua força espiritual e
moral.

Jutta Burggraf

[1] Cfr. Elenchus definitivus
propositionum, em “La
Documentation Catholique”, 21
(1987) 1088-1100.

[2] Cfr. C. HALKES, Gott hat nicht nur
starke Söhne, Güttersloh 1980, p. 117.

[3] O argumento está também
desenvolvido na Encíclica Redemptor
hominis, 4-III-1975, n. 21.

[4] Cfr. SÃO THOMAS DE AQUINO, S.
Th. I, qq. 28-38; SANTO ALBERTO
MAGNO, S. Th. I, tr 9, qq. 37 ss; Ed.
Col. (1951 ss), 34, 1.



[5] Cfr. M. DALY, Jenseits von
Gottvater, München 1980 (Boston
1973).

[6] Cfr. CLEMENTE DE ALEXANDRIA, 
Quis dives salvetur? 37, 2 ss: PG 9, 642
ss.

[7] Cfr. B. FLAD-SCHNORRENBERG, 
Der wahre Unterschied. Frau sein-
angeboren oder angelernt? Freiburg
1978 ; F. MERZ, 
Geschleschtsunterschiede und ihre
Entwicklung. Lehrbuch der
differenziellen Pyschologie III,
Göttingen 1979 ; E. SULLEROT, die
Wirklichkeit der Frau, Paris 1978.

[8] Cfr. CONCÍLIO VATICANO II, Const.
Past. Gaudium et Spes, n. 13.

[9] Ibid., n. 29

[10] Ibid., n. 9; cfr. também MD, 1

[11] JOSEMARIA ESCRIVÁ, Entrevistas
com Mons. Josemaria Escrivá, n. 87.



[12] Cfr. SANTO AMBRÓSIO, De
institutione virginum, V, 33: PL 16,
313.

[13] Cfr. G. SIEGMUND, Die Stellung der
Frau in der Welt von heute, Stein am
Rhein 1981, p. 54.

[14] Cfr. G. VON LE FORT, Die ewige
Frau, 14ªed. München 1950.

[15] Já na Encíclica Redemptor Mater,
n. 46, João Paulo II havia tirado da
contemplação da figura de Maria
estas qualidades como
especificamente femininas.

[16] Cfr. CONCÍLIO VATICANO II, Const.
Past. Gaudium et Spes, n. 52; JOÃO
PAULO II, Exhort apost. Familiaris
consortio, 22-XI-1981, n.23.

[17] Cfr JOÃO PAULO II, Litt. enc. 
Laboren exercens, 14-IX-1981, n. 19.

[18] Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, cit. N. 87.



[19] Cfr. K. WOJTYLA, Liebe und
Verantwortung ???.

[20] JOÃO PAULO II, Die Erlösung des
Leibes. Katechesen 1981-1984,
Vallendar 1985.

[21] Cfr. K WOJTYLA, Liebe und
Verantwortung, cit, p. 21.

[22] J. RATZINGER, La donna, custode
dell’essere umano, em “L’Osservatore
Romano, 6-X-1988.

[23] Cfr. CONGREGAÇÃO PARA A
DOUTRINA DA FÉ, Decl. Inter
Insigniores, 15-X-1976, n. 4: AAS 69
(1976) 98 – 116.

[24] Cfr. J. RATZINGER, Das
Priestertum des Mannes: ein Verstoss
gegen die Rechte der Frau? Em “Die
Sendung der Frau in der Kirche”
Kevelaer 1978, p. 88.

[25] Cfr. CONCÍLIO VATICANO II, Const.
Past. Gaudium et Spes, n. 24; JOÃO



PAULO II, Exhort. apost. Familiaris
Consortio, n.22.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/para-um-
feminismo-cristao-reflexoes-sobre-a-
carta-apostolica-mulieris-dignitatem/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/para-um-feminismo-cristao-reflexoes-sobre-a-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/
https://opusdei.org/pt-br/article/para-um-feminismo-cristao-reflexoes-sobre-a-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/
https://opusdei.org/pt-br/article/para-um-feminismo-cristao-reflexoes-sobre-a-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/
https://opusdei.org/pt-br/article/para-um-feminismo-cristao-reflexoes-sobre-a-carta-apostolica-mulieris-dignitatem/

	Para um feminismo cristão: reflexões sobre a Carta Apostólica “Mulieris Dignitatem”

