
opusdei.org

Para São Josemaria a
liberdade era
sempre de capital
importância

Fé e liberdade, no
entendimento hoje amplamente
divulgado, apresentam
antagonismos insuperáveis.
Porém, a verdade é justamente
o contrário. Fernando Ocáriz,
Prelado do Opus Dei, na sua
carta pastoral de janeiro de
2018, dá um testemunho claro
dessa afirmação.

25/07/2018



As palavras da Carta Pastoral
atingem profundamente a alma de
todos os leitores, não deixando
indiferente ninguém que as leia
sinceramente. Nota-se
imediatamente que cada frase, cada
palavra está marcada pelo Espírito
Santo, pelo espírito da liberdade.
Quase se pode tocar. “Sigo aqui os
ensinamentos de São Josemaria, que
toda a sua vida foi um amante da
liberdade”, escreve Fernando Ocáriz.
A carta tem como data 9 de janeiro,
aniversário do Fundador. Para São
Josemaria, a liberdade era sempre de
capital importância: “Não me canso
de repetir, que uma das
características mais evidentes do
espírito do Opus Dei é o seu amor à
liberdade e à compreensão”[1].

Não foi por acaso que o chamado de
Deus recaiu sobre Josemaria Escrivá.
Nos anos 20, já se manifestava no
mundo ocidental uma crescente
visão materialista do mundo. Os

https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/


sistemas totalitários propagavam-se,
as novas realizações tecnológicas
levavam o homem a acreditar que
era dono do seu próprio destino.
Uma produção que se acelerava a
toda a velocidade e um consumo
sempre crescente fizeram nascer a
esperança de que o mundo se
deixasse remodelar de acordo com os
desejos pessoais.

As metrópoles, com as suas tentações
reluzentes, a apresentação de uma
leveza do ser de opereta e o
crescente anonimato, para o qual a
sociedade massificada empurrava o
indivíduo agora sem nome próprio –
tudo isto parecia ser um forte
progresso, que punha na sombra
tudo o que havia até então e criava
um mundo de lojas com ofertas
multicolores onde cada um só
precisava aceder ao que lhe
agradasse.



Esta visão do mundo foi apoiada por
movimentos sociais que eram
protegidos por uma imprensa de
manchetes, independentemente de
se basearem em erros humanitários,
libertários, socialistas ou
nacionalistas. No início do séc. XX, a
onda de escândalos e libertinagem
conheceu o seu primeiro grande
incremento. Tudo se diluía no
nervosismo do charleston e do
consumo. Os templos do cinema e os
teatros de variedades davam ao
homem a agradável ilusão de ser o
centro de todos os seres, sem ter de
se preocupar com nada a não ser
com os seus próprios desejos, e muito
menos com ser de qualquer modo
responsável. Slogans de ‘chicletes’
tais como “Permitido é o que agrada”
ou “só se vive uma vez” vêm dessa
época. A liberdade parecia ter se
tornado uma mercadoria, negociável
de acordo com o critério de cada um,
para usufruir conforme o próprio
prazer. Tanto o comunismo como o



nacional-socialismo utilizaram esta
pequena palavra “liberdade” para
desvalorizar completamente o seu
significado: usada em canções de
guerra, calcada por botas de marcha
– uma semente tornou-se nada. Nos
anos 20, o choque do moderno pôs a
descoberto claramente, pela primeira
vez que liberdade se torna um termo
sem sentido, porque falta o principal,
o elemento do amor divino. Fica
então como o fogo da chama de
Prometeu, um rápido fulgor sem
reflexo.

Precisamente nesses tempos, São
Josemaria recebeu de Deus a
incumbência de fazer o Opus Dei.
Não foi acaso. De qualquer modo, o
Fundador do Opus Dei deu, desde o
início, grande valor ao fato de a Obra
não se ter devido às necessidades de
uma determinada época ou mesmo
de um país, mas antes ser
“universal”, uma vez que a sua
missão consistia em abrir novamente



a todos os cristãos o caminho da
santificação do quotidiano.
Precisamente assim era a Obra,
assim é hoje e continuará a ser no
futuro um cintilar de esperança no
céu cinzento de qualquer
materialismo de negação espiritual.
“Quem não sabe que é filho de Deus
desconhece a sua verdade mais
íntima”[2], contrapôs o santo
Fundador ao materialismo. Pois a
liberdade de todas as aspirações
meramente mundanas significa
sempre uma libertação de qualquer
coisa. Pretende, como a Revolução
Francesa, uma insurreição rebelde.
Acompanham-na força,
arbitrariedade e arrogância. Ora
como poderíamos ser livres se nos
separassem de Deus? Só Deus pode
oferecer a verdadeira liberdade, que
é sempre para algo e se distingue
profundamente de todos os esforços
meramente humanos, que sempre
têm de ficar presos no processo, pois
não conseguem de modo algum



atingir a plenitude. Não se trata, e
isto se torna claro em São Josemaria
desde o início, de um conceito
qualquer de liberdade, mas do fato
de termos sido chamados à
Liberdade. Porém, esta liberdade não
é um fim em si própria, tem de ser
sempre ligada a Deus, pois ela é o
resumo do amor divino. “Deus fez-
nos capazes de escolher e querer o
bem, e de responder com amor ao
seu Amor”, escreve o Prelado na sua
carta de janeiro e, referindo-se ao
livro Cristo Que Passa, assinala que a
palavra de Deus é, desde o princípio,
um apelo vibrante ao nosso amor
pela liberdade: “A própria Criação é
uma manifestação da liberdade
divina”, pois Deus “não quer
escravos, mas sim filhos”[3].

Como gostamos de esquecer o fato de
que o Criador nos criou para Ele – e
em total liberdade. Livres em tudo o
que fazemos. Santo Agostinho assim
o descreve: “Ama e faz o que



quiseres”. Não se trata do “Faz o que
quiseres” do Mago Negro, com que
tantas vezes nos encontramos na
cultura popular dos nossos dias. Nos
nossos desejos infantis de
independência, muitas vezes
sonhamos ser omnipotentes. Mas o
elemento decisivo, que realmente
importa, não é fazer por causa do
nosso ego, mas fazer por causa do
Amor. Não se trata da execução de
empreendimentos egoístas, mas do
cumprimento da vontade de Deus. A
verdadeira liberdade manifesta-se
em primeiro lugar na
disponibilidade para fazer o que
Deus quer de nós. A nossa filiação
divina manifesta-se apenas se a
nossa liberdade se puder
desenvolver com toda a força que
Deus nela colocou. “Não é
emancipando-nos da casa do Pai que
somos livres, mas sim abraçando a
nossa condição de filhos”, lê-se na
carta de mons. Ocáriz.



A alegria também é um sinal da
liberdade de espírito. Com esta
convicção, disse o fundador do Opus
Dei: “No terreno humano, quero
deixar-vos em herança o amor à
liberdade e o bom humor”[4]. Amor
à liberdade e bom humor? O que
parece ser um paradoxo revela,
numa análise mais atenta, uma
grande coincidência. Quem não vê a
alegria da criação divina, quando se
abre livre uma floração primaveril?
A radiante beleza que nos domina,
quando contemplamos um céu cheio
de estrelas? Ou talvez tão somente a
maravilhosa alegria das crianças
brincando, o seu sorriso jovial, o seu
imediatismo, a sua proximidade
natural de Deus? Tudo isto nos sorri,
nos oferece uma alegria natural,
precisamente a alegria da Criação.

Há ainda outro aspecto que define a
nossa liberdade. O Prelado do Opus
Dei destaca que a obediência a Deus
não só é um ato livre, mas é, além



disso, um ato libertador. As histórias
da Bíblia estão cheias de exemplos:
Caim e Abel, Abraão e Isaac, e
naturalmente a tentação no Paraíso.
Quando o homem rejeita o amor de
Deus, deixa imediatamente de ver a
ligação com o amor divino. Ou sente
as suas próprias limitações, que
erradamente atribui a um veredicto
de Deus: “Quero toda a minha
liberdade! / Encontre eu a menor
restrição, / transforma-se-me o
Paraíso / em Inferno e prisão”[5],
escreve Heine. Este misto de vaidade
ferida, desafio de adolescente e
arrogância narcisista traduz um
exemplo eloquente do mal-estar
espiritual de que o nosso mundo
atualmente sofre. Talvez seja um dos
erros de interpretação mais
grosseiros dos nossos intelectuais
criadores de opinião, que vejam na
religião uma camisa de forças
espiritual, quando afinal a liberdade
religiosa garante a maior liberdade
intelectual possível. Contudo, o



paradoxo central da fé é dificilmente
compreensível para a maioria de
hoje, designadamente que o segredo
da felicidade pode residir em
renunciar ao direito à felicidade e
entregar-se totalmente nas mãos
amorosas do Pai. A nossa fraqueza
humana pode parecer sancionada
pelo alegado domínio sobre a
natureza, mas o avanço da ciência
algum dia terá de se render diante
das fronteiras desse progresso. A
humildade continua a ser o motor de
toda a liberdade. Não há outro
caminho.

O que é válido quanto à definição
filosófica é ainda mais válido para a
nossa vida. Trata-se afinal de fazer
tudo para a santificação. O Prelado
do Opus Dei cita uma carta de São
Josemaria: “Não é legítimo pensar
que só é possível fazer com alegria o
trabalho de que gostamos”[6]. Tudo o
que fazemos só fica meio feito se não
for realizado por amor. E o amor é,



como se disse, uma manifestação da
liberdade. O espírito do Opus Dei
vive precisamente desta liberdade. A
obediência é o processo elementar
através do qual a liberdade total
cristaliza, enquanto é vitalizado o
desejo mais íntimo da nossa alma, o
qual mal percebemos. Olhando para
a Virgem Maria vê-se perfeitamente
como se fortalece esta forma interior
de liberdade: “Faça-se em mim
segundo a tua palavra! –, o fruto da
melhor liberdade: a de decidir-se por
Deus” lê-se em Amigos de Deus. De
maneira idêntica se exprime
maravilhosamente o Papa Francisco:
“De Maria, cheia de graça,
aprendemos que a liberdade cristã é
algo mais do que a mera libertação
do pecado; é a liberdade que abre
para um novo modo espiritual de
considerar as realidades terrenas, a
liberdade de amar a Deus e aos
nossos irmãos e irmãs com um
coração puro e viver na jubilosa



esperança da vinda do Reino de
Cristo”[7].

Nestes tempos em que muitas
pessoas se sentem desiludidas e
simultaneamente omnipotentes,
parece que a palavra viva de Deus
desaparece sob a ilusão de domínio
do Homem. As aparências iludem,
pois o impulso para a verdadeira
liberdade atenua sempre a
autossatisfação intelectual. Mesmo se
muitas vezes o conseguirmos
reprimir, o afastamento da
confortável ideia de que os nossos
objetivos humanos deviam coincidir
com a vontade de Deus, não leva
senão a uma limitação mental e
emocional. “Todas as promessas de
libertação que se sucedem ao longo
dos séculos são verdadeiras na
medida em que se alimentam da
Verdade sobre Deus e o ser humano”,
escreve o Prelado do Opus Dei na
carta pastoral. “A Verdade é uma
Pessoa: Jesus, Caminho, Verdade e



Vida”. Só isso exprime claramente a
verdadeira liberdade.

Burkhardt Gorissen

[1] São Josemaria, Carta 31.05.1954,
nº 22.

[2] Amigos de Deus, nº 26.

[3] É Cristo Que Passa, nº 129.

[4] São Josemaria,Carta 31.05.1954,
nº 22.

[5] Heinrich Heine, Adam der Erste.

[6] São Josemaria, Carta 29.12.1947,
nº 106.

[7] Papa Francisco, Homilia,
15.08.2014.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/para-sao-
josemaria-a-liberdade-era-sempre-de-

capital-importancia/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/para-sao-josemaria-a-liberdade-era-sempre-de-capital-importancia/
https://opusdei.org/pt-br/article/para-sao-josemaria-a-liberdade-era-sempre-de-capital-importancia/
https://opusdei.org/pt-br/article/para-sao-josemaria-a-liberdade-era-sempre-de-capital-importancia/
https://opusdei.org/pt-br/article/para-sao-josemaria-a-liberdade-era-sempre-de-capital-importancia/

	Para São Josemaria a liberdade era sempre de capital importância

