
opusdei.org

Para iluminar, ter o
fogo aceso:
Matrimônio e
celibato apostólico
(2)

Viver como Cristo, tanto no
matrimônio como no celibato,
leva a acolher um estilo de vida
novo que o Espírito Santo nos
oferece: um amor fecundo, um
coração limpo e uma opção
pelas riquezas de Deus e pelo
cuidado dos mais necessitados,
no estilo do Evangelho.



30/06/2025

Em meados dos anos cinquenta
depois de Cristo, Suetônio escreve
que o imperador Cláudio “expulsou
[de Roma] os judeus que,
impulsionados por Cresto,
provocavam altercações com
frequência”[1]. Aos olhos da
autoridade romana, afirmavam que
Cristo estava vivo, embora os de
Jerusalém insistissem em que havia
morrido crucificado: tratava-se dos
cristãos procedentes da Judeia que
possivelmente tinham ido à capital
do império para anunciar Jesus
ressuscitado. Eles compreenderam
que não eram só os dozes apóstolos
que estavam chamados a realizar
aquela missão, mas todos os
discípulos de Cristo de todos os
tempos. Isso São Paulo recorda a
uma das primeiras comunidades:
“Sois uma carta de Cristo” – diz-lhes –



que foi redigida em vossos corações
‘com o Espírito de Deus vivo’” (2 Cor
3,3). Todos eram chamados a ser,
com sua vida, uma mensagem para
os outros, escrita pelo próprio Cristo.

Naquele grupo muitos eram casados,
como “o centurião Cornélio, que foi
dócil à vontade de Deus e em cuja
casa consumou-se a abertura da
Igreja aos gentios (At 10, 24-48);
Áquila e Priscila que difundiram o
cristianismo em Corinto e em Éfeso e
que colaboraram no apostolado de
São Paulo (At 18, 1-26); Tábita, que
com sua caridade assistiu os
necessitados de Jope (At 9, 36)”[2].
Muitos outros, pelo contrário, não
abraçavam o matrimônio por
diferentes razões, entre elas, ter
recebido o dom do celibato, com uma
chamada a unir-se também a esse
aspecto da vida de Jesus. É o que
relata Galeno – um famoso médico
pagão – por volta do ano 200 que
também “há entre eles mulheres e



homens que se abstiveram da união
sexual por toda sua vida”[3]. O que
também, na mesma época, São
Justino testemunha: “Muitos homens
e mulheres, já septuagenários,
cristãos desde a juventude,
conservam-se virgens”[4]. O que havia
de novidade na mensagem ou no
estilo de vida daqueles cristãos,
casados e solteiros, viúvos e
celibatários, que fizeram temer o
próprio imperador?

Viviam sob uma nova lei

“Ide, pois, e ensinai a todas as
nações; batizai-as em nome do Pai,
do Filho e do Espírito Santo” (Mt 28,
19): com esta frase o Senhor envia os
apóstolos – e continua enviando-nos
– a todo o mundo. Jesus acrescentou,
além disso, que aonde fossem,
ensinassem “a observar tudo o que
vos prescrevi” (Mt 28,20). Se estas
palavras chegaram aos ouvidos do
imperador Cláudio, seria



compreensível que ele se enchesse de
nervosismo, pois Jesus Cristo estava
estabelecendo uma nova lei, que, ao
que parece, afetava qualquer
território, inclusive o dele. O
mandamento de Cristo, no entanto,
era muito diferente do que talvez o
imperador imaginasse: a lei dos
discípulos – que os distinguiriam se a
vivessem – não era outra, senão
amar como Ele mesmo amou.

Jesus definiu essa lei peculiar como o
“mandamento novo” (cfr Jo 13, 34) e,
em boa medida, é sempre novo, pois
não é simples aprender a amar
assim. Se observarmos à nossa volta,
há muitos cantos de sereia que nos
convidam a viver de outra forma, a
amar ídolos, interiores ou exteriores.
E se olharmos dentro de nós,
também existem motivos de sobra
para tornar evidente, inclusive, que
pode ser delicado amar-nos assim a
nós mesmos: com a passagem do
tempo acumulamos tensões,



fracassos, medos, que vão golpeando
a nossa própria autoestima. Quem
pode amar a Deus, a si mesmo e ao
próximo como Jesus fez?

Acolher a realidade como amada por
Deus, sem devolver o mal por mal,
sem procurar a justiça por nossa
conta , tentando ver como nós
também podemos amá-la é parte de
“guardar o que Ele ensinou”. No
casamento, os esposos declaram um
ao outro: “eu te recebo e me entrego
a ti e prometo ser fiel na
prosperidade e na adversidade, na
saúde e na doença, e amar-te e
respeitar-te todos os dias da minha
vida”. De certa forma, Deus realiza
isso mesmo conosco; promete-nos
que, junto dele, toda realidade pode
ser aceita. Inclusive no que é mais
obscuro – desgraças, doenças,
injustiças, infidelidades, fracassos –
podemos descobrir o significado
misterioso, uma luz tênue e, com sua
ajuda, podemos compreender como



“todas as coisas cooperam para o
bem daqueles que amam a
Deus” (Rom 8, 28).

A bem-aventurada Guadalupe[5] dizia
que, para realizar o apostolado do
Opus Dei, estaria “contente onde me
necessitem”[6], pois sabia que
qualquer circunstância era propícia
para viver esse novo mandamento de
Jesus, essa nova lei do amor que
convida todos a viverem em uma
lógica diferente. Por isso, “seu
projeto de vida ficou engrandecido
ao ser colocado dentro do plano
divino: Guadalupe deixou-se levar
por Deus, com alegria e
espontaneidade de um lugar a outro,
de um trabalho a outro. O Senhor
potencializou sua capacidade e
talentos, desenvolveu sua
personalidade e multiplicou os frutos
de sua vida”[7]. A vida dos santos
recorda-nos o que é viver sob este
novo império que vence o egoísmo



com o amor de Cristo que se encarna
nos cristãos.

A chamada à paternidade e
maternidade espirituais

É lógico, por isso, que os discípulos
tenham começado a ver as pessoas
com outros olhos; já não viam
distinções de nação nem de qualquer
outro tipo, mas procuravam amar
com o coração misericordioso de
Deus, judeus, samaritanos, galileus,
romanos, gregos ou persas. Imitando
Jesus, adquiriam pouco a pouco um
coração de pai e de mãe, pois eram
chamados a comunicar uma vida
nova ao dar à luz na fé a tantas
pessoas. São Gregório de Nisa indica
que o motivo pelo qual Jesus era
celibatário era precisamente porque
Ele vinha ao mundo não para gerar
filhos nascidos do sangue ou da
carne (cfr Jo 1, 13), e sim para dar-
nos a vida sobrenatural,
engendrando-nos como filhos de



Deus[8]. Todos os cristãos – seguidores
de Jesus Cristo –, solteiros e casados,
somos chamados a essa paternidade
ou maternidade espirituais.

Viver esse novo tipo de paternidade
ou maternidade é a missão mais alta
de toda pessoa. Assim como o
Gênesis sublinha a vocação à
paternidade e à maternidade físicas
(cfr Gn 1,28), poderíamos dizer que
os primeiros discípulos, herdeiros de
um novo gênero humano a partir da
Ressurreição do Senhor, foram
chamados a uma nova paternidade e
maternidade em Cristo. A própria
bem-aventurada Guadalupe várias
vezes, ao escrever a São Josemaria,
não pode ocultar sua alegria vendo
crescer essa vida nova nas pessoas à
sua volta, especialmente nas
estudantes da residência em que
morava: “Às vezes, vendo-as todas
contentes e trabalhando bem, nos
parece que já conseguimos tudo, e
esquecemos que o nosso trabalho é



nada menos que ensiná-las a ser
santas, sendo nós também”[9].

Os cônjuges recebem essa
fecundidade especialmente através
da graça do matrimônio, mas não
somente aí. Com o Espírito Santo e os
outros sacramentos, dispõem sempre
de luz e forças novas para cuidar um
do outro e para educar os filhos –
quando chegam – nutrindo-os com a
vida de Deus. Aqueles que não têm
filhos podem também descobrir essa
fecundidade inflamar o amor de
Deus em pessoas e lugares que talvez
nunca tivessem imaginado.

É também o próprio Espírito Santo
que concede uma graça especial às
pessoas solteiras ou àquelas que
receberam o dom do celibato: com
isso imitam a vida de Cristo no modo
particular de cuidar e de dar a vida
espiritual a tanta gente.

Na vida de Marcelo Câmara[10],
supernumerário do Opus Dei que



faleceu muito jovem, observa-se
claramente essa paternidade
espiritual. Uma amiga recorda uma
conversa com o Marcelo, num dia em
que se sentia triste: “Lá estava eu –
diz ao recordar um desses momentos
– ganhando de presente mais uma
vez aquela sensação, como se eu
estivesse por poucos segundos
sentindo Cristo muito próximo,
cuidando de mim, me incentivando
na fé. Uma sensação de paz
indescritível”[11]. Algo similar
recordam os alunos de Arturo
Álvarez[12], adscrito do Opus Dei,
engenheiro e professor mexicano.
Numa carta dirigida a ele, diziam:
“Um mestre é aquele que além de dar
sua matéria, dá a seus alunos parte
do seu próprio ser, de sua filosofia de
vida e de seu credo. Ao dar sua aula
cada manhã, vemos como em cada
atividade procura a oportunidade de
realizar-se, de santificar-se (...). É um
mestre que deixará uma marca
profunda em nossa vida”[13].



Uma limpeza necessária do
coração

Jesus, durante os delicados
momentos da Última Ceia, diz aos
apóstolos: “Vós estais limpos”;
embora acrescente a seguir: mas
“nem todos”, referindo-se a Judas (cfr
Jo 13, 10). Há aqui outra pista sobre
esta nova vida à qual Ele convida os
apóstolos: um estilo de vida “limpo”.
Quer dizer, coerente e em sintonia
com Ele, e que encontra no coração
de Jesus a melhor maneira de amar
os outros. E esta chamada é para
todos, em qualquer estado em que a
pessoa esteja. São Josemaria
compreendeu-o bem, e por isso
escreveu: “Prometo-vos um livro – se
Deus me ajudar – que poderá ter este
título: ‘Celibato, Matrimônio e
Pureza’”[14]. A limpeza de coração é
fonte de fecundidade para uns e
outros. Embora o fundador do Opus
Dei não tenha chegado a escrever
esse livro, desejava dizer que todos



podem ser igualmente abençoados
com a fecundidade quando
encontram a fonte de sua vida no
amor de Deus e no amor aos outros,
nesse “novo mandamento”. Aos
casados dizia: “Vejo o leito conjugal
como um altar”[15]. E aos celibatários:
“Ânsia de filhos? ... Filhos, muitos
filhos, e um rasto indelével de luz[16]”.

Talvez possamos compreender
melhor essa “limpeza” da qual fala o
Senhor ao olhar com um pouco mais
de perspectiva a história de Judas. Os
grandes planos e ambições que ele
albergava estavam misturados com
um mundanismo ao qual não quis
renunciar. No final, sem sentir-se
abençoado nem sequer com as trinta
moedas de prata que ele mesmo
negociou, acabou detestando tudo o
que possuía: esse dinheiro, ser
contado entre os apóstolos, e até sua
própria vida. Tudo o que se afasta
dessa limpeza de coração termina
por revelar-se como um vil engano



que nos defrauda, que nos distancia
de nossa verdadeira felicidade. Neste
sentido, as tentações de Jesus no
deserto são bem eloquentes:
mostram como o diabo, prometendo
um pouco de pão, de glória e de
honra, na verdade está interessado
em que Jesus se desvie e deixe de
realizar os planos divinos. O
demônio é capaz de seduzir uma
pessoa com alguma coisa boa desde
que a desvie da missão que dá
sentido à sua própria vida. A
tentação não está tanto no
“apropriar-se” de alguns bens,
pequenos ou grandes, mas em que
esses bens nos segurem e nos
impeçam de dedicar as melhores
energias ao serviço de Deus e dos
outros.

Essa “limpeza de coração”, embora se
forje no fundo da alma, manifesta-se
também exteriormente, muitas vezes
em pequenos gestos. Na vida
matrimonial, pode ser vital uma



maneira detalhista de relacionar-se,
lembrar de aniversários,
surpreendendo o outro adivinhando
seus gostos etc. Do casal Alvira[17], por
exemplo, aprendemos como “ao
comprar a própria roupa, Paquita
escolhia quase sempre as cores que
agradavam a seu marido”. E, por sua
vez, Tomás, “quando iam ao cinema,
planejava para ir ver – muito feliz -
os filmes... que ele sabia que
agradavam mais a ela”[18]. A pessoa
celibatária também comunica, com
palavras e atitudes, que é chamada a
dar vida sobrenatural e que o amor
de sua vida tem um nome. Aprende a
ser compreensiva com todos, sensível
às necessidades dos outros, aprende
ainda a deixar claro, sem equívocos,
o compromisso de sua vida e de sua
intimidade. “O celibato apostólico –
afirma o Prelado do Opus Dei – pelo
fato de comportar um compromisso
de coração indiviso para Deus, deve
ser visível num teor de vida
entregue, análogo ao de uma pessoa



casada, que não se comporta como se
não tivesse nenhum
compromisso”[19].

Cristo é a verdadeira riqueza

Essa “limpeza” da qual Jesus fala na
Última Ceia oferece-nos ainda outro
ensinamento. Sabemos que o fato de
que Judas não estivesse limpo deve-
se, pelo menos em parte, a que ele
tenha deixado crescer no seu interior
um afã desordenado pelas riquezas
(cfr Jo 12, 6). Não se sabe de que
quantidade de dinheiro o grupo dos
doze dispunha. Não seria muito, mas
tinham o suficiente para valer-se por
si mesmos e para atender os mais
necessitados. Quando Jesus disse a
Judas “o que tens que fazer, faze-o
logo”, os outros pensaram que, como
ele era quem guardava o dinheiro,
Jesus lhe estava pedindo que
comprasse o necessário para a festa
ou que desse alguma coisa aos
pobres (cfr Jo 13, 27-29).



Essa “limpeza” à qual o Senhor
convida seus apóstolos inclui
também a ordem em nossas relações
com as coisas materiais; recorda
eloquentemente como é decisivo
confiar em Deus e, portanto, ter a
convicção de que a finalidade dos
bens materiais está em impulsionar
nossa missão espiritual. Quando
Jesus envia setenta e dois discípulos
para anunciar o Reino, e em muitos
outros momentos, insiste em que não
levem coisas supérfluas, não
atesourem sem sentido e não se
preocupem de modo desordenado
pelos bens da terra. Porque é fácil
que nosso coração se afeiçoe, se
apegue a essas seguranças e que
deixe de brilhar nele a tênue luz do
Espírito Santo para dar lugar ao falso
resplendor da avareza. Por isso não é
estranho ver, nos inícios da Igreja, os
apóstolos distribuindo bens aos mais
necessitados com magnanimidade
(cfr At 4,34; 24, 17; 1Cor 16, 1-4; Gal
2,10; e outros) e sempre, possuindo



ou não riquezas, mostrando qual era
a fonte essencial de sua missão: “Não
tenho ouro nem prata – disse São
Pedro a um paralítico – mas o que
tenho te dou: Em nome de Jesus
Cristo Nazareno, levanta-te e
anda!”(At 3,6).

O cristão aprende a amar “na
prosperidade e na adversidade, na
saúde e na doença”: ou chegando ao
fim do mês fazendo malabarismos
com as contas, ou procurando com
criatividade como pôr os bens a
serviço dos outros. O casal Alvira
conta que conseguiu um verdadeiro
“milagre econômico”[20] ao permitir a
seus filhos terminarem os estudos.
Toni Zweifel[21], numerário suíço do
Opus Dei, por seu lado também é
recordado como alguém que “levou
uma vida generosa e sóbria”[22]. Isso,
porém, era o fruto maduro de um
caminho que ele começou ainda
quando era um jovem engenheiro.
Conta-se que antes de descobrir sua



vocação como numerário possuía um
luxuoso carro esportivo, presente de
seu pai como prêmio a seus êxitos de
estudante de engenharia[23]. Quando
se decidiu pelo celibato apostólico,
“deu logo a entender a seu pai que
precisava de um modelo de carro
mais adequado a suas condições de
vida, e conseguiu que ele o trocasse
por outro mais útil para a residência:
um Saab de sete lugares”[24] que foi
essencial para a vida de todos. Em
definitivo, aprendeu a utilizar os
bens de modo que contribuíssem
para reforçar sua missão de apóstolo.

Se é preciso preferir, prefere os
mais fracos

Existe uma característica peculiar do
estilo de vida de um apóstolo,
consequência do que ficou dito.
Saber-se apóstolo, aprender a amar
sempre e a todos como Cristo, viver
com um coração limpo e ancorado
nos bens de Deus, permite que se



sinta predileção – como Cristo – pelos
mais fracos e necessitados. Jesus,
com efeito, cura os enfermos, louva
os simples de coração, preocupa-se
pelas crianças, compadece-se dos
pecadores. Poderíamos dizer que, se
é preciso preferir, Jesus prefere os
mais fracos e necessitados, os que se
sentem perdidos, em desvantagem,
desprotegidos. Quando os discípulos
de João Batista querem saber se ele é
o Messias, manda-lhes dizer:
“Anunciai a todos o que estais vendo
e ouvindo: os cegos veem, os
paralíticos andam, os leprosos ficam
limpos e os surdos ouvem, os mortos
ressuscitam e aos pobres se anuncia
o Evangelho. E bem-aventurado
quem não se escandalizar de
mim” (Mt 11, 4-5)

Por que Jesus nos adverte sobre a
possibilidade de escandalizar-nos
dele? Talvez porque costumamos ter
outras prioridades. O coração
humano já foi descrito como uma



“máquina de preferir e
desdenhar”[25], e em boa medida é
verdade, pois tendemos a querer o
que nos agrada e a rejeitar o que nos
incomoda. Talvez seja espontâneo
aproximar-nos daqueles que nos
beneficiam e afastar-nos dos que nos
incomodam; queremos os primeiros
lugares e estamos dispostos a
atropelar os outros para conseguir
algum bem. Os discípulos do Senhor,
pelo contrário, são chamados a ser
aqueles que, tendo purificado o
coração, os afetos e os sentidos,
priorizam as pessoas e os âmbitos
que mais têm sede da vida de Cristo;
deixam-se impressionar pelo que
representa um tesouro para o
Senhor.

Pedro Ballester[26], por exemplo,
percebeu “que havia um menino de
oito anos na vizinhança que não
tinha com quem brincar. Embora
fosse vários anos mais velho, Pedro
convidou-lhe para brincar em sua



casa. Desde então, aquela criança
batia à porta dos Ballester com muita
frequência”[27]. Também nós
podemos perceber, entre os que
estão perto de nós, os mais pobres de
amor de Deus, quer dizer, os tristes,
cansados, inoportunos ou
descartados, por idade ou doença.
“Criança. – Doente. – Ao escrever
estas palavras – pergunta São
Josemaria – não sentis a tentação de
escrevê-las com maiúsculas? É que,
para uma alma enamorada, as
crianças e os doentes são Ele”[28].

Na Obra, São Josemaria também quis
que se cuidasse de modo especial os
mais necessitados. Ensinou, por isso,
a formar a juventude atendendo aos
pobres, dando catequese às crianças,
impulsionando iniciativas sociais em
ambientes muito diversos. E com
sensibilidade paterna pediu a todos
os membros do Opus Dei que
rezassem todo dia a Nossa Senhora a
oração Lembrai-vosde São Bernardo



pedindo pela pessoa da Obra que
mais necessitasse de oração. Isidoro
Zorzano, um dos primeiros membros
da Obra, mostra como essa realidade
já era vivida durante a guerra civil
espanhola. Ele, que tinha liberdade
de movimentos por sua
nacionalidade argentina, podia
visitar os membros do Opus Dei que
estavam escondidos em Madri. Entre
todos, não ocultava que tinha um
que mais gostava de visitar: Vicente
Rodríguez Casado. Isidoro dizia com
simplicidade: “Eu vou vê-lo com
frequência pois é o que está mais
sozinho”[29].

***

“O que ilumina deve aceitar aquilo
que queima”[30], diz um poeta
contemporâneo. Com efeito, o fogo
interior da vocação cristã é aquilo
que precisamos conservar e
alimentar para ser, como dizia São
Paulo aos de Corinto, “uma carta de



Cristo” que foi “escrita não com tinta,
mas com o espírito de Deus vivo; não
em tábuas de pedra, mas em tábuas
que são corações de carne” (2 Cor 3,
3). Esse fogo, tanto em solteiros como
em casados, e naqueles que
receberam o dom do celibato,
acende-se no amor de Cristo,
propaga-se em outros fogos, purifica
o coração e procura dar calor a quem
mais necessita.

[1] Suetonio, Vitae XII Caesarum. Vita
Claudii, XXVV, 3. Na versão original
se lê: “Iudeos impulsore Chresto
assidue tumultuantes Roma expulit”.

[2] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 30

[3] Galeno, Libro de sententiis Politiae
Platonicae, exposto por Abu Al-Fida
Ismail Ibn-Ali, Abulfedae Historia
Anteislamica Arabice, F.C.G. Vogel,



Lipsia 1831, 109. Na versão original
lê-se: “Sunt enim inter eos, et
foeminae et viri, qui por totam vitam
a concubitu abstinuerint”. Galeno
nasceu em Pérgamo (Turquia) por
volta do ano 130 e faleceu em 201.
Foi médico da corte imperial no
tempo de Marco Aurélio, bem como
de seu filho Cómodo e dos
imperadores seguintes.

[4] São Justino, Apologia I, 15, 6-7

[5] Guadalupe Ortiz de Landázuri
(1916-1975) era química e professora
espanhola e foi uma das primeiras
mulheres do Opus Dei, como
numerária. Destacou-se por sua
entrega ao ensino e por seu trabalho
evangelizador na Espanha e na
América Latina. Foi beatificada em
2019.

[6] María del Rincón, Maria Teresa
Escobar, Cartas para um santo.

https://opusdei.org/pt-br/article/cartas-para-um-santo-novo-ebook-guadalupe-ortiz-de-landazuri/
https://opusdei.org/pt-br/article/cartas-para-um-santo-novo-ebook-guadalupe-ortiz-de-landazuri/


[7] Mons. Fernando Ocáriz, mensagem
de 9 de abril de 2019.

[8] Cfr. São Gregório de Nisa, De
Virginitate 2, 1, 1-11.

[9] María del Rincón, María Teresa
Escobar, Cartas para um Santo.

[10] Marcelo Henrique Câmara (1979 –
2008) era um leigo brasileiro,
advogado e professor, conhecido por
sua profunda vida de fé e de
apostolado no Opus Dei. Destacou-se
por sua alegria, espírito de serviço e
testemunho cristão na vida
cotidiana. Está em processo de
beatificação.

[11] Maria Zoê Bellani Lyra Espindola. 
No caminho da santidade; A vida de
Marcelo Câmara, um promotor de
justiça (Portuguese Edition) (p. 55).
Cia do eBook. Edição do Kindle.

[12] Arturo Álvares Ramírez (1935 –
1992) era um engenheiro químico e

https://opusdei.org/pt-br/article/cartas-para-um-santo-novo-ebook-guadalupe-ortiz-de-landazuri/
https://opusdei.org/pt-br/article/cartas-para-um-santo-novo-ebook-guadalupe-ortiz-de-landazuri/


professor mexicano, reconhecido por
sua dedicação à docência na
Universidade de Guadalajara
durante mais de trinta anos.
Destacou-se por sua amabilidade e
disponibilidade para com todos. Seu
processo de beatificação teve início
em 2021 em Guadalajara.

[13] Javier Galindo Michel, La vida
plena de Arturo Álvarez Ramírez,
Minos, Cidade do México 2018, 71.

[14] São Josemaria, Caminho, n. 120.

[15] São Josemaria, Anotações de uma
reunião familiar (1967), em José Luis
Illanes (coord.), Diccionario de San
Josemaría Escrivá de Balaguer, Monte
Carmelo, Burgos 2013, 490.

[16] São Josemaria, Caminho, n. 28

[17] O casal formado por Tomás Alvira
(1906-1992) e Paquita Domínguez
(1912-1994) foi um exemplo de vida
cristã no matrimônio e na família.



Membros da Obra, viveram sua fé
com alegria, simplicidade e espírito
de serviço, procurando transmitir a
fé a seus filhos e a quem os
rodeavam. Seu processo de
beatificação está em curso.

[18] Hilario Mendo. El secreto de los
Alvira. Un ejemplo de amor
matrimonial, Palabra, Madri 2023, 29.

[19] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral de 28 de outubro de 2020, n.
22.

[20] Hilario Mendo. El secreto de los
Alvira. Un ejemplo de amor
matrimonial, Palabra, Madri
2023,116.

[21] Toni Zweifel (1938-1989) era
engenheiro suíço, conhecido por seu
trabalho na Fundação Limmat,
Dedicada a promover projetos de
desenvolvimento e educação em todo
mundo. Destacou-se por sua
profunda vida de fé, espírito de



serviço e confiança em Deus,
inclusive durante sua doença. Seu
processo de beatificação está em
curso.

[22] Agustín López Kindler, Toni
Zweifel. Huellas de una historia de
amor, Rialp, Madri 2016, 140.

[23] Cfr. Ibidem 33

[24] Ibidem, 51.

[25] José Ortega y Gasset, La elección
en amor [Revelación de la cuenca,
latente] em Estudios sobre el amor,
Revista de Occidente, 8ª edição,
Madri 1952, 92-99.

[26] Pedro Ballester (1994-2018) era
um jovem britânico, conhecido por
sua fé profunda e alegria em meio à
doença. Era numerário do Opus Dei.
Diagnosticado com câncer aos 17
anos, enfrentou seu sofrimento com
fortaleza e confiança em Deus, dando
o exemplo àqueles que o



conheceram. Seu processo de
beatificação está em curso.

[27] Jorge Boronat, Pedro Ballester.
¡Nunca he sido más feliz!, Cobel,
Murcia 2022, 19.

[28] São Josemaria, Caminho, n. 419

[29] José Miguel Pero-Sanz, Isidoro
Zorzano, Palabra, Madri 1996, 203.

[30] Anton Wildgans, em Wenceslao
Vial, Psicología y celibato, em Juan
Luis Caballero (ed), El celibato
cristiano, Palabra, Madri 2019, 183.

Gerard Jiménez Clopés y Andrés
Cárdenas Matute

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/para-iluminar-
ter-o-fogo-aceso-matrimonio-e-celibato-

apostolico-2/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/para-iluminar-ter-o-fogo-aceso-matrimonio-e-celibato-apostolico-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/para-iluminar-ter-o-fogo-aceso-matrimonio-e-celibato-apostolico-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/para-iluminar-ter-o-fogo-aceso-matrimonio-e-celibato-apostolico-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/para-iluminar-ter-o-fogo-aceso-matrimonio-e-celibato-apostolico-2/

	Para iluminar, ter o fogo aceso: Matrimônio e celibato apostólico (2)

