
opusdei.org

Papa Francisco nos
EUA

Reunimos os discursos e
homilia do Santo Padre em sua
viagem apostólica aos EUA.

27/09/2015

Santa Missa conclusiva do VIII
Encontro Mundial das Famílias -
Parque B. Franklin em Filadélfia

Hoje, a Palavra de Deus surpreende-
nos com uma linguagem alegórica
forte, que nos faz pensar; imagens
vigorosas, que questionam as nossas



reflexões. Uma linguagem alegórica
que nos interpela, mas que anima o
nosso entusiasmo.

Na primeira Leitura, Josué diz a
Moisés que dois membros do povo
estão a profetizar, anunciando a
palavra de Deus sem qualquer
mandato. No Evangelho, João diz a
Jesus que os discípulos impediram
uma pessoa de expulsar os espíritos
malignos em nome d’Ele. E aqui
aparece a surpresa: Moisés e Jesus
censuram estes colaboradores por
serem de mente tão fechada. Oxalá
fossem todos profetas da Palavra de
Deus! Oxalá cada um fosse capaz de
fazer milagres em nome do Senhor!

Por sua vez, Jesus encontra
hostilidade nas pessoas que não
aceitaram aquilo que fazia e dizia.
Para elas, a abertura de Jesus à fé
honesta e sincera de muitas pessoas,
que não faziam parte do povo eleito
de Deus, parecia intolerável.



Entretanto os discípulos estavam a
agir em boa-fé; mas a tentação de
serem escandalizados pela liberdade
de Deus, que faz chover tanto sobre
os justos como sobre os injustos (cf. 
Mt 5, 45), ultrapassando a
burocracia, o oficial e os círculos
restritos, ameaça a autenticidade da
fé e, por isso, deve ser vigorosamente
rejeitada.

Quando nos damos conta disto,
podemos entender por que motivo as
palavras de Jesus sobre o escândalo
são tão duras. Para Jesus, o escândalo
intolerável é tudo aquilo que destrói
e corrompe a nossa confiança no
modo de agir do Espírito.

Deus, nosso Pai, não Se deixa vencer
em generosidade, e semeia. Semeia a
sua presença no nosso mundo,
porque «é nisto que está o amor: não
fomos nós que amámos a Deus, mas
foi Ele mesmo que nos amou»
primeiro (1 Jo 4, 10). Aquele amor dá-



nos esta certeza profunda: somos
procurados por Ele, Ele está à nossa
espera. É esta confiança que leva o
discípulo a estimular, acompanhar e
fazer crescer todas as boas
iniciativas que existem ao seu redor.
Deus quer que todos os seus filhos
tomem parte na festa do Evangelho.
Não ponhais obstáculo ao que é bom
– diz Jesus –, antes pelo contrário,
ajudai-o a crescer. Pôr em dúvida a
obra do Espírito, dar a impressão de
que a mesma não tem nada a ver
com aqueles que não são «do nosso
grupo», que não são «como nós», é
uma tentação perigosa. Não só
bloqueia a conversão à fé, mas
constitui uma perversão da fé.

A fé abre a «janela» à presença
operante do Espírito e demonstra-nos
que a santidade, tal como a
felicidade, está sempre ligada aos
pequenos gestos. «Seja quem for que
vos der a beber um copo de água –
um pequeno gesto – por serdes de



Cristo, (...) não perderá a sua
recompensa», diz Jesus (Mc 9, 41).
São gestos mínimos, que uma pessoa
aprende em casa; gestos de família
que se perdem no anonimato da vida
diária, mas que fazem cada dia
diferente do outro. São gestos de
mãe, de avó, de pai, de avô, de filho,
de irmãos. São gestos de ternura, de
afecto, de compaixão. Gestos como o
prato quente de quem espera para
jantar, como o café da manhã de
quem sabe acompanhar o levantar
na alvorada. São gestos familiares. É
a bênção antes de dormir, e o abraço
ao regressar duma jornada de
trabalho. O amor exprime-se em
pequenas coisas, na atenção aos
detalhes de cada dia que fazem com
que a vida sempre tenha sabor de
casa. A fé cresce, quando é vivida e
plasmada pelo amor. Por isso, as
nossas famílias, as nossas casas são
autênticas igrejas domésticas: são o
lugar ideal onde a fé se torna vida e a
vida cresce na fé.



Jesus convida-nos a não obstaculizar
estes pequenos gestos miraculosos;
antes, quer que os provoquemos, que
os façamos crescer, que
acompanhemos a vida como ela se
nos apresenta, ajudando a suscitar
todos os pequenos gestos de amor,
sinais da sua presença viva e
operante no nosso mundo.

Este comportamento a que somos
convidados leva-nos a perguntar,
hoje, aqui no final desta festa: Como
estamos a trabalhar para viver esta
lógica nas nossas famílias e nas
nossas sociedades? Que tipo de
mundo queremos deixar aos nossos
filhos (cf.Laudato si’, 160)? Não
podemos responder, sozinhos, a estas
perguntas. É o Espírito que nos
chama e desafia a responder a elas
com a grande família humana. A
nossa casa comum não pode mais
tolerar divisões estéreis. O desafio
urgente de proteger a nossa casa
inclui o esforço de unir toda a família

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#160
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#160


humana na busca de um
desenvolvimento sustentável e
integral, porque sabemos que as
coisas podem mudar (cf. ibid., 13).
Que os nossos filhos encontrem em
nós pontos de referência para a
comunhão, não para a divisão! Que
os nossos filhos encontrem em nós
pessoas capazes de se associarem
com outras para fazer florir todo o
bem que o Pai semeou.

Sem meias palavras mas com afecto,
Jesus diz-nos: «Se vós, que sois maus,
sabeis dar coisas boas aos vossos
filhos, quanto mais o Pai do Céu dará
o Espírito Santo àqueles que lho
pedem?» (Lc 11, 13). Quanta
sabedoria há nestas palavras! De
facto nós, seres humanos, quanto a
bondade e pureza de coração não
temos muito de que nos
vangloriarmos; mas Jesus sabe que,
relativamente aos filhos, somos
capazes de uma generosidade sem
limites. Por isso nos encoraja: se

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


tivermos fé, o Pai dar-nos-á o seu
Espírito.

Nós cristãos, discípulos do Senhor,
pedimos às famílias do mundo que
nos ajudem. Somos tantos a
participar nesta celebração e isto, em
si mesmo, já é algo de profético, uma
espécie de milagre no mundo de
hoje, que está cansado de inventar
novas divisões, novas rupturas,
novos desastres. Quem dera que
fôssemos todos profetas! Quem dera
que cada um de nós se abrisse aos
milagres do amor a bem da família
própria e de todas as famílias do
mundo, para assim – estou a falar de
milagres de amor – podermos
superar o escândalo dum amor
mesquinho e desconfiado, fechado
em si mesmo e impaciente com os
outros! A propósito da palavra
«impaciente», deixo-vos uma
pergunta à qual cada um responderá
para si: na minha casa, grita-se ou



fala-se com amor e ternura? É uma
boa maneira de medir o nosso amor.

Como seria bom se por todo o lado,
mesmo para além das nossas
fronteiras, pudéssemos encorajar e
apreciar esta profecia e este milagre!
Renovemos a nossa fé na palavra do
Senhor, que convida as nossas
famílias para esta abertura; que
convida a todos a participarem na
profecia da aliança entre um homem
e uma mulher, que gera vida e revela
Deus. Que nos ajude a participar na
profecia da paz, da ternura e do
carinho familiar. Que nos ajude a
participar no gesto profético de
cuidar, com ternura, paciência e
amor, das nossas crianças e dos
nossos avós.

Toda a pessoa que desejar formar,
neste mundo, uma família que
ensine os filhos a alegrar-se por cada
acção que se proponha vencer o mal
– uma família que mostre que o



Espírito está vivo e operante –,
encontrará gratidão e estima,
independentemente do povo, região
ou religião a que pertença.

Que Deus nos conceda a todos ser
profetas da alegria do Evangelho, do
Evangelho da família, do amor da
família, ser profetas como discípulos
do Senhor, e nos conceda a graça de
ser dignos desta pureza de coração
que não se escandaliza do
Evangelho. Que assim seja.

***

Visita aos presidiários do Instituto
Curran-Fromhold em Filadélfia (27
de setembro)

Queridos irmãos e irmãs, bom dia!

Vou falar em espanhol, porque não
sei falar em inglês, mas ele [indica o
intérprete] fala muito bem inglês e
vai traduzir o que digo. Obrigado
pela recepção e a possibilidade de



estar aqui convosco compartilhando
este período da vossa vida. Um
período difícil, cheio de tensões. Um
período que – bem sei – é doloroso
não só para vós, mas também para as
vossas famílias e toda a sociedade;
porque uma sociedade, uma família
que não sabe sofrer com as dores dos
seus filhos, que não as leva a sério,
que as trata como coisas
«naturais»considerando-as normais e
previsíveis, é uma sociedade
«condenada» a permanecer
prisioneira de si mesma, prisioneira
de tudo o que a faz sofrer. Eu vim
aqui como pastor, mas sobretudo
como irmão para compartilhar a
vossa situação e fazê-la minha
também; vim para podermos rezar
juntos e apresentar ao nosso Deus
aquilo que nos dói e também o que
nos encoraja, e receber d’Ele a força
da Ressurreição.

Recordo o Evangelho em que Jesus
lava os pés aos seus discípulos



durante a Última Ceia. Uma atitude
que os discípulos tiveram dificuldade
em compreender, incluindo São
Pedro que reage dizendo-Lhe: «Tu
nunca me hás-de lavar os pés!» (Jo13,
8).

Naquele tempo era costume, quando
uma pessoa chegava a casa, lavar-lhe
os pés. As pessoas eram recebidas
sempre assim. É que não havia
estradas asfaltadas, eram estradas
poeirentas, com o cascalho que se
enfiava nas sandálias. Todos
percorriam caminhos que os
deixavam impregnados de pó,
quando não se feriam em alguma
pedra ou faziam qualquer corte. No
Cenáculo, vemos Jesus que lava os
pés, os nossos pés, os pés dos seus
discípulos de ontem e de hoje.

Todos sabemos que viver é
caminhar, viver é seguir por várias
estradas, diferentes caminhos que
deixam a sua marca na nossa vida.



E pela fé, sabemos que Jesus nos
procura, quer curar as nossas
feridas, curar os nossos pés das
chagas dum caminho cheio de
solidão, limpar-nos do pó que se foi
agarrando a nós ao longo das
estradas que cada um percorreu.
Jesus não nos pergunta por onde
andámos, nem nos interroga sobre o
que andávamos a fazer. Pelo
contrário, diz-nos: «Se Eu não te
lavar, nada terás a ver comigo»(Jo13,
8). Se não te lavar os pés, não poderei
dar-te a vida que o Pai sempre
sonhou, a vida para que te criou. Ele
vem ao nosso encontro para nos
calçar de novo coma dignidade dos
filhos de Deus. Quer ajudar-nos a
recompor o nosso andar, retomar o
nosso caminho, recuperara nossa
esperança, restituir-nos a fé e a
confiança. Quer que regressemos às
estradas da vida, sentindo que temos
uma missão; que este tempo de
reclusão nunca foi e nunca há-de ser
sinónimo de expulsão.



Viver supõe «sujar-se os nossos
pés»pelas estradas poeirentas da
vida e da história. E todos
precisamos de ser purificados, ser
lavados. Todos. E eu, o primeiro de
todos. Todos somos procurados por
este Mestre que nos quer ajudar a
retomar o caminho. O Senhor
procura-nos a todos, para nos dar a
sua mão. É penoso constatar como às
vezes se geram sistemas prisionais
que não procuram curar as chagas,
curar as feridas, criar novas
oportunidades. É doloroso constatar
como às vezes se pensa que só alguns
precisam de ser lavados, purificados,
sem considerar que o seu cansaço, o
seu sofrimento, as suas feridas são
também o cansaço, o sofrimento e as
feridas de toda uma sociedade. O
Senhor no-lo mostra claramente
através dum gesto: lavar os pés e
voltar à mesa; uma mesa, da qual Ele
quer que ninguém fique fora. A mesa
que foi preparada para todos e para
a qual todos somos convidados.



Este período da vossa vida só pode
ter um objectivo: estender a mão
para retomar o caminho, estender a
mão para que ajude à reintegração
social. Uma reintegração de que
todos fazemos parte, que todos
somos chamados a estimular,
acompanhar e realizar. Uma
reintegração procurada e desejada
por todos: reclusos, famílias,
funcionários, políticas sociais e
educativas. Uma reintegração que
beneficia e eleva o nível moral de
toda a comunidade e a sociedade.

E desejo encorajar-vos a manter esta
atitude entre vós, com todas as
pessoas quede alguma maneira
fazem parte deste Instituto. Sede
artífices de oportunidades, sede
artífices de caminho, sede artífices
de novas vias.

Todos temos alguma coisa de que ser
limpos e purificados. Todos. Que a
consciência disto nos desperte para a



solidariedade entre todos, para nos
apoiarmos e procurarmos o melhor
para os outros.

Fixemos os olhos em Jesus que nos
lava os pés: Ele é «o Caminho, a
Verdade e a Vida» (Jo 14, 6), que nos
vem fazer sair da mentira de crer
que nada pode mudar, da mentira de
crer que ninguém pode mudar. Jesus
ajuda-nos a caminhar por sendas
devida e plenitude. Que a força do
seu amor e da sua Ressurreição seja
sempre caminho de vida nova.

E assim mesmo, como estamos – cada
um no seu lugar, sentado, em silêncio
–, peçamos ao Senhor que nos
abençoe: O Senhor vos abençoe e
proteja. Faça brilhar sobre vós o seu
rosto e vos dê a sua graça. Ele vos
descubra o seu rosto e vos conceda a
paz. Obrigado!

Palavras no final do encontro:



A cadeira que fizestes é muito bonita,
muito bela. Muito obrigado pelo
trabalho!

***

Encontro com os Bispos participantes
do Encontro Mundial das Famílias -
Seminário São Carlos Borromeu em
Filadélfia (26 de setembro)

Irmãos Bispos, bom dia!

Tenho gravado no meu coração as
histórias, o sofrimento e a angústia
dos menores que foram abusados
sexualmente por sacerdotes.
Continua oprimindo-me a vergonha
causada por pessoas que, tendo a seu
cargo o cuidado daqueles pequenos,
os violaram causando-lhes graves
danos. Lamento-o profundamente.
Deus chora. Os crimes e pecados dos
abusos sexuais de menores não
podem ser mantidos em segredo por
mais tempo; comprometo-me a uma
zelosa vigilância da Igreja para



proteger os menores e prometo que
todos os responsáveis prestarão
contas. Os sobreviventes de abusos
transformaram-se em verdadeiros
arautos de esperança e ministros de
misericórdia. Devemos a nossa
humilde gratidão a cada um deles e
às suas famílias pelo seu valor
imenso de fazer brilhar a luz de
Cristo sobre o mal que é o abuso
sexual de menores. Digo isto porque
acabo de encontrar um grupo de
pessoas abusadas quando eram
crianças, que são ajudadas e
acompanhadas aqui em Filadélfia
com um carinho especial pelo
Arcebispo, D. Chaput. E senti que
tinha de vos comunicar isto.

Sinto-me feliz por ter a oportunidade
de partilhar estes momentos de
reflexão pastoral convosco, na
jubilosa ocasião do Encontro
Mundial das Famílias. Falo em
castelhano, porque me disseram que
todos sabem castelhano.



De facto, para a Igreja, a família não
é primariamente um motivo de
preocupação, mas a feliz
confirmação da bênção de Deus à
obra-prima da criação. Cada dia, em
todos os cantos do planeta, a Igreja
tem motivos para se alegrar com o
Senhor pelo dom daquele povo
numeroso de famílias que, mesmo
nas mais duras provas, honram as
promessas e guardam a fé.

Assim eu diria que o primeiro
impulso pastoral, que nos pede esta
desafiadora transição de época, é
precisamente um passo decidido na
linha de tal reconhecimento. A
estima e a gratidão devem prevalecer
sobre o lamento, apesar de todos os
obstáculos que enfrentamos. A
família é o lugar fundamental da
aliança da Igreja com a criação, com
esta criação de Deus, já que Deus
abençoou o último dia com uma
família. Sem a família, a Igreja
também não existiria: não poderia



ser aquilo que deve ser, isto é, sinal e
instrumento da unidade do género
humano (cf. Lumen gentium, 1).

Naturalmente a compreensão que
dela possuímos, plasmada com base
na integração da forma eclesial da fé
e da experiência conjugal da graça,
abençoada pelo sacramento, não
deve fazer-nos esquecer a profunda
transformação do contexto actual,
que incide sobre a cultura social – e
lamentavelmente também legal – dos
laços familiares e que nos afecta a
todos, crentes e não-crentes. O
cristão não está «imune» das
mudanças do seu tempo; e este
mundo concreto, com as suas
múltiplas problemáticas e
possibilidades, é o lugar onde temos
de viver, acreditar e anunciar.

Em tempos passados, vivíamos num
contexto social em que as afinidades
entre a instituição civil e o
sacramento cristão eram

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html


substanciais e compartilhadas: os
dois estavam interligados e
apoiavam-se mutuamente. Agora já
não é assim. Para descrever a
situação actual, escolheria duas
imagens típicas da nossa sociedade:
duma parte as conhecidas lojas,
pequenos negócios das nossas terras;
da outra os grandes supermercados
ou centros comerciais.

Algum tempo atrás, podia-se
encontrar numa mesma loja todas as
coisas necessárias para a vida
pessoal e familiar – é certo que
expostas pobremente, com poucos
produtos e, consequentemente,
poucas possibilidades de escolha.
Mas havia uma ligação pessoal entre
o vendedor e os clientes da
vizinhança. Vendia-se a crédito, isto
é, havia confiança, havia
conhecimento, havia proximidade.
Um fiava-se do outro. Tinha a
coragem de fiar-se. Em muitos



lugares, tal negócio era conhecido
como «a venda local».

Entretanto, nas últimas décadas,
desenvolveram-se e expandiram-se
negócios de outro tipo: os centros
comerciais, espaços imensos com
grande variedade de mercadorias. O
mundo parece que se tornou um
grande supermercado, onde a
cultura adquiriu uma dinâmica
competitiva. Já não se vende a
crédito, não se pode confiar nos
outros. Não há ligação pessoal,
relação de vizinhança. A cultura
actual parece incentivar as pessoas
para entrarem na dinâmica de não se
prender a nada nem a ninguém. A
não fiar, nem fiar-se. É que hoje a
coisa mais importante parece ser
esta: correr atrás da última tendência
ou da última actividade. E isto
também a nível religioso. Parece ser
o consumo é que determina o que é
importante hoje. Consumir relações,
consumir amizades, consumir



religiões, consumir, consumir... Não
importa o custo nem as
consequências. Um consumo que não
gera ligações, um consumo que
pouco tem a ver com as relações
humanas. As ligações são meramente
um «meio» para satisfazer as
«minhas necessidades». O próximo,
com o seu rosto, com a sua história,
com os seus afectos, deixou de ser
importante.

E este comportamento gera uma
cultura que descarta tudo aquilo que
já «não serve» ou «não satisfaz» os
gostos do consumidor. Fizemos da
nossa sociedade uma imensa vitrine
multicultural, atenta apenas aos
gostos de alguns «consumidores»,
enquanto muitos, muitíssimos outros
«comem as migalhas que caem da
mesa de seus donos» (Mt 15, 27).

Isto provoca uma grande ferida, uma
ferida cultural muito grande. Atrevo-
me a dizer que uma das principais



pobrezas ou raízes de muitas
situações contemporâneas é a solidão
radical a que se vêem forçadas
muitas pessoas. E assim, indo atrás
do que «me agrada», olhando ao
aumento do número de «seguidores»
numa rede social qualquer, as
pessoas seguem a proposta oferecida
por esta sociedade contemporânea.
Uma solidão temerosa de qualquer
compromisso e numa busca frenética
de se sentir conhecido.

Devemos condenar os nossos jovens
por terem crescido nesta sociedade?
Devemos excomungá-los, porque
vivem neste mundo? Será preciso
ouvirem da boca dos seus pastores
frases como estas: «dantes era
melhor», «o mundo está um desastre
e, se continuar assim, não sabemos
como iremos acabar»? Isto lembra-
me um tango argentino! Não, não
creio que seja esta a estrada. Nós
pastores, seguindo os passos do
Pastor, somos convidados a procurar,



acompanhar, erguer, curar as feridas
do nosso tempo. Olhar a realidade
com os olhos de quem sabe que é
chamado a mover-se, é chamado à
conversão pastoral. O mundo actual
pede-nos com insistência esta
conversão pastoral. «É vital que hoje
a Igreja saia para anunciar o
Evangelho a todos, em todos os
lugares, em todas as ocasiões, sem
demora, sem repugnâncias e sem
medo. A alegria do Evangelho é para
todo o povo, não se pode excluir
ninguém»(Evangelii gaudium,23). O
Evangelho não é um produto de
consumo, não entra nesta cultura do
consumismo.

Enganar-nos-íamos se
interpretássemos a desafeição, que a
cultura do mundo actual tem pelo
matrimónio e a família, só em termos
de puro e simples egoísmo. Será que
os jovens deste tempo se tornaram
todos irremediavelmente medrosos,
frágeis, inconsistentes? Não nos

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Uma_Igreja_%C2%ABem_sa%C3%ADda%C2%BB
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#I._Uma_Igreja_%C2%ABem_sa%C3%ADda%C2%BB


deixemos cair na cilada! Muitos
jovens, no meio desta cultura
dissuasiva, interiorizaram uma
espécie de medo inconsciente, têm
medo, um medo inconsciente, e não
seguem os impulsos mais belos e
mais altos, e também mais
necessários. Há muitos que adiam o
matrimónio à espera das condições
ideais de bem-estar. Entretanto a
vida é consumida, sem sabor. É que a
sabedoria dos verdadeiros sabores
matura com o tempo, como fruto de
um generoso investimento da paixão,
da inteligência, do entusiasmo.

Dizia, há dias no Congresso, que
estamos a viver uma cultura que
impele e convence os jovens a não
fundarem família, uns por falta de
meios materiais para o fazerem e
outros por terem tantos meios que se
sentem cómodos assim, mas esta é a
tentação de não fundar uma família.



Como pastores, nós bispos, somos
chamados a reunir as forças e a
relançar o entusiasmo pelo
nascimento de famílias que
correspondam mais plenamente à
bênção de Deus, segundo a sua
vocação. Devemos investir as nossas
energias não tanto para explicar uma
vez e outra os defeitos da actual
condição hodierna e os valores do
cristianismo, como sobretudo
convidar com audácia os jovens a
serem ousados na opção do
matrimónio e da família. Em Buenos
Aires, quantas mulheres se
lamentavam: «Tenho o meu filho
com 30, 32, 34 anos e não se casa; não
sei que fazer!» - «Senhora, deixe de
lhe passar as camisas a ferro». Temos
de entusiasmar os jovens a correrem
este risco; mas é um risco de
fecundidade e de vida.

Também aqui é precisa uma santa
ousadia dos Bispos. «Por que não te
casas?» - «Sim, tenho namorada, mas



não sabemos... porque sim, porque
não... juntamos dinheiro para a festa,
porque para isso é preciso tanto...». A
santa ousadia de os acompanhar e
fazer amadurecer para o
compromisso do matrimónio.

Um cristianismo, que pouco «faz» na
realidade e «se explica»
infinitamente na formação, vive
numa desproporção perigosa; diria,
num verdadeiro e próprio círculo
vicioso. O pastor deve mostrar que o
«Evangelho da família» é
verdadeiramente a «boa notícia»
num mundo em que a atenção para
consigo mesmo parece reinar
soberana. Não se trata de fantasia
romântica: a tenacidade em formar
uma família e levá-la por diante
transforma o mundo e a história. São
as famílias que transformam o
mundo e a história.

O pastor anuncia serena e
apaixonadamente a Palavra de Deus,



encoraja os crentes a apostarem alto.
Tornará os seus irmãos e irmãs
capazes de acolher e praticar a
promessa de Deus, que alarga a
própria experiência da maternidade
e da paternidade para o horizonte
duma nova «familiaridade» com
Deus (cf. Mc 3, 31-35).

O pastor vela pelo sonho, a vida, o
crescimento das suas ovelhas. Este
«velar» não nasce dos discursos
feitos, mas do cuidado pastoral. Só é
capaz de velar quem sabe estar «no
meio», quem não tem medo das
perguntas, quem não tem medo do
contacto, do acompanhamento. O
pastor vela, antes de tudo, com a
oração, sustentando a fé do seu povo,
transmitindo confiança no Senhor,
na sua presença. O pastor permanece
sempre vigilante, ajudando a
levantar o olhar quando aparecem o
desânimo, a frustração ou as quedas.
Seria bom perguntar-nos se, no nosso
ministério pastoral, sabemos



«perder» tempo com as famílias.
Sabemos estar com elas, partilhar as
suas dificuldades e as suas alegrias?

Naturalmente o traço fundamental
do estilo de vida do bispo é, em
primeiro lugar viver o espírito desta
jubilosa familiaridade com Deus e,
em segundo lugar, propagar a
emocionante fecundidade
evangélica, rezar e anunciar o
Evangelho (cf. Act 6, 4). E sempre me
chamou a atenção e impressionou
quando, nos primeiros tempos da
Igreja, os helenistas foram reclamar,
porque as viúvas e os órfãos não
eram bem atendidos; é claro, os
apóstolos não tinham mãos para
tudo, então negligenciavam. Que
fizeram? Reuniram-se e inventaram
os diáconos. O Espírito Santo
inspirou-lhes que constituíssem
diáconos; e Pedro, ao anunciar a
decisão, explica: Vamos escolher sete
homens assim e assim, para que se
ocupem deste trabalho. A nós, cabe-



nos duas coisas: a oração e a
pregação. Qual é o primeiro trabalho
do Bispo? Orar, rezar. E o segundo
trabalho, que se vem juntar a este:
pregar. Ajuda-nos esta definição
dogmática - se eu estiver errado, o
Cardeal Müller ajuda-nos –, porque
define qual é o papel do Bispo. O
Bispo é constituído para pastorear, é
pastor; mas pastorear primeiro com
a oração e com o anúncio; em
seguida, vem o resto, se houver
tempo.

Assim nós mesmos, aceitando
humildemente a aprendizagem cristã
das virtudes domésticas do povo de
Deus, assemelhar-nos-emos cada vez
mais a pais e mães (como Paulo; veja-
se 1 Ts 2, 7.11), evitando
transformar-nos em pessoas que
aprenderam simplesmente a viver
sem família. Afastar-nos da família
leva-nos pouco a pouco a ser pessoas
que aprendem a viver sem família, o
que é feio, muito feio. De facto, o



nosso ideal não é viver sem afectos.
O bom pastor renuncia a afectos
familiares próprios, para destinar
todas as suas forças – e a graça da
sua vocação especial – à bênção
evangélica dos afectos do homem e
da mulher que dão vida ao desígnio
da criação de Deus, a começar pelos
afectos perdidos, abandonados,
feridos, arrasados, humilhados e
privados da sua dignidade. Esta
entrega total ao amor de Deus não é,
por certo, uma vocação alheia à
ternura e ao bem-querer! Bastar-nos-
á olhar para Jesus, para entendermos
isso (cf. Mt 19,12). A missão do bom
pastor segundo o estilo de Deus – só
Deus o pode autorizar, não a sua
própria presunção! – imita, em tudo
e para tudo, o estilo afectivo do Filho
para com o Pai, que se reflecte na
ternura da sua entrega: em favor, e
por amor, dos homens e mulheres da
família humana.



Na perspectiva da fé, este é um tema
precioso. O nosso ministério tem
necessidade de desenvolver a aliança
da Igreja e da família. A partir de
Oseias – sublinho –, procuremos
desenvolver a aliança entre a Igreja e
a família. Caso contrário, definha; e,
por nossa culpa, a família humana
distanciar-se-á irremediavelmente da
Feliz Notícia dada por Deus e irá ao
supermercado comprar o produto de
moda que naquele momento mais
lhe apraz.

Se formos capazes deste rigor dos
afectos de Deus, usando infinita
paciência, e sem ressentimento, com
os sulcos nem sempre lineares onde
devemos semeá-los – pois muitas
vezes temos de semear em sulcos
tortos –, até uma mulher samaritana
com cinco «não-maridos» se
descobrirá capaz de dar testemunho.
E, para um jovem rico que
tristemente sente que deve pensar
ainda com calma, haverá um maduro



publicano que descerá
precipitadamente da árvore e far-se-
á paladino dos pobres, nos quais
nunca pensara até então.

Irmãos, que Deus nos conceda o dom
desta nova proximidade entre a
família e a Igreja. Precisa dela a
família, precisa dela a Igreja
precisamos dela nós os pastores.

A família é o nosso aliado, a nossa
janela aberta para o mundo, a
família é a evidência duma bênção
irrevogável de Deus destinada a
todos os filhos desta história difícil e
maravilhosa da criação que Deus nos
pediu para servir. Muito obrigado!

***

Vigília de oração com as famílias -
Parque Benhamin Franklin,
Filadélfia (26 de setembro)

Queridos irmãos e irmãs,



Queridas famílias!

Obrigado a todos aqueles que deram
um testemunho. Obrigado a todos
aqueles que nos alegraram com a
arte, com a beleza, que é o caminho
para chegar a Deus. A beleza nos leva
a Deus. E um testemunho verdadeiro
nos leva a Deus, porque Deus
também é a verdade. É a beleza e a
verdade. E um testemunho dado
como serviço é bom, nos faz bem,
porque Deus é bondade. Isso nos leva
a Deus. Tudo aquilo que é bom, tudo
o que é verdadeiro e tudo o que é
belo leva-nos a Deus. Porque Deus é
bom, Deus é belo, Deus é a verdade.

Obrigado a todos, por aqueles que
nos transmitiram aqui uma
mensagem e pela vossa presença,
que é também um testemunho. Um
verdadeiro testemunho de que a vida
familiar vale a pena. De que uma
sociedade cresce forte, cresce boa,
cresce bela e verdadeira quando



edifica-se sobre o fundamento da
família.

Uma vez, um menino me perguntou –
vós sabeis que as crianças
perguntam coisas difíceis –, ele
perguntou: «Padre, o que Deus estava
a fazer antes de criar o mundo?».
Garanto-vos que me custou
responder. E eu lhe disse o que eu
vos digo agora: Antes de criar o
mundo, Deus amava, porque Deus é
amor; mas tal era o amor que Ele
tinha em si mesmo – esse amor entre
o Pai e o Filho no Espírito Santo era
tão grande, tão desbordante – não sei
se isso é muito teológico, mas me
entendereis – era tão grande que não
podia ser egoísta. Tinha que sair de si
mesmo para ter a quem amar fora de
si. E assim, Deus criou o mundo.
Então Deus fez esta maravilha onde
vivemos. E que, como estamos um
pouco desnorteados, estamos a
destrui-la. Mas a coisa mais bela que
Deus fez – diz a Bíblia – foi a família.



Ele criou o homem e a mulher. E
entregou-lhes tudo. Entregou-lhes o
mundo: «Sede fecundos e multiplicai,
cultivai a terra, fazei-a dar fruto,
fazei-a crescer». Todo o amor com
que fez esta maravilhosa Criação a
entregou para uma família.

Vamos voltar um pouco. Todo o amor
que Deus tem em si, toda a beleza
que Deus tem em si, toda a verdade
que Deus tem em si mesmo, entrega-
a para a família. E uma família é
verdadeiramente família quando ela
é capaz de abrir os braços e receber
todo esse amor. É evidente que o
paraíso terrestre não existe mais, que
a vida tem seus problemas, que os
homens – pela astúcia do demónio –
aprenderam a dividir-se. E todo esse
amor que Deus nos deu quase se
perde. E logo em seguida, teve lugar
o primeiro assassinato, o primeiro
fratricídio. Um irmão mata o outro
irmão: a guerra. O amor, a beleza e a
verdade de Deus, e a destruição da



guerra. E é entre essas duas posições
que nós caminhamos hoje. Cabe a
nós escolher, cabe a nós decidir o
caminho a percorrer.

Mas voltemos ao início. Quando o
homem e sua esposa equivocaram-se
e se afastaram de Deus, Deus não os
deixou sozinhos. Tanto era o amor.
Tanto era o amor que começou a
caminhar com a humanidade, Ele
começou a caminhar com o seu povo,
até que chegou o momento maduro e
deu a demonstração do maior amor:
Seu Filho. E para onde mandou Seu
Filho? Para um palácio, à uma
cidade, para construir uma empresa?
Enviou-o para uma família. Deus
entrou no mundo numa família. E
pôde fazê-lo porque essa família era
uma família que tinha um coração
aberto ao amor, que tinha as portas
abertas. Pensemos em Maria,
jovenzinha. Não tinha como
entender: «Como isso pode
acontecer?». E quando explicaram-



na, ela obedeceu. Pensemos em José,
cheio de esperanças de formar um
lar, e encontra-se esta surpresa a
qual não entende. Aceita, obedece. E
na obediência de amor desta mulher,
Maria, e deste homem, José, dá-se
uma família em que veio Deus. Deus
sempre bate às portas dos corações.
Ele gosta de fazê-lo. Vem do seu
interior. Mas sabeis do que Deus
mais gosta? Bater às portas das
famílias. E encontrar as famílias
unidas, encontrar as famílias que se
amam, encontrar as famílias que
crescem os seus filhos e os educam e
seguem em frente com eles, e criam
uma sociedade de bondade, verdade
e beleza.

Estamos na festa das famílias. A
família tem uma carta de cidadania
divina. Está claro? A carta de
cidadania que a família tem foi Deus
que lhe deu para que no seu seio
crescesse cada vez mais a verdade, o
amor e a beleza. Certamente, alguns



de vós podeis dizer-me: «Padre, o
senhor fala assim porque é solteiro».
Na família há dificuldades. Nas
famílias discutimos. Nas famílias, às
vezes, «voam os pratos». Nas famílias
os filhos dão dor de cabeça. Não vou
falar das sogras. Mas nas famílias
sempre, sempre, existe a cruz.
Sempre. Porque o amor de Deus, o
Filho de Deus, também nos abriu este
caminho. Mas nas famílias também,
depois da cruz, há ressurreição,
porque o Filho de Deus nos abriu
esse caminho. Por isso, a família é –
perdoai-me a palavra – uma fábrica
de esperança; esperança de vida e
ressurreição, porque foi Deus quem
abriu esse caminho. E os filhos. Os
filhos dão trabalho. Nós, como filhos,
dêmos trabalho. Às vezes, em casa,
vejo alguns dos meus colaboradores
que vêm trabalhar com olheiras. Eles
têm um bebé de um mês, dois meses.
Eu lhes pergunto: «Não dormiste?».
Respondem: «Não, chorou a noite
toda». Na família há dificuldades,



mas essas dificuldades são superadas
com amor. O ódio não supera
nenhuma dificuldade. A divisão dos
corações não supera nenhuma
dificuldade. Só o amor é capaz de
superar a dificuldade. Amor é festa, o
amor é a alegria, o amor é seguir em
frente.

Não quero continuar a falar, porque
está ficando muito longo, mas eu
queria marcar dois pequenos pontos
sobre a família com os quais queria
que se tivesse um cuidado especial.
Não só queria. Temos de tomar um
cuidado especial. As crianças e os
avós. As crianças e os jovens são o
futuro, são a força, aqueles que
levam as coisas para frente. São
aqueles em colocamos a esperança.
Os avós são a memória da família.
São aqueles que nos deram a fé,
transmitiram-nos a fé. Cuidar dos
avós e cuidar das crianças é a
demonstração de amor, não sei se
maior, mas – eu diria – mais



promissória da família, porque eles
prometem o futuro. Um povo que
não sabe cuidar das crianças e um
povo que não sabe cuidar dos avós é
um povo sem futuro, porque não tem
nenhuma força e nenhuma memória
para seguir em frente. Pois bem, a
família é bela, mas custa, traz
problemas. Na família, às vezes, há
inimizades. O marido briga com a
mulher, ou olham-se mal, ou os filhos
com o pai. Dou-vos um conselho:
Nunca termineis o dia sem fazer as
pazes na família. Numa família não
se pode terminar o dia em guerra.
Que Deus vos abençoe. Que Deus vos
dê forças. Que Deus vos incentive a
seguir em frente. Cuidemos da
família. Defendamos a família,
porque nela o nosso futuro está em
jogo. Obrigado. Que Deus vos
abençoe e rezeis por mim, por favor.



Queridos irmãos e irmãs,

Queridas famílias!

Quero agradecer, antes de mais nada,
às famílias que tiveram a coragem de
partilhar connosco a sua vida.
Obrigado pelo vosso testemunho! É
sempre um presente poder ouvir as
famílias partilharem as suas
experiências de vida; toca o coração.
Sentimos que nos falam de coisas
verdadeiramente pessoais e únicas,
mas que de certa forma nos dizem
respeito a todos. Ouvindo as suas
experiências, podemos sentir-nos
envolvidos, interpelados como
esposos, como pais, como filhos,
irmãos, avós. Enquanto as ouvia, eu
pensava como é importante partilhar
a vida das nossas casas e ajudar-nos
a crescer nesta tarefa linda e
desafiadora que é «ser família».

Encontrar-me convosco faz-me
pensar num dos mistérios mais belos
do cristianismo. Deus não quis vir ao



mundo senão através duma família.
Deus não quis aproximar-se da
humanidade senão através duma
casa. Para Si mesmo, Deus não quis
outro nome senão o de
«Emanuel» (cf. Mt 1, 23): é o Deus
connosco. E este foi, desde o
princípio, o seu sonho, o seu
propósito, a sua luta incansável para
nos dizer: «Eu sou o Deus convosco, o
Deus para vós». É o Deus que, desde
os primórdios da criação, afirmou:
«Não é conveniente que o homem
esteja só» (Gn 2, 18). E nós podemos
continuar dizendo: não é
conveniente que a mulher esteja só,
não é conveniente que a criança, o
idoso, o jovem estejam sós; não é
conveniente. Por isso, o homem
deixará seu pai e sua mãe, unir-se-á à
sua mulher e os dois serão uma só
carne (cf. Gn 2, 24). Os dois serão
uma só morada, uma família.

E assim desde tempos imemoriais, no
mais fundo do nosso coração,



ouvimos estas palavras que tocam
fortemente o nosso íntimo: não é
conveniente que tu estejas só. A
família é o grande dom, o grande
presente deste «Deus connosco» que
não quis abandonar-nos à solidão de
viver sem ninguém, sem desafios,
sem morada.

Deus não Se limita a sonhar, mas
procura fazer tudo «connosco». O
sonho de Deus continua a realizar-se
nos sonhos de muitos casais que têm
a coragem de fazer, da sua vida, uma
família.

Por isso, a família é o símbolo vivo do
projecto de amor que um dia o Pai
sonhou. Querer formar uma família
é ter a coragem de fazer parte do
sonho de Deus, a coragem de sonhar
com Ele, a coragem de construir com
Ele, a coragem de unir-se a Ele nesta
história, de construir um mundo
onde ninguém se sinta só, onde



ninguém se sinta supérfluo ou sem
lugar.

Nós, cristãos, admiramos a beleza de
cada momento familiar, vendo nele
como que o lugar onde,
gradualmente, aprendemos o
significado e o valor das relações
humanas. Aprendemos que amar
alguém não é apenas um sentimento
forte, mas uma decisão, um
discernimento, uma promessa (cf. E.
Fromm, A arte de amar).
Aprendemos a gastar-nos por
alguém, e aprendemos que isto vale a
pena.

Jesus não era um «solteirão», muito
pelo contrário. Desposou a Igreja, fez
dela o seu povo. Gastou-Se por
aqueles que ama, entregando-Se
completamente para que a sua
esposa, a Igreja, pudesse sempre
experimentar que Ele é o Deus
connosco, com o seu povo, com a sua
família. Não podemos compreender



Cristo sem a sua Igreja, tal como não
podemos compreender a Igreja sem o
seu esposo, Cristo Jesus, que Se
entregou por amor e mostrou-nos
que vale a pena fazê-lo.

Gastar-se por amor não é, em si, uma
coisa fácil. Como se verificou com o
Mestre, há momentos em que este
«gastar-se» passa por situações de
cruz. Momentos, em que parece que
tudo se torna difícil. Penso em tantos
pais, tantas famílias a quem falta
trabalho, ou têm um trabalho sem
direitos que se torna um verdadeiro
calvário. Quanto sacrifício para se
conseguir o pão de cada dia!
Obviamente estes pais, quando
chegam a casa, não podem dar o
melhor de si aos seus filhos pelo
cansaço que trazem.

Penso em tantas famílias que não
têm um tecto sob o qual se abrigar,
ou vivem em postos sobrelotados que
não possuem o mínimo de condições



para poder estabelecer laços de
intimidade, de segurança, de
protecção contra tantos tipos de
adversidade.

Penso em tantas famílias que não
têm acesso aos serviços básicos de
saúde. Famílias, que para os
problemas de saúde, especialmente
das crianças ou dos idosos,
dependem dum sistema que não os
trata com seriedade, transcurando a
angústia e submetendo estas famílias
a grandes sacrifícios para poderem
responder aos seus problemas
sanitários.

Não podemos imaginar uma
sociedade sadia que não dê espaço
concreto à vida da família. Não
podemos pensar um futuro para uma
sociedade que não encontre uma
legislação capaz de defender e
garantir as condições mínimas e
necessárias para que as famílias,
especialmente aquelas que estão a



começar, possam desenvolver-se.
Quantos problemas se resolverão, se
as nossas sociedades protegerem e
garantirem que o espaço familiar,
especialmente o dos jovens recém-
casados, encontrará a possibilidade
de ter um trabalho digno, uma
habitação segura, um serviço de
saúde que acompanhe o crescimento
da família em todas as fases da vida.

O sonho de Deus continua
irrevogável, continua intacto e
convida-nos a trabalhar, a
comprometer-nos a favor duma
sociedade pro família. Uma
sociedade, onde «o pão, fruto da
terra e do trabalho do homem»,
continue a ser partilhado em cada
casa alimentando a esperança dos
seus filhos.

Ajudemo-nos para que este «gastar-
se por amor» continue a ser possível.
Nos momentos de dificuldade,
ajudemo-nos uns aos outros para



aliviar o peso. Façamos de modo que
uns sejam apoio dos outros, as
famílias apoio doutras famílias.

Não há famílias perfeitas, mas isto
não nos deve desencorajar. Pelo
contrário, o amor aprende-se, o amor
vive-se, o amor cresce «moldando-se»
segundo as circunstâncias da vida
que cada família concreta atravessa.
O amor nasce e desenvolve-se
sempre entre luzes e sombras. O
amor é possível em homens e
mulheres concretos que procuram
fazer dos conflitos, não a última
palavra, mas uma oportunidade.
Oportunidade para pedirmos ajuda,
oportunidade para nos
questionarmos em que devemos
melhorar, oportunidade para
descobrirmos o Deus-connosco que
nunca nos abandona. Este é um
grande legado que podemos dar aos
nossos filhos, uma óptima lição: é
verdade que cometemos erros; é
verdade que temos problemas; mas



sabemos que estas coisas não são a
realidade definitiva. Sabemos que os
erros, os problemas, os conflitos são
uma oportunidade para nos
aproximarmos dos outros e de Deus.

Nesta noite, reunimo-nos para rezar,
para o fazer em família, para fazer
das nossas famílias o rosto sorridente
da Igreja. Para nos encontrarmos
com Deus que não quis outra forma
para vir ao mundo senão por meio
duma família. Para nos
encontrarmos com o Deus-connosco,
o Deus que está sempre no meio de
nós.

***

Encontro em prol da liberdade
religiosa com a comunidade
hispânica e outros imigrantes -
Independence Nationcal Historical
Park, Filadélfia (26 de setembro)

Queridos amigos!



Boa tarde. Um dos momentos
salientes da minha visita tem lugar
aqui, diante do Independence Mall,
local do nascimento dos Estados
Unidos da América. Neste lugar,
foram proclamadas pela primeira
vez as liberdades que definem este
País. A Declaração de Independência
afirmou que todos os homens e todas
as mulheres são criados iguais, que
são dotados pelo seu Criador de
alguns direitos inalienáveis e que os
governos existem para proteger e
defender tais direitos. Estas palavras
continuam a ressoar e a inspirar-nos
hoje, tal como inspiraram pessoas de
todo o mundo, no combate pela
liberdade de viver de acordo com a
sua dignidade.

A história mostra também que esta
verdade, como aliás qualquer
verdade, deve ser constantemente
reafirmada, assumida e defendida. A
história desta nação é também a
história dum esforço constante, até



aos nossos dias, para encarnar estes
altos princípios na vida social e
política. Recordamos as grandes lutas
que levaram à abolição da
escravatura, à extensão do direito de
voto, ao crescimento do movimento
operário, e ao esforço progressivo
por eliminar todas as formas de
racismo e preconceito contra a
chegada sucessiva de novos
americanos. Isto demonstra que um
país, quando está determinado a
permanecer fiel aos seus princípios,
a estes princípios fundadores, que se
baseiam no respeito pela dignidade
humana, torna-se mais forte e
renova-se. Quando um país guarda a
memória das suas raízes, continua a
crescer, renova-se e continua a
acolher dentro das suas fronteiras
novos povos e novas pessoas que
chegam.

Todos beneficiamos quando se faz
memória do nosso passado. Um povo
que recorda não repete os erros do



passado; pelo contrário, olha
confiante para os desafios do
presente e do futuro. A memória
salva a alma dum povo de tudo
aquilo ou de todos aqueles que
poderiam tentar dominá-lo ou
utilizá-lo para os seus próprios
interesses. Quando o exercício
efectivo dos respectivos direitos é
garantido aos indivíduos e às
comunidades, estes não apenas se
sentem livres para realizar as suas
capacidades, mas também com estas
capacidades, com o seu trabalho,
contribuem para o bem-estar e
enriquecimento de toda a sociedade.

Neste lugar, que é um símbolo do
modelo dos Estados Unidos, quereria
reflectir convosco sobre o direito à
liberdade religiosa. É um direito
fundamental que plasma o modo
como interagimos social e
pessoalmente com nossos vizinhos,
cujos pontos de vista religiosos são
diferentes dos nossos. O ideal do



diálogo inter-religioso, onde todos os
homens e mulheres de diferentes
tradições religiosas podem dialogar
sem brigar, este ideal é dom da
liberdade religiosa.

A liberdade religiosa supõe
certamente o direito de adorar a
Deus, individual e
comunitariamente, como a própria
consciência dita. Mas, por outro lado,
a liberdade religiosa transcende, por
sua natureza, os lugares de culto,
bem como a esfera privada dos
indivíduos e das famílias, porque o
facto religioso, a dimensão religiosa
não é uma subcultura, faz parte da
cultura de qualquer povo e qualquer
nação.

As nossas diferentes tradições
religiosas servem a sociedade,
primariamente através da mensagem
que proclamam. Convidam os
indivíduos e as comunidades a
adorar a Deus, fonte de cada vida, da



liberdade e da bondade. Lembram-
nos a dimensão transcendente da
existência humana e a nossa
liberdade irredutível contra a
pretensão de qualquer poder
absoluto. Basta lançar um olhar à
história – faz-nos bem debruçar-nos
sobre a história –, especialmente à do
século passado, para ver as
atrocidades perpetradas pelos
sistemas que pretenderam construir
este ou aquele «paraíso terrestre»
dominando os povos, subjugando-os
com princípios aparentemente
indiscutíveis e negando-lhes
qualquer tipo de direito. As nossas
ricas tradições religiosas procuram
oferecer significado e orientação,
«possuem uma força motivadora que
abre sempre novos horizontes,
estimula o pensamento, engrandece
a mente e a sensibilidade» (Exort. ap.
Evangelii gaudium, 256). Chamam à
conversão, à reconciliação, ao
compromisso em prol do futuro da
sociedade, ao sacrifício de si mesmo

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_di%C3%A1logo_inter-religioso
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_di%C3%A1logo_inter-religioso


no serviço do bem comum, e à
compaixão por aqueles passam
necessidade. No coração da sua
missão espiritual, encontra-se a
proclamação da verdade e da
dignidade da pessoa humana, bem
como de todos os direitos humanos.

As nossas tradições religiosas
lembram-nos que, enquanto seres
humanos, somos chamados a
reconhecer o Outro que revela a
nossa identidade relacional contra
qualquer tentativa de instaurar
«uma uniformidade que o egoísmo
do forte, o conformismo do fraco, ou
ainda a ideologia do utopista poderia
procurar impor-nos» (M. de Certeau).

Num mundo onde as diferentes
formas de moderna tirania procuram
suprimir a liberdade religiosa, ou –
como disse antes – reduzi-la a uma
subcultura sem direito de expressão
na esfera pública, ou ainda usara
religião como pretexto para o ódio e



a brutalidade, torna-se forçoso que
os seguidores das diferentes
tradições religiosas unam a sua voz
para invocar a paz, a tolerância, o
respeito pela dignidade e os direitos
dos outros.

Nós vivemos numa época sujeita «à
globalização do paradigma
tecnocrático» (Enc. Laudato si’, 106),
que visa conscientemente uma
uniformidade unidimensional e
procura eliminar todas as diferenças
e as tradições numa busca superficial
de unidade. As religiões têm,
portanto, o direito e o dever de fazer
compreender que é possível
construir uma sociedade onde «um
são pluralismo, que respeite
verdadeiramente aqueles que
pensam diferente e os valores como
tais» (Exort. ap. Evangelii gaudium,
255), é um «precioso aliado no
compromisso pela defesa da
dignidade humana, (...) um caminho

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#106.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#106.
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_di%C3%A1logo_social_num_contexto_de_liberdade_religiosa
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_di%C3%A1logo_social_num_contexto_de_liberdade_religiosa
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_di%C3%A1logo_social_num_contexto_de_liberdade_religiosa


de paz para o nosso mundo [tão]
ferido» (ibid., 257) pelas guerras.

Os Quakers, que fundaram Filadélfia,
viviam inspirados por um profundo
sentido evangélico da dignidade de
cada pessoa e pelo ideal duma
comunidade unida pelo amor
fraterno. Tal convicção levou-os a
fundar uma colónia que haveria de
ser um paraíso de liberdade religiosa
e tolerância. Este significado de
compromisso fraterno em prol da
dignidade de todos, especialmente
dos mais fracos e vulneráveis,
tornou-se parte essencial do espírito
norte-americano. Durante a sua 
visita aos Estados Unidos em 1987,
São João Paulo II prestou-vos um
comovente tributo, lembrando a
todos os americanos que «a prova
decisiva da vossa grandeza é o modo
como tratais cada ser humano, mas
de maneira especial os mais fracos e
os mais indefesos» (Discurso na
cerimónia de despedida no Aeroporto

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_di%C3%A1logo_social_num_contexto_de_liberdade_religiosa
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_di%C3%A1logo_social_num_contexto_de_liberdade_religiosa
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/travels/1987/travels/documents/trav_stati-uniti-canada.html


de Detroit, 19 de Setembro de 1987,
3).

Aproveito esta oportunidade para
agradecer a todos aqueles que
procuraram, qualquer que seja a sua
religião, servir a Deus, o Deus da paz,
construindo cidades animadas pelo
amor fraterno, cuidando do próximo
em necessidade, defendendo a
dignidade do dom divino, do dom
divino da vida em todas as sua fases,
defendendo a causa dos pobres e dos
imigrantes. Com muita frequência,
em toda a parte, os mais necessitados
não são escutados. Vós sois a sua voz,
e muitos dentre vós – homens e
mulheres religiosos – fizeram com
que o seu grito fosse ouvido. Comeste
testemunho, que muitas vezes
encontra forte resistência, recordais
à democracia norte-americana os
ideais que a fundaram, e que a
sociedade debilita-se cada vez que
nela e por toda a parte prevalece a
injustiça. Pouco antes, falei da



tendência à globalização. A
globalização não é má. Pelo
contrário, a tendência para nos
globalizarmos é boa, une-nos. O que
pode ser má é a maneira de a fazer.
Se uma globalização pretende fazer a
todos iguais, como se fosse uma
esfera, tal globalização destrói a
riqueza e a singularidade de cada
pessoa e de cada povo. Se uma
globalização procura unir a todos,
mas respeitando em cada pessoa, a
sua personalidade, a sua riqueza, a
sua peculiaridade, respeitando em
cada povo, a sua riqueza, a sua
peculiaridade, esta globalização é
boa, faz-nos crescer a todos e leva à
paz. Aqui, gosto de usar um pouco de
geometria. Se a globalização é uma
esfera, onde cada ponto aparece
igualmente equidistante do centro,
anula, não é boa. Se a globalização
une como um poliedro, onde todos os
pontos estão unidos mas cada um
conserva a sua própria identidade, é
boa e faz cresce um povo, dá



dignidade a todos os homens e
favorece os seus direitos.

No nosso meio, temos hoje membros
da grande população hispânica dos
Estados Unidos, bem como
representantes de imigrantes
recentes aqui chegados. Obrigado
por abrirem as portas. Muitos de vós
são emigrantes – saúdo-vos com
grande afecto – e muitos de vós
emigraram para este país, pagando
pessoalmente um alto preço, mas
com a esperança de construir uma
nova vida. Não desanimeis com as
dificuldades que tendes de enfrentar,
sejam eles quais forem. Peço para
não vos esquecerdes que, tal como
aqueles que vieram antes de vós,
trazeis muitos talentos a esta nação.
Por favor, não vos envergonheis das
vossas tradições. Não esqueçais as
lições que aprendestes dos vossos
antepassados e que podem
enriquecer a vida deste país
americano. Repito: não vos



envergonheis daquilo que faz parte
de vós, o sangue da vossa vida.
Também vós sois chamados a ser
cidadãos responsáveis e a contribuir
– como fizeram com tanta
determinação os que chegaram antes
– a contribuir frutuosamente para a
vida das comunidades onde viveis.
Penso de modo particular na fé
fervorosa de muitos de vós, no
sentido profundo da vida familiar e
em todos os outros valores que
recebeste sem herança. Trazendo as
vossas contribuições, não só
encontrareis o vosso lugar aqui, mas
ajudareis a sociedade a renovar-se a
partir de dentro. Não percais a
memória do que aconteceu aqui há
mais de dois séculos. Não percais a
memória daquela Declaração que
proclamou que todos os homens e
mulheres foram criados iguais e
dotados pelo Criador de certos
direitos inalienáveis e que os
governos existem para proteger e
defender estes direitos.



Queridos amigos, agradeço o vosso
caloroso acolhimento e o facto de vos
terdes reunido hoje comigo.
Preservemos a liberdade; cuidemos
da liberdade: a liberdade de
consciência, a liberdade religiosa, a
liberdade de cada pessoa, de cada
família, de cada povo, pois é ela que
cria lugar para os direitos. Possam
esta nação e cada um de vós sentir-se
renovados na gratidão pelas muitas
bênçãos e liberdades de que gozais. E
possais defender estes direitos,
especialmente a liberdade religiosa,
porque esta foi-vos dada pelo próprio
Deus. Ele vos abençoe a todos. E por
favor, peço-vos que rezeis um pouco
por mim. Obrigado!

***

Santa Missa com os bispos, o clero, os
religiosos e religiosas da Pensilvânia
- Catedral dos Santos Pedro e Paulo,
Filadélfia (26 de setembro)



Nesta manhã, aprendi algo mais da
história desta bela catedral: a
história que está por detrás das suas
paredes altas e dos seus vitrais.
Contudo prefiro olhar a história da
Igreja, nesta cidade e neste Estado,
como uma história não de
construção de muros, mas do seu
derrube. Ela fala-nos de gerações e
gerações de católicos
comprometidos, saindo para as
periferias a fim de construir
comunidades de culto, de educação,
de caridade e de serviço à sociedade
inteira.

Uma tal história é visível nos muitos
santuários espalhados por esta
cidade, nas suas inúmeras paróquias,
cujas agulhas e campanários falam
da presença de Deus no meio das
nossas comunidades. Vemo-la
também nos esforços de todos
aqueles sacerdotes, religiosos e leigos
que, com dedicação, ao longo de dois
séculos, trabalharam pelas



necessidades espirituais dos pobres,
dos imigrantes, dos doentes e dos
encarcerados. Vemo-la também nas
inúmeras escolas onde consagrados e
consagradas ensinaram as crianças a
ler e a escrever, a amar a Deus e ao
próximo, e a contribuir como bons
cidadãos para a vida da sociedade
americana. Tudo isto é a herança
verdadeira que recebestes e que sois
chamados a enriquecer e transmitir.

Muitos de vós conhecem a história de
Santa Catarina Drexel, uma das
grandes Santas saídas desta Igreja
local. Quando ela falou ao Papa Leão
XIII da necessidade das missões, o
Papa – era um Papa muito sábio! –
perguntou-lhe de maneira incisiva:
«E tu, que farás?» Aquelas palavras
mudaram a vida de Santa Catarina,
porque recordaram-lhe que afinal
cada cristão recebeu, em virtude do
Baptismo, uma missão. Cada um de
nós deve responder, da melhor
forma possível, à chamada do Senhor



para construir o seu Corpo, que é a
Igreja.

«E tu, que farás?» A partir destas
palavras, gostaria de me deter sobre
dois aspectos, no contexto da nossa
missão específica de transmitir a
alegria do Evangelho e edificar a
Igreja como sacerdotes, diáconos,
membros masculinos e femininos de
institutos de vida consagrada.

Em primeiro lugar, aquelas palavras
– «E tu, que farás?» – foram dirigidas
a uma pessoa jovem, uma jovem
mulher com ideais elevados, e
mudaram a sua vida. Impeliram-na a
pensar no trabalho imenso que havia
para realizar e a dar-se conta de que
também ela era chamada a fazer a
sua parte. Quantos jovens, nas nossas
paróquias e escolas, têm os mesmos
ideais elevados, generosidade de
espírito e amor a Cristo e à Igreja!
Perguntemo-nos: Somos nós capazes
de os pôr à prova? Somos capazes de



os guiar e ajudar a fazer a sua parte?
A encontrar caminhos para poderem
partilhar o seu entusiasmo e os seus
dons com as nossas comunidades,
sobretudo nas obras de misericórdia
e de compromisso a favor dos
outros? Partilhamos a própria alegria
e entusiasmo que temos em servir o
Senhor?

Um dos grandes desafios que a Igreja
tem pela frente, nesta geração, é
promover, em todos os fiéis, o
sentido de responsabilidade pessoal
pela missão da Igreja e torná-los
capazes de cumprirem tal
responsabilidade como discípulos
missionários, serem fermento do
Evangelho no nosso mundo. Isto
exige criatividade para se adaptar às
situações em mudança, para levar
avante a herança do passado, não
primariamente mantendo estruturas
e as instituições que também são
úteis, mas acima de tudo estando
disponíveis para as possibilidades



que o Espírito abre diante de nós e
comunicando a alegria do Evangelho,
todos os dias e em todas as estações
da vida.

«E tu, que farás?» É significativo que
estas palavras do Papa já idoso
tivessem sido dirigidas a uma mulher
leiga. Sabemos que o futuro da
Igreja, numa sociedade em rápida
mudança, exigirá – e já agora o exige
– um compromisso cada vez mais
activo por parte dos leigos. A Igreja
nos Estados Unidos sempre dedicou
um enorme esforço ao trabalho da
catequese e da educação. O nosso
desafio, hoje, é construir alicerces
sólidos e promover um sentido de
colaboração e responsabilidade
compartilhada, quando
programamos o futuro das nossas
paróquias e instituições. Isto não
significa transcurar a autoridade
espiritual que nos foi confiada, mas
discernir e usar sabiamente os
múltiplos dons que o Espírito



concede à Igreja. De forma
particular, significa valorizar a
contribuição imensa que as
mulheres, leigas e consagradas,
deram e continuam a oferecer na
vida das nossas comunidades.

Queridos irmãos e irmãs, agradeço-
vos o modo como cada um de vós
respondeu à pergunta de Jesus que
inspirou a vossa vocação: «E tu, que
farás?» Encorajo a deixar-vos
renovar na alegria, na maravilha
daquele primeiro encontro com Jesus
e tirar daquela alegria uma renovada
fidelidade e vigor. Vou estar
convosco nestes dias, pedindo-vos
para transmitirdes a minha
afectuosa saudação a todos aqueles
que não puderam estar aqui
connosco, especialmente a tantos
sacerdotes, religiosos e religiosas
idosos aqui espiritualmente
presentes.



Durante estes dias do Encontro
Mundial das Famílias, gostaria de vos
pedir para reflectirdes de modo
particular sobre a qualidade do
nosso ministério com as famílias, os
casais que se preparam para o
matrimónio e os nossos jovens.
Tenho conhecimentos do que se faz
nas Igrejas locais para dar resposta
às suas necessidades e apoiá-los no
seu caminho de fé. Peço-vos que
rezeis fervorosamente pelas famílias,
bem como pelas decisões do próximo
Sínodo sobre a família.

Agora, com gratidão por tudo o que
recebemos e com confiante certeza
em todas as nossas necessidades,
voltamo-nos para Maria, nossa Mãe
Santíssima. Que Ela, com o seu amor
de mãe, interceda pelo crescimento
da Igreja, na América, no testemunho
profético do poder da cruz do seu
Filho para levar alegria, esperança e
força ao mundo. Rezo por cada um



de vós e peço-vos, por favor, que
rezeis por mim.

***

Homilia Santa Missa - Madison
Square Garden, Nova Iorque (25 de
setembro)

Encontramo-nos no Madison Square
Garden, lugar emblemático desta
cidade, sede de importantes
encontros desportivos, artísticos,
musicais, que congregam pessoas de
diferentes partes, não só desta
cidade, mas do mundo inteiro. Neste
lugar, que representa as diferentes
faces da vida dos cidadãos que se
reúnem por interesses comuns,
ouvimos: «O povo que caminhava
nas trevas viu uma grande luz» (Is 9,
1). O povo que caminhava, o povo no
meio das suas actividades, das suas
ocupações diárias; o povo que
caminhava carregando seus sucessos
e seus erros, seus medos e suas
oportunidades. Esse povo viu uma



grande luz. O povo que caminhava
com as suas alegrias e esperanças,
com as suas decepções e amarguras,
esse povo viu uma grande luz.

O povo de Deus é chamado, em cada
época, a contemplar esta luz. Luz que
quer iluminar as nações: assim o
proclamava, cheio de júbilo, o velho
Simeão. Luz que quer chegar a cada
canto desta cidade, aos nossos
concidadãos, em cada espaço da
nossa vida.

«O povo que caminhava nas trevas
viu uma grande luz». Uma das
características do povo crente passa
pela sua capacidade de ver, de
contemplar no meio das suas
«obscuridades» a luz que Cristo vem
trazer.

O povo crente que sabe olhar, que
sabe discernir, que sabe contemplar
a presença viva de Deus no meio da
sua vida, no meio da sua cidade.
Hoje, com o profeta, podemos dizer:



o povo que caminha, respira, vive no
meio do «smog», viu uma grande luz,
experimentou um ar de vida.

Viver numa cidade é algo de bastante
complexo: um contexto
multicultural, com grandes desafios
não fáceis de resolver. As grandes
cidades recordam-nos a riqueza
escondida no nosso mundo: a
variedade de culturas, tradições e
histórias. A variedade de línguas,
roupas, comida. As grandes cidades
tornam-se pólos que parecem
apresentar a pluralidade das formas
que nós, seres humanos,
encontrámos para responder ao
sentido da vida nas circunstâncias
em que nos achávamos. Por sua vez,
as grandes cidades escondem o rosto
de muitos que parecem não ter
cidadania ou ser cidadãos de
segunda categoria. Nas grandes
cidades, sob o ruído do tráfego, sob o
«ritmo das mudanças», permanecem
silenciadas as vozes de tantos rostos



que não têm «direito» à cidadania,
não têm direito a fazer parte da
cidade – os estrangeiros, seus filhos
(e não só) que não conseguem a
escolaridade, as pessoas privadas de
assistência médica, os sem-abrigo, os
idosos sozinhos – postos à margem
das nossas estradas, nos nossos
passeios num anonimato
ensurdecedor. E entram a fazer parte
duma paisagem urbana que
lentamente se torna natural aos
nossos olhos e, especialmente, no
nosso coração.

Saber que Jesus continua a percorrer
as nossas estradas, misturando-Se
vitalmente com o seu povo,
envolvendo-Se e envolvendo as
pessoas numa única história de
salvação, enche-nos de esperança,
uma esperança que nos liberta
daquela força que nos impele a
isolar-nos, a ignorar a vida dos
outros, a vida da nossa cidade. Uma
esperança que nos liberta de



«ligações» vazias, das análises
abstractas ou da necessidade de
sensações fortes. Uma esperança que
não tem medo de inserir-se, agindo
como fermento, nos lugares onde nos
toca viver e actuar. Uma esperança
que nos chama a entrever, no meio
do «smog», a presença de Deus que
continua a caminhar na nossa
cidade. Porque Deus está na cidade.

Como é esta luz que passa pelas
nossas estradas? Como podemos
encontrar Deus que vive connosco no
meio do «smog» das nossas cidades?
Como podemos encontrar-nos com
Jesus vivo e operante no hoje das
nossas cidades multiculturais?

O profeta Isaías servir-nos-á de guia
neste «aprender a ver». Falou da luz,
que é Jesus. E agora, ele apresenta-
nos Jesus como «Conselheiro
admirável, Deus forte, Pai eterno,
Príncipe da Paz» (9, 5). Assim, nos



introduz na vida do Filho, para que
seja essa a nossa vida também.

«Conselheiro admirável». Narram os
Evangelhos que como muitos Lhe
iam perguntar: Mestre, que devemos
fazer? O primeiro movimento que
Jesus gera com a sua resposta é
propor, incitar, motivar. Sempre
propõe aos seus discípulos que
partam, que saiam. Impele-os a ir ao
encontro dos outros, onde realmente
estão e não onde gostaríamos que
estivessem. Ide uma, duas, três vezes,
ide sem medo, ide sem repugnância,
ide e anunciai esta alegria que é para
todo o povo.

«Deus forte». Em Jesus, Deus fez-Se 
Emanuel, o Deus-connosco, o Deus
que caminha ao nosso lado, que Se
misturou com as nossas coisas, nas
nossas casas, com as nossas
«panelas», como gostava de dizer
Santa Teresa de Jesus.



«Pai eterno». Nada e ninguém poderá
separar-nos do seu Amor. Ide e
anunciai, ide e vivei mostrando que
Deus está no meio de vós como um
Pai misericordioso que sai cada
manhã e cada tarde para ver se o seu
filho regressa a casa e, logo que o
avista, corre a abraçá-lo. Isso é belo.
Um abraço que quer acolher, quer
purificar e elevar a dignidade dos
seus filhos. Pai que, no seu abraço, é
boa notícia para os pobres, alívio
para os aflitos, liberdade para os
oprimidos, consolação para os tristes
(cf. Is 61, 1).

«Príncipe da paz». Ir ter com os
outros para partilhar a boa notícia de
que Deus é nosso Pai. Ele caminha ao
nosso lado, liberta-nos do anonimato,
duma vida sem rostos, uma vida
vazia, e introduz-nos na escola do
encontro. Liberta-nos da guerra da
competição, da auto-
referencialidade, para nos abrirmos
ao caminho da paz. Aquela paz que



nasce do reconhecimento do outro,
aquela paz que surge no coração ao
ver, de modo especial o mais
necessitado, como um irmão.

Deus vive nas nossas cidades, a Igreja
vive nas nossas cidades. E Deus e a
Igreja que vivem nas nossas cidades
querem ser fermento na massa,
querem misturar-se com todos,
acompanhando a todos, anunciando
as maravilhas d’Aquele que é
Conselheiro admirável, Deus forte,
Pai eterno, Príncipe da paz.

«O povo que caminhava nas trevas
viu uma grande luz», e nós, cristãos,
somos suas testemunhas.

***

Visita ao Colégio Nossa Senhora
Rainha dos Anjos e encontro com
crianças e famílias de imigrantes -
Harlem, Nova Iorque (25 de
setembro)



Queridos Irmãos e Irmãs, boa tarde!

Estou contente por estar aqui
convosco, juntamente com toda esta
grande família que vos acompanha.
Vejo os vossos professores e
educadores, os pais e outros
familiares. Obrigado pela recepção! E
peço desculpa, especialmente aos
professores, porque «roubo»
qualquer minuto à aula… Estais
todos contentes, já sei.

Explicaram-me que uma das
características bonitas desta escola e
deste trabalho é alguns alunos,
alguns de vós, virem doutros lugares,
e muitos de outros países. E isso é
bom. Embora eu saiba que nem
sempre seja fácil ter de deslocar-se e
encontrar uma nova casa, encontrar
novos vizinhos e amigos; não é fácil,
mas é preciso começar. Ao princípio
pode ser um pouco cansativo. Muitas
vezes acontece ter de aprender uma
nova língua, adaptar-se a uma nova



cultura, um novo clima. Quantas
coisas é preciso aprender! E não falo
só dos deveres da escola, mas tantas
coisas.

O lado belo é que encontramos
também novos amigos. E isto é muito
importante: os novos amigos que
encontramos. Encontramos pessoas
que nos abrem as portas e mostram a
sua ternura, a sua amizade, a sua
compreensão, e procuram ajudar-nos
para que não nos sintamos
estranhos, estrangeiros. É todo um
trabalho de pessoas que nos vai
ajudando a nos sentirmos em casa. E
ainda que, às vezes, a imaginação
volte para a nossa pátria,
encontramos boas pessoas que nos
ajudam a nos sentirmos em casa.
Como é belo poder sentir a escola, os
lugares de reunião, como uma
segunda casa. E isso é importante
não só para vós, mas também para as
vossas famílias. Desta forma, a escola
torna-se uma grande família para



todos, onde juntamente com as
nossas mães, pais, avós, educadores,
professores e companheiros
aprendemos a ajudar-nos, a partilhar
o que há de bom em cada um, a dar o
melhor de nós mesmos, a trabalhar
em grupo, a jogar em grupo, o que é
tão importante, e a perseverar nos
nossos objectivos.

Muito perto daqui há uma rua muito
importante com o nome duma
pessoa que fez muito bem pelos
outros e que quero recordar
convosco. Refiro-me ao Pastor Martin
Luther King. Um dia disse ele:
«Tenho um sonho». E sonhou que
muitas crianças, muitas pessoas
haveriam de ter igualdade de
oportunidades. Sonhou que muitas
crianças como vós haveriam de ter
acesso à educação. E sonhou que
muitos homens e mulheres, como
vós, pudessem ter a cabeça bem
erguida, com a dignidade de quem
pode vencer na vida. É bom ter



sonhos e é bom poder lutar pelos
sonhos. Não vos esqueçais.

Hoje queremos continuar a sonhar, e
alegramo-nos por todas as
oportunidades que permitam – tanto
a vós como a nós, grandes – não
perder a esperança num mundo
melhor e com maiores
possibilidades. E muitas pessoas a
quem saudei e que me foram
apresentadas também sonham como
vós, sonham com isto. E por isso se
comprometeram com este trabalho.
Comprometeram-se com a vossa vida
para acompanhar-vos neste
caminho. Todos sonhamos. Sempre.
Soube que um dos sonhos dos vossos
pais, dos vossos educadores e de
todos os que vos ajudam – e também
do Cardeal Dolan, que é muito bom! -
é que possais crescer e viver com
alegria. Aqui vê-se que estais
sorridentes: continuai assim e ajudai
contagiar com a alegria todas as
pessoas que tendes perto. Nem



sempre é fácil. Em todas as casas há
problemas, situações difíceis,
doenças, mas não deixeis de sonhar
com que possais viver com alegria.

Todos vós que estais aqui, adultos e
crianças, tendes o direito de sonhar,
e muito me alegro por poderdes
encontrar, seja na escola, seja aqui,
nos vossos amigos, nos vossos
professores, em todos os que se
aproximam para ajudar, o apoio
necessário para o fazer. Onde há
sonhos, onde há alegria, aí sempre
está Jesus. Sempre. Por outro lado,
quem é aquele que semeia tristeza,
que semeia desconfiança, que semeia
inveja, que semeia maus desejos?
Como se chama? O diabo. O diabo
sempre semeia tristezas, porque não
nos quer alegres, não nos quer
sonhando. Onde há alegria, aí
sempre está Jesus. Porque Jesus é
alegria, e quer ajudar-nos para que
esta alegria dure todos os dias.



Antes de vos deixar, gostaria de vos
dar um «homework», está bem? É
um pedido simples, mas muito
importante: não vos esqueçais de
rezar por mim, para que eu possa
partilhar com muitas pessoas a
alegria de Jesus. E rezemos também
para que muitos possam gozar desta
alegria que tendes vós quando vos
sentis acompanhados, ajudados,
aconselhados, mesmo que existam
problemas. Mas há essa paz no
coração de que Jesus nunca
abandona

Que Deus vos abençoe a todos e a
cada um de vós e que Nossa Senhora
vos cuide! Obrigado.

E não sabeis cantar alguma coisa?
Não sabeis cantar? Vejamos, quem é
o mais «sem vergonha»?

[canto]

Obrigado. Muito obrigado.



Então, todos juntos… Uma canção e
depois rezamos juntos o Pai-Nosso.

[canto]

Pai-Nosso…

Abençoe-vos Deus todo-poderoso,
Pai, Filho e Espírito Santo. [Amém]. E
rezeis por mim. «Don’t forget the
homework».

***

Encontro Inter-religioso no memorial
Ground Zero - Nova Iorque (25 de
setembro)

Vários sentimentos e emoções
desperta em mim a presença aqui no 
Ground Zero, onde milhares de vidas
foram arrancadas num acto
insensato de destruição. Aqui, a dor é
palpável. A água, que vemos correr
para este centro vazio, lembra-nos
todas aquelas vidas que estavam sob
o poder daqueles que crêem que a



destruição seja o único modo de
resolver os conflitos. É o grito
silencioso de quantos sofreram na
sua carne a lógica da violência, do
ódio, da vingança. Uma lógica, que só
pode causar angústia, sofrimento,
destruição, lágrimas. A água que
desce é símbolo também das nossas
lágrimas; lágrimas pela destruição de
ontem, que se unem às lágrimas por
tantas destruições de hoje. Este é um
lugar onde choramos; choramos a
angústia provocada por nos
sentirmos impotentes perante a
injustiça, perante o fratricídio,
perante a incapacidade de resolver
as nossas diferenças dialogando.
Neste lugar choramos pela perda
injusta e gratuita de inocentes, por
não poder encontrar soluções para o
bem comum. É água que nos recorda
o pranto de ontem e o pranto de hoje.

Há poucos minutos, encontrei
algumas famílias dos primeiros
socorristas caídos em serviço. No



encontro, pude constatar uma vez
mais como a destruição nunca é
impessoal, abstracta ou apenas de
coisas; mas que antes de tudo tem
um rosto e uma história, é concreta,
tem nomes. Nos familiares, pode-se
ver o rosto da angústia; uma angústia
que nos deixa atónitos e brada ao
céu.

Mas eles, por sua vez, souberam
mostrar-me a outra face deste
atentado, a outra face da sua
angústia: o poder do amor e da
recordação. Uma recordação que não
nos deixa vazios. Os nomes de tantas
pessoas queridas encontram-se
escritos aqui, onde estavam as bases
das torres; e, assim, podemos vê-los,
tocá-los e nunca mais esquecê-los.

Aqui, no meio duma angústia
lancinante, podemos palpar a
bondade heróica de que também é
capaz o ser humano, a força
escondida a que sempre devemos



recorrer. No momento de maior
angústia, sofrimento, fostes
testemunhas dos maiores actos de
dedicação e de ajuda. Mãos
estendidas, vidas oferecidas. Numa
metrópole que pode parecer
impessoal, anónima, de grandes
solidões, fostes capazes de mostrar a
poderosa solidariedade da ajuda
mútua, do amor e do sacrifício
pessoal. Naquele momento, não era
uma questão de sangue, de origem,
de bairro, de religião ou de opção
política; era questão de
solidariedade, de emergência, de
fraternidade. Era questão de
humanidade. Os bombeiros de Nova
Iorque entraram nas torres que
estavam a ruir sem dar muita
atenção à sua própria vida. Muitos
caíram em serviço e, com o seu
sacrifício, salvaram a vida de muitos
outros.

E este lugar de morte transforma-se
também num lugar de vida, de vidas



salvas, numa canção que nos leva a
afirmar que a vida está destinada
sempre a triunfar sobre os profetas
da destruição, sobre a morte, que o
bem prevalece sempre sobre o mal,
que a reconciliação e a unidade
sairão vencedores sobre o ódio e a
divisão.

Neste lugar de angústia e recordação,
enche-me de esperança a
oportunidade de me associar aos
líderes que representam as
numerosas religiões que enriquecem
a vida desta cidade. Espero que a
nossa presença aqui seja um sinal
vigoroso das nossas vontades de
compartilhar e reiterar o desejo de
sermos forças de reconciliação,
forças de paz e justiça nesta
comunidade e em todo o mundo.
Apesar das diferenças, das
discrepâncias, é possível viver um
mundo de paz. Perante qualquer
tentativa de uniformizar, é possível e
necessário que nos reunamos, das



diferentes línguas, culturas, religiões,
para dar voz a tudo aquilo que o
quer impedir. Juntos, hoje, somos
convidados a dizer «não» a qualquer
tentativa de uniformização e «sim» a
uma diferença acolhida e
reconciliada.

E, com tal finalidade, precisamos de
banir os nossos sentimentos de ódio,
vingança, rancor. Mas sabemos que
isto só é possível como dom do Céu.
Aqui, neste lugar da memória,
proponho a cada um de vós que faça,
à sua maneira mas juntos, um
momento de silêncio e oração.
Peçamos ao Céu o dom de nos
comprometermos pela causa da paz.
Paz nas nossas casas, nas nossas
famílias, nas nossas escolas, nas
nossas comunidades. Paz naqueles
lugares onde a guerra parece não ter
fim. Paz naqueles rostos que nada
mais conheceram senão angústia.
Paz neste vasto mundo que Deus nos



deu como casa de todos e para todos.
Somente, paz. Rezemos em silêncio.

[alguns momentos de silêncio]

Assim, a vida de nossos entes
queridos não será uma vida que vai
acabar no esquecimento, mas estará
presente todas as vezes que lutarmos
por ser profetas de reconstrução,
profetas de reconciliação, profetas de
paz.

***

Visita à Organização das Nações
Unidas - Nova Iorque, Palácio de
Vidro (25 de setembro)

Senhor Presidente,

Senhoras e Senhores: Bom dia.

Mais uma vez, seguindo uma
tradição de que me sinto honrado, o
Secretário-Geral das Nações Unidas
convidou o Papa para falar a esta
distinta assembleia das nações. Em



meu nome e em nome de toda a
comunidade católica, Senhor Ban Ki-
moon, desejo manifestar-lhe a
gratidão mais sincera e cordial;
agradeço-lhe também as suas
amáveis palavras. Saúdo ainda os
chefes de Estado e de Governo aqui
presentes, os embaixadores, os
diplomatas e os funcionários
políticos e técnicos que os
acompanham, o pessoal das Nações
Unidas empenhado nesta LXX Sessão
da Assembleia Geral, o pessoal de
todos os programas e agências da
família da ONU e todos aqueles que,
por um título ou outro, participam
nesta reunião. Por vosso intermédio,
saúdo também os cidadãos de todas
as nações representadas neste
encontro. Obrigado pelos esforços de
todos e cada um em prol do bem da
humanidade.

Esta é a quinta vez que um Papa
visita as Nações Unidas. Fizeram-no
os meus antecessores Paulo VI em

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/travels/documents/onu.html


1965, João Paulo II em 1979 e 1995 e
o meu imediato antecessor, hoje
Papa emérito Bento XVI, em 2008.
Nenhum deles poupou expressões de
reconhecido apreço pela
Organização, considerando-a a
resposta jurídica e política adequada
para o momento histórico,
caracterizado pela superação das
distâncias e das fronteiras graças à
tecnologia e, aparentemente,
superação de qualquer limite natural
à afirmação do poder. Uma resposta
imprescindível, dado que o poder
tecnológico, nas mãos de ideologias
nacionalistas ou falsamente
universalistas, é capaz de produzir
atrocidades tremendas. Não posso
deixar de me associar ao
apreçamento dos meus antecessores,
reiterando a importância que a
Igreja Católica reconhece a esta
instituição e as esperanças que
coloca nas suas actividades.

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/travels/documents/onu.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/travels/1979/travels/documents/trav_united-states-america.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/travels/1995/travels/documents/trav_usa.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/travels/2008/outside/documents/stati-uniti.html


A história da comunidade
organizada dos Estados,
representada pelas Nações Unidas,
que festeja nestes dias o seu
septuagésimo aniversário, é uma
história de importantes sucessos
comuns, num período de inusual
aceleração dos acontecimentos. Sem
pretender ser exaustivo, pode-se
mencionar a codificação e o
desenvolvimento do direito
internacional, a construção da
normativa internacional dos direitos
humanos, o aperfeiçoamento do
direito humanitário, a solução de
muitos conflitos e operações de paz e
reconciliação, e muitas outras
aquisições em todos os sectores da
projecção internacional das
actividades humanas. Todas estas
realizações são luzes que contrastam
a obscuridade da desordem causada
por ambições descontroladas e
egoísmos colectivos. É certo que
ainda são muitos os problemas
graves por resolver, mas também é



evidente que, se faltasse toda esta
actividade internacional, a
humanidade poderia não ter
sobrevivido ao uso descontrolado das
suas próprias potencialidades. Cada
um destes avanços políticos, jurídicos
e técnicos representa um percurso de
concretização do ideal da
fraternidade humana e um meio
para a sua maior realização.

Presto, pois, homenagem a todos os
homens e mulheres que serviram,
com lealdade e sacrifício, a
humanidade inteira nestes setenta
anos. Em particular, desejo hoje
recordar aqueles que deram a sua
vida pela paz e a reconciliação dos
povos, desde Dag Hammarskjöld até
aos inúmeros funcionários, de
qualquer grau, caídos nas missões
humanitárias de paz e reconciliação.

A experiência destes setenta anos
demonstra que, para além de tudo o
que se conseguiu, há constante



necessidade de reforma e adaptação
aos tempos, avançando rumo ao
objectivo final que é conceder a
todos os países, sem excepção, uma
participação e uma incidência reais e
equitativas nas decisões. Esta
necessidade duma maior equidade é
especialmente verdadeira nos órgãos
com capacidade executiva real, como
o Conselho de Segurança, os
organismos financeiros e os grupos
ou mecanismos criados
especificamente para enfrentar as
crises económicas. Isto ajudará a
limitar qualquer espécie de abuso ou
usura especialmente sobre países em
vias de desenvolvimento. Os
Organismos Financeiros
Internacionais devem velar pelo
desenvolvimento sustentável dos
países, evitando uma sujeição
sufocante desses países a sistemas de
crédito que, longe de promover o
progresso, submetem as populações
a mecanismos de maior pobreza,
exclusão e dependência.



A tarefa das Nações Unidas, com base
nos postulados do Preâmbulo e dos
primeiros artigos da sua Carta
constitucional, pode ser vista como o
desenvolvimento e a promoção da
soberania do direito, sabendo que a
justiça é um requisito indispensável
para se realizar o ideal da
fraternidade universal. Neste
contexto, convém recordar que a
limitação do poder é uma ideia
implícita no conceito de direito. Dar
a cada um o que lhe é devido,
segundo a definição clássica de
justiça, significa que nenhum
indivíduo ou grupo humano se pode
considerar omnipotente, autorizado
a pisar a dignidade e os direitos dos
outros indivíduos ou dos grupos
sociais. A efectiva distribuição do
poder (político, económico, militar,
tecnológico, etc.) entre uma
pluralidade de sujeitos e a criação
dum sistema jurídico de regulação
das reivindicações e dos interesses
realiza a limitação do poder. Mas,



hoje, o panorama mundial
apresenta-nos muitos direitos falsos
e, ao mesmo tempo, amplos sectores
sem protecção, vítimas
inclusivamente dum mau exercício
do poder: o ambiente natural e o
vasto mundo de mulheres e homens
excluídos são dois sectores
intimamente unidos entre si, que as
relações políticas e económicas
preponderantes transformaram em
partes frágeis da realidade. Por isso,
é necessário afirmar vigorosamente
os seus direitos, consolidando a
protecção do meio ambiente e pondo
fim à exclusão.

Antes de mais nada, é preciso
afirmar a existência dum verdadeiro
«direito do ambiente», por duas
razões. Em primeiro lugar, porque
como seres humanos fazemos parte
do ambiente. Vivemos em comunhão
com ele, porque o próprio ambiente
comporta limites éticos que a acção
humana deve reconhecer e respeitar.



O homem, apesar de dotado de
«capacidades originais [que]
manifestam uma singularidade que
transcende o âmbito físico e
biológico» (Enc. Laudato si’, 81), não
deixa ao mesmo tempo de ser uma
porção deste ambiente. Possui um
corpo formado por elementos físicos,
químicos e biológicos, e só pode
sobreviver e desenvolver-se se o
ambiente ecológico lhe for favorável.
Por conseguinte, qualquer dano ao
meio ambiente é um dano à
humanidade. Em segundo lugar,
porque cada uma das criaturas,
especialmente seres vivos, possui em
si mesma um valor de existência, de
vida, de beleza e de
interdependência com outras
criaturas. Nós cristãos, juntamente
com as outras religiões monoteístas,
acreditamos que o universo provém
duma decisão de amor do Criador,
que permite ao homem servir-se
respeitosamente da criação para o
bem dos seus semelhantes e para a

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#81
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#81


glória do Criador, mas sem abusar
dela e muito menos sentir-se
autorizado a destruí-la. E, para todas
as crenças religiosas, o ambiente é
um bem fundamental (cf. ibid., 81).

O abuso e a destruição do meio
ambiente aparecem associados,
simultaneamente, com um processo
ininterrupto de exclusão. Na
verdade, uma ambição egoísta e
ilimitada de poder e bem-estar
material leva tanto a abusar dos
meios materiais disponíveis como a
excluir os fracos e os menos hábeis,
seja pelo facto de terem habilidades
diferentes (deficientes), seja porque
lhes faltam conhecimentos e
instrumentos técnicos adequados ou
possuem uma capacidade
insuficiente de decisão política. A
exclusão económica e social é uma
negação total da fraternidade
humana e um atentado gravíssimo
aos direitos humanos e ao ambiente.
Os mais pobres são aqueles que mais

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#81
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#81


sofrem esses ataques por um triplo e
grave motivo: são descartados pela
sociedade, ao mesmo tempo são
obrigados a viver de desperdícios, e
devem injustamente sofrer as
consequências do abuso do
ambiente. Estes fenómenos
constituem, hoje, a «cultura do
descarte» tão difundida e
inconscientemente consolidada.

O carácter dramático de toda esta
situação de exclusão e desigualdade,
com as suas consequências claras,
leva-me, juntamente com todo o povo
cristão e muitos outros, a tomar
consciência também da minha grave
responsabilidade a este respeito, pelo
que levanto a minha voz, em
conjunto com a de todos aqueles que
aspiram por soluções urgentes e
eficazes. A adopção da «Agenda 2030
para o Desenvolvimento Sustentável»,
durante a Cimeira Mundial que hoje
mesmo começa, é um sinal
importante de esperança. Estou



confiado também que a Conferência
de Paris sobre as alterações
climáticas alcance acordos
fundamentais e efectivos.

Todavia não são suficientes os
compromissos solenemente
assumidos, embora constituam
certamente um passo necessário
para a solução dos problemas. A
definição clássica de justiça, a que
antes me referi, contém como
elemento essencial uma vontade
constante e perpétua: Iustitia est
constans et perpetua voluntas ius
suum cuique tribuendi. O mundo
pede vivamente a todos os
governantes uma vontade efectiva,
prática, constante, feita de passos
concretos e medidas imediatas, para
preservar e melhorar o ambiente
natural e superar o mais
rapidamente possível o fenómeno da
exclusão social e económica, com
suas tristes consequências de tráfico
de seres humanos, tráfico de órgãos e



tecidos humanos, exploração sexual
de meninos e meninas, trabalho
escravo, incluindo a prostituição,
tráfico de drogas e de armas,
terrorismo e criminalidade
internacional organizada. Tal é a
magnitude destas situações e o
número de vidas inocentes
envolvidas que devemos evitar
qualquer tentação de cair num
nominalismo declamatório com
efeito tranquilizador sobre as
consciências. Devemos ter cuidado
com as nossas instituições para que
sejam realmente eficazes na luta
contra estes flagelos.

A multiplicidade e complexidade dos
problemas exigem servir-se de
instrumentos técnicos de medição.
Isto, porém, esconde um duplo
perigo: limitar-se ao exercício
burocrático de redigir longas
enumerações de bons propósitos –
metas, objectivos e indicações
estatísticas –, ou julgar que uma



solução teórica única e apriorística
dará resposta a todos os desafios. É
preciso não perder de vista, em
momento algum, que a acção política
e económica só é eficaz quando é
concebida como uma actividade
prudencial, guiada por um conceito
perene de justiça e que tem sempre
presente que, antes e para além de
planos e programas, existem
mulheres e homens concretos, iguais
aos governantes, que vivem, lutam e
sofrem e que muitas vezes se vêem
obrigados a viver miseravelmente,
privados de qualquer direito.

Para que estes homens e mulheres
concretos possam subtrair-se à
pobreza extrema, é preciso permitir-
lhes que sejam actores dignos do seu
próprio destino. O desenvolvimento
humano integral e o pleno exercício
da dignidade humana não podem ser
impostos; devem ser construídos e
realizados por cada um, por cada
família, em comunhão com os outros



seres humanos e num
relacionamento correcto com todos
os ambientes onde se desenvolve a
sociabilidade humana – amigos,
comunidades, aldeias e vilas, escolas,
empresas e sindicatos, províncias,
países, etc. Isto supõe e exige o
direito à educação – mesmo para as
meninas (excluídas em alguns
lugares) –, que é assegurado antes de
mais nada respeitando e reforçando
o direito primário das famílias a
educar e o direito das Igrejas e das
agregações sociais a apoiar e
colaborar com as famílias na
educação das suas filhas e dos seus
filhos. A educação, assim entendida,
é a base para a realização da Agenda
2030 e para a recuperação do
ambiente.

Ao mesmo tempo, os governantes
devem fazer o máximo possível por
que todos possam dispor da base
mínima material e espiritual para
tornar efectiva a sua dignidade e



para formar e manter uma família,
que é a célula primária de qualquer
desenvolvimento social. A nível
material, este mínimo absoluto tem
três nomes: casa, trabalho e terra. E,
a nível espiritual, um nome:
liberdade de espírito, que inclui a
liberdade religiosa, o direito à
educação e todos os outros direitos
civis.

Por todas estas razões, a medida e o
indicador mais simples e adequado
do cumprimento da nova Agenda
para o desenvolvimento será o
acesso efectivo, prático e imediato,
para todos, aos bens materiais e
espirituais indispensáveis: habitação
própria, trabalho digno e
devidamente remunerado,
alimentação adequada e água
potável; liberdade religiosa e, mais
em geral, liberdade de espírito e
educação. Ao mesmo tempo, estes
pilares do desenvolvimento humano
integral têm um fundamento comum,



que é o direito à vida, e, em sentido
ainda mais amplo, aquilo a que
poderemos chamar o direito à
existência da própria natureza
humana.

A crise ecológica, juntamente com a
destruição de grande parte da
biodiversidade, pode pôr em perigo a
própria existência da espécie
humana. As nefastas consequências
duma irresponsável má-gestão da
economia mundial, guiada
unicamente pela ambição de lucro e
poder, devem constituir um apelo a
esta severa reflexão sobre o homem:
«O homem não se cria a si mesmo.
Ele é espírito e vontade, mas é
também natureza» (Bento XVI, 
Discurso ao Parlamento da República
Federal da Alemanha, 22 de Setembro
de 2011; citado na Enc. Laudato si’,
6). A criação vê-se prejudicada «onde
nós mesmos somos a última
instância (…). E o desperdício da
criação começa onde já não

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#6
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#6
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#6


reconhecemos qualquer instância
acima de nós, mas vemo-nos
unicamente a nós mesmos» (Bento
XVI, Discurso ao clero da Diocese de
Bolzano-Bressanone, 6 de Agosto de
2008; citado na Enc. Laudato si’, 6).
Por isso, a defesa do ambiente e a
luta contra a exclusão exigem o
reconhecimento duma lei moral
inscrita na própria natureza
humana, que inclui a distinção
natural entre homem e mulher (cf.
Enc. Laudato si’, 155) e o respeito
absoluto da vida em todas as suas
fases e dimensões (cf. ibid., 123; 136).

Sem o reconhecimento de alguns
limites éticos naturais
inultrapassáveis e sem a imediata
actuação dos referidos pilares do
desenvolvimento humano integral, o
ideal de «preservar as gerações
vindouras do flagelo da
guerra» (Carta das Nações Unidas,
Preâmbulo) e «promover o progresso
social e um padrão mais elevado de

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#6
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#6
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#155
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#155
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#123
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#123
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#136


viver em maior liberdade» (ibid.)
corre o risco de se tornar uma
miragem inatingível ou, pior ainda,
palavras vazias que servem como
desculpa para qualquer abuso e
corrupção ou para promover uma
colonização ideológica através da
imposição de modelos e estilos de
vida anormais, alheios à identidade
dos povos e, em última análise,
irresponsáveis.

A guerra é a negação de todos os
direitos e uma agressão dramática ao
meio ambiente. Se se quiser um
desenvolvimento humano integral
autêntico para todos, é preciso
continuar incansavelmente no
esforço de evitar a guerra entre as
nações e os povos.

Para isso, é preciso garantir o
domínio incontrastado do direito e o
recurso incansável às negociações,
aos mediadores e à arbitragem, como
é proposto pela Carta das Nações



Unidas, verdadeira norma jurídica
fundamental. A experiência destes
setenta anos de existência das
Nações Unidas, em geral, e, de modo
particular, a experiência dos
primeiros quinze anos do terceiro
milénio mostram tanto a eficácia da
plena aplicação das normas
internacionais como a ineficácia da
sua inobservância. Se se respeita e
aplica a Carta das Nações Unidas,
com transparência e sinceridade,
sem segundos fins, como um ponto
de referência obrigatório de justiça e
não como um instrumento para
mascarar intenções ambíguas,
obtém-se resultados de paz. Quando,
pelo contrário, se confunde a norma
com um simples instrumento que se
usa quando resulta favorável e se
contorna quando não o é, abre-se
uma verdadeira caixa de Pandora
com forças incontroláveis, que
prejudicam seriamente as
populações inermes, o ambiente



cultural e também o ambiente
biológico.

O Preâmbulo e o primeiro artigo da 
Carta das Nações Unidas indicam as
bases da construção jurídica
internacional: a paz, a solução
pacífica das controvérsias e o
desenvolvimento de relações
amistosas entre as nações. Contrasta
fortemente com estas afirmações – e
nega-as na prática – a tendência
sempre presente para a proliferação
das armas, especialmente as de
destruição em massa, como o podem
ser as armas nucleares. Uma ética e
um direito baseados sobre a ameaça
da destruição recíproca – e,
potencialmente, de toda a
humanidade – são contraditórios e
constituem um dolo em toda a
construção das Nações Unidas, que se
tornariam «Nações Unidas pelo medo
e a desconfiança». É preciso
trabalhar por um mundo sem armas
nucleares, aplicando plenamente, na



letra e no espírito, o Tratado de Não-
Proliferação para se chegar a uma
proibição total destes instrumentos.

O recente acordo sobre a questão
nuclear, numa região sensível da
Ásia e do Médio Oriente, é uma
prova das possibilidades da boa
vontade política e do direito,
cultivados com sinceridade,
paciência e constância. Faço votos de
que este acordo seja duradouro e
eficaz e, com a colaboração de todas
as partes envolvidas, produza os
frutos esperados.

Nesta linha, não faltam provas
graves das consequências negativas
de intervenções políticas e militares
não coordenadas entre os membros
da comunidade internacional. Por
isso, embora desejasse não ter
necessidade de o fazer, não posso
deixar de reiterar os meus apelos
que venho repetidamente fazendo
em relação à dolorosa situação de



todo o Médio Oriente, do Norte de
África e de outros países africanos,
onde os cristãos, juntamente com
outros grupos culturais ou étnicos e
também com aquela parte dos
membros da religião maioritária que
não quer deixar-se envolver pelo
ódio e a loucura, foram obrigados a
ser testemunhas da destruição dos
seus lugares de culto, do seu
património cultural e religioso, das
suas casas e haveres, e foram postos
perante a alternativa de escapar ou
pagar a adesão ao bem e à paz com a
sua própria vida ou com a
escravidão.

Estas realidades devem constituir um
sério apelo a um exame de
consciência por parte daqueles que
têm a responsabilidade pela
condução dos assuntos
internacionais. Não só nos casos de
perseguição religiosa ou cultural,
mas em toda a situação de conflito,
como na Ucrânia, Síria, Iraque, Líbia,



Sudão do Sul e na região dos Grandes
Lagos, antes dos interesses de parte,
mesmo legítimos, existem rostos
concretos. Nas guerras e conflitos,
existem pessoas, nossos irmãos e
irmãs, homens e mulheres, jovens e
idosos, meninos e meninas que
choram, sofrem e morrem. Seres
humanos que se tornam material de
descarte, enquanto nada mais se faz
senão enumerar problemas,
estratégias e discussões.

Como pedi ao Secretário-Geral das
Nações Unidas, na minha carta de 9
de Agosto de 2014, «a mais elementar
compreensão da dignidade humana
obriga a comunidade internacional,
em particular através das regras e
dos mecanismos do direito
internacional, a fazer tudo o que
estiver ao seu alcance para impedir e
prevenir ulteriores violências
sistemáticas contra as minorias
étnicas e religiosas» e para proteger
as populações inocentes.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2014/documents/papa-francesco_20140809_lettera-ban-ki-moon-iraq.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2014/documents/papa-francesco_20140809_lettera-ban-ki-moon-iraq.html


Nesta mesma linha, quero citar outro
tipo de conflitualidade, nem sempre
assim explicitada, mas que inclui
silenciosamente a morte de milhões
de pessoas. Muitas das nossas
sociedades vivem um tipo diferente
de guerra com o fenómeno do
narcotráfico. Uma guerra
«suportada» e pobremente
combatida. O narcotráfico, por sua
própria natureza, é acompanhado
pelo tráfico de pessoas, lavagem de
dinheiro, tráfico de armas,
exploração infantil e outras formas
de corrupção. Corrupção, que
penetrou nos diferentes níveis da
vida social, política, militar, artística
e religiosa, gerando, em muitos casos,
uma estrutura paralela que põe em
perigo a credibilidade das nossas
instituições.

Comecei a minha intervenção
recordando as visitas dos meus
antecessores. Agora quereria, em
particular, que as minhas palavras



fossem como que uma continuação
das palavras finais do discurso de
Paulo VI, pronunciadas quase há
cinquenta anos, mas de valor perene.
Cito: «Eis chegada a hora em que se
impõe uma pausa, um momento de
recolhimento, de reflexão, quase de
oração: pensar de novo na nossa
comum origem, na nossa história, no
nosso destino comum. Nunca, como
hoje, (…) foi tão necessário o apelo à
consciência moral do homem.
Porque o perigo não vem nem do
progresso nem da ciência, que, bem
utilizados, poderão, pelo contrário,
resolver um grande número dos
graves problemas que assaltam a
humanidade» (Discurso aos
Representantes dos Estados, 4 de
Outubro de 1965, n. 7). Sem dúvida
que a genialidade humana, bem
aplicada, ajudará a resolver, entre
outras coisas, os graves desafios da
degradação ecológica e da exclusão.
E continuo com as palavras de Paulo
VI: «O verdadeiro perigo está no

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html


homem, que dispõe de instrumentos
sempre cada vez mais poderosos,
aptos tanto para a ruína como para
as mais elevadas conquistas» (ibid.).
Até aqui, as palavras de Paulo VI.

A casa comum de todos os homens
deve continuar a erguer-se sobre
uma recta compreensão da
fraternidade universal e sobre o
respeito pela sacralidade de cada
vida humana, de cada homem e de
cada mulher; dos pobres, dos idosos,
das crianças, dos doentes, dos
nascituros, dos desempregados, dos
abandonados, daqueles que são
vistos como descartáveis porque
considerados meramente como
números desta ou daquela estatística.
A casa comum de todos os homens
deve edificar-se também sobre a
compreensão duma certa sacralidade
da natureza criada.

Tal compreensão e respeito exigem
um grau superior de sabedoria, que

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html


aceite a transcendência, própria de
cada um, renuncie à construção
duma elite omnipotente e entenda
que o sentido pleno da vida
individual e colectiva está no serviço
desinteressado aos outros e no uso
prudente e respeitoso da criação
para o bem comum. Repetindo
palavras de Paulo VI, «o edifício da
civilização moderna deve construir-
se sobre princípios espirituais, os
únicos capazes não apenas de o
sustentar, mas também de o iluminar
e de o animar» (ibid.).

O Gaúcho Martín Fierro, um clássico
da literatura da minha terra natal,
canta: «Os irmãos estejam unidos,
porque esta é a primeira lei. Tenham
união verdadeira em qualquer
tempo que seja, porque se litigam
entre si, devorá-los-ão os de fora».

O mundo contemporâneo,
aparentemente interligado,
experimenta uma crescente,

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651004_united-nations.html


consistente e contínua fragmentação
social que põe em perigo «todo o
fundamento da vida social» e assim
«acaba por colocar-nos uns contra os
outros na defesa dos próprios
interesses» (Enc. Laudato si’, 229).

O tempo presente convida-nos a
privilegiar acções que possam gerar
novos dinamismos na sociedade e
frutifiquem em acontecimentos
históricos importantes e positivos (cf.
Exort. ap. Evangelii gaudium, 223).

Não podemos permitir-nos o
adiamento de «algumas agendas»
para o futuro. O futuro exige-nos
decisões críticas e globais face aos
conflitos mundiais que aumentam o
número dos excluídos e necessitados.

A louvável construção jurídica
internacional da Organização das
Nações Unidas e de todas as suas
realizações – melhorável como
qualquer outra obra humana e, ao
mesmo tempo, necessária – pode ser

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#229.
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#229.
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_tempo_%C3%A9_superior_ao_espa%C3%A7o
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_tempo_%C3%A9_superior_ao_espa%C3%A7o


penhor dum futuro seguro e feliz
para as gerações futuras. Sê-lo-á se os
representantes dos Estados
souberem pôr de lado interesses
sectoriais e ideologias e procurarem
sinceramente o serviço do bem
comum. Peço a Deus omnipotente
que assim seja, assegurando-vos o
meu apoio, a minha oração, bem
como o apoio e as orações de todos os
fiéis da Igreja Católica, para que esta
Instituição, com todos os seus
Estados-Membros e cada um dos seus
funcionários, preste sempre um
serviço eficaz à humanidade, um
serviço respeitoso da diversidade e
que saiba potenciar, para o bem
comum, o melhor de cada nação e de
cada cidadão. Deus vos abençoe a
todos!

***

Vésperas com o clero e os religiosos - 
Catedral de São Patrício, Nova Iorque
(24 de setembro)



Neste momento, invadem-me dois
sentimentos que têm a ver com os
meus irmãos muçulmanos. O
primeiro, é de felicitação pela
hodierna ocorrência do vosso dia do
sacrifício. Teria desejado que fosse
mais calorosa a minha saudação. O
segundo é de solidariedade com o
vosso povo pela tragédia que hoje
sofreu em Meca. Neste momento de
oração, uno-me, unimo-nos em
oração a Deus, nosso Pai todo-
poderoso e misericordioso.

Ouçamos o Apóstolo: «Exultais de
alegria, se bem que, por algum
tempo, tenhais de andar aflitos por
diversas provações» (1 Ped 1,6). Estas
palavras lembram-nos uma coisa
essencial: a nossa vocação é viver na
alegria.

Esta linda catedral de São Patrício,
construída ao longo de muitos anos
com o sacrifício de tantos homens e
mulheres, pode ser um símbolo da



obra de gerações de sacerdotes,
religiosos e leigos americanos que
contribuíram para a edificação da
Igreja nos Estados Unidos. Sem
querer excluir outros campos, só no
campo da educação, quantos
sacerdotes e consagrados tiveram um
papel central neste país, ajudando os
pais a dar aos seus filhos o alimento
que os nutre para a vida! Muitos
fizeram-no à custa de sacrifícios
extraordinários e com caridade
heróica. Penso, por exemplo, em
Santa Elizabeth Ann Seton, que
fundou na América a primeira escola
católica gratuita para meninas, ou
em São João Neumann, fundador do
primeiro sistema de educação
católica nos Estados Unidos.

Nesta tarde, queridos irmãos e irmãs,
vim rezar convosco, sacerdotes,
consagrados, consagradas, para que
a nossa vocação continue a construir
o grande edifício do Reino de Deus
neste país. Sei que vós, como corpo



sacerdotal, diante do povo de Deus,
sofrestes muito num passado não
distante suportando a vergonha por
causa de muitos irmãos que feriram
e escandalizaram a Igreja nos seus
filhos mais indefesos... Com palavras
do Apocalipse, digo-vos que «vindes
da grande tribulação» (cf. 7, 14).
Acompanho-vos neste período de
sofrimento e dificuldade; e também
agradeço a Deus pelo serviço que
realizais acompanhando o povo de
Deus. Com o fim de vos ajudar a
prosseguir no caminho da fidelidade
a Jesus Cristo, deixai-me fazer duas
breves reflexões.

A primeira diz respeito ao espírito de
gratidão. A alegria de homens e
mulheres que amam a Deus atrai a
outros; sacerdotes e consagrados
chamados a sentir e irradiar uma
satisfação permanente com a sua
vocação. A alegria brota dum
coração agradecido. É verdade!
Recebemos muito, tantas graças,



tantas bênçãos; e alegramo-nos. Far-
nos-á bem repassar com a memória
as graças da nossa vida. Memória
daquela primeira chamada, memória
do caminho percorrido, memória de
tantas graças recebidas..., e
sobretudo memória do encontro com
Jesus Cristo em tantos momentos
durante o caminho. Memória do
encanto que produz em nosso
coração o encontro com Jesus Cristo.
Irmãs e Irmãos, consagrados e
sacerdotes, peçamos a graça da
memória para fazer crescer o
espírito de gratidão. Talvez convenha
perguntar-nos: Somos capazes de
enumerar as bênçãos que vieram
sobre nós, ou já me esqueci delas?

A segunda reflexão tem a ver com o
espírito de laboriosidade. Um coração
agradecido é, espontaneamente,
impelido a servir o Senhor e a
abraçar um estilo de vida diligente.
No momento em que nos damos
conta de tudo aquilo que Deus nos



deu, o caminho da renúncia a si
mesmo a fim de trabalhar para Ele e
para os outros torna-se um caminho
privilegiado de resposta ao seu amor.

E, no entanto, se formos honestos,
sabemos quão facilmente pode ser
sufocado este espírito de trabalho
generoso e sacrifício pessoal. Há
duas maneiras para isso acontecer,
sendo ambas exemplo da
«espiritualidade mundana», que nos
enfraquece no nosso caminho de
serviço de mulheres e homens
consagrados, e degrada o enlevo, a
maravilha do primeiro encontro com
Jesus Cristo.

Podemos ficar encastrados quando
medimos o valor dos nossos esforços
apostólicos pelo critério da
eficiência, do funcionamento e do
sucesso externo que governa o
mundo dos negócios. Não digo que
estas coisas não sejam importantes!
Foi-nos confiada uma grande



responsabilidade e o povo de Deus,
justamente, espera resultados. Mas o
verdadeiro valor do nosso
apostolado é medido pelo valor que o
mesmo tem aos olhos de Deus. Ver e
avaliar as coisas a partir da
perspectiva de Deus chama-nos para
uma conversão constante ao
primeiro tempo da nossa vocação e –
nem é preciso dizê-lo – exige uma
grande humildade. A cruz mostra-
nos uma maneira diferente de medir
o sucesso: a nós cabe-nos semear, e
Deus vê os frutos do nosso trabalho.
E se, às vezes, os nossos esforços e o
nosso trabalho parecem gorar-se e
não dar fruto, estamos a trilhar a
mesma via de Jesus Cristo; a sua vida,
humanamente falando, acabou com
um fracasso: com o fracasso da cruz.

Um novo perigo surge quando nos
tornamos ciosos do nosso tempo
livre, quando pensamos que rodear-
nos de comodidades mundanas
ajudar-nos-á a servir melhor. O



problema, com este modo de
raciocinar, é que pode ofuscar a
força da chamada diária de Deus à
conversão, ao encontro com Ele.
Pouco a pouco mas seguramente vai
diminuindo o nosso espírito de
sacrifício, o nosso espírito de
renúncia e de laboriosidade. E afasta
também as pessoas que padecem
pobreza material, vendo-se
obrigadas a fazer sacrifícios maiores
do que os nossos, sem serem
consagrados. O repouso é uma
necessidade, como o são os
momentos de tempo livre e de
restauração pessoal, mas devemos
aprender a descansar de forma que
aprofunde o nosso desejo de servir
de modo generoso. A proximidade
aos pobres, refugiados, imigrantes,
doentes, explorados, idosos que
sofrem a solidão, encarcerados e
muitos outros pobres de Deus
ensinar-nos-á outro tipo de repouso,
mais cristão e generoso.



Gratidão e laboriosidade: são os dois
pilares da vida espiritual que
desejava partilhar convosco,
sacerdotes, religiosas e religiosos,
nesta tarde. Agradeço-vos pelas
orações, actividades e sacrifícios
diários que realizais nos diferentes
campos de apostolado. Muitos deles
são conhecidos apenas de Deus, mas
dão muito fruto na vida da Igreja.

De maneira especial, gostaria de
expressar a minha admiração e a
minha gratidão às consagradas dos
Estados Unidos. Que seria esta Igreja
sem vós? Mulheres fortes, lutadoras;
com aquele espírito de coragem que
vos coloca na linha da frente a
anunciar o Evangelho. A vós
consagradas, irmãs e mães deste
povo, quero dizer «obrigado», um
«obrigado» grandíssimo… e dizer
também que gosto muito de vós.

Sei que muitos de vós estais a
enfrentar o desafio que supõe a



adaptação a um programa pastoral
em evolução. Como São Pedro, peço-
vos que, perante qualquer prova que
tenhais de enfrentar, não percais a
paz e respondei como fez Cristo: deu
graças ao Pai, tomou a sua cruz e
seguiu em frente.

Queridos irmãos e irmãs, em breve,
dentro de poucos minutos,
cantaremos o Magnificat.
Coloquemos nas mãos de Nossa
Senhora a obra que nos foi confiada;
unamo-nos a Ela agradecendo ao
Senhor pelas grandes coisas que fez e
pelas grandes coisas que continuará
a fazer em nós e em todos aqueles
que temos o privilégio de servir. Que
assim seja!

***

Visita ao congresso dos Estados
Unidos da América - Washington (24
de setembro)

Senhor Vice-Presidente,



Senhor Presidente da Câmara dos
Representantes,

Distintos Membros do Congresso,

Queridos Amigos!

Sinto-me muito grato pelo convite
para falar a esta Assembleia Plenária
do Congresso «na terra dos livres e
casa dos valorosos». Apraz-me
pensar que o motivo para isso tenha
sido o facto de também eu ser um
filho deste grande continente, do
qual muito recebemos todos nós e
relativamente ao qual partilhamos
uma responsabilidade comum.

Cada filho ou filha duma
determinada nação tem uma missão,
uma responsabilidade pessoal e
social. A vossa responsabilidade
própria de membros do Congresso é
fazer com que este país, através da
vossa actividade legislativa, cresça
como nação. Vós sois o rosto deste
povo, os seus representantes. Sois



chamados a salvaguardar e garantir
a dignidade dos vossos concidadãos
na busca incansável e exigente do
bem comum, que é o fim de toda a
política.

Uma sociedade política dura no
tempo quando, como uma vocação,
se esforça por satisfazer as carências
comuns, estimulando o crescimento
de todos os seus membros,
especialmente aqueles que estão em
situação de maior vulnerabilidade ou
risco. A actividade legislativa baseia-
se sempre no cuidado das pessoas.
Para isso fostes convidados,
chamados e convocados por aqueles
que vos elegeram.

O vosso trabalho lembra-me, sob dois
aspectos, a figura de Moisés. Por um
lado, o patriarca e legislador do povo
de Israel simboliza a necessidade que
têm os povos de manter vivo o seu
sentido de unidade com os
instrumentos duma legislação justa.



Por outro, a figura de Moisés leva-
nos directamente a Deus e, por
consequência, à dignidade
transcendente do ser humano.
Moisés oferece-nos uma boa síntese
do vosso trabalho: a vós, pede-se
para proteger, com os instrumentos
da lei, a imagem e semelhança
moldadas por Deus em cada rosto
humano.

Nesta perspectiva, hoje quereria
dirigir-me não só a vós mas, através
de vós, a todo o povo dos Estados
Unidos. Aqui, juntamente com os
seus representantes, quereria
aproveitar esta oportunidade para
dialogar com tantos milhares de
homens e mulheres que se esforçam
diariamente por cumprir uma
honesta jornada de trabalho, por
trazer para casa o pão de cada dia,
por poupar qualquer dólar e – passo
a passo – construir uma vida melhor
para as suas famílias. São homens e
mulheres que não se preocupam



apenas com pagar os impostos, mas –
na forma discreta que os caracteriza
– sustentam a vida da sociedade.
Geram solidariedade com as suas
actividades e criam organizações que
ajudam quem tem mais necessidade.

Quereria também entrar em diálogo
com as numerosas pessoas idosas
que são um depósito de sabedoria
forjada pela experiência e que
procuram de muito modos,
especialmente através do
voluntariado, partilhar as suas
histórias e experiências. Sei que
muitas delas estão aposentadas, mas
ainda activas e continuam a
empenhar-se na construção deste
país. Desejo também dialogar com
todos os jovens que lutam por
realizar as suas grandes e nobres
aspirações, que não se deixam
extraviar por propostas superficiais e
que enfrentam situações difíceis,
tantas vezes resultantes da
imaturidade de muitos adultos.



Quereria dialogar com todos vós, e
desejo fazê-lo através da memória
histórica do vosso povo.

A minha visita tem lugar num
momento em que homens e
mulheres de boa vontade estão a
celebrar o aniversário de alguns
americanos famosos. Apesar da
complexidade da história e da
realidade da fraqueza humana, estes
homens e mulheres foram capazes,
com todas as suas diferenças e
limitações, de construir um futuro
melhor com trabalho duro e
sacrifício pessoal – alguns à custa da
própria vida. Deram forma a valores
fundamentais, que permanecerão
para sempre no espírito do povo
americano. Um povo com este
espírito pode atravessar muitas
crises, tensões e conflitos, já que
sempre conseguirá encontrar a força
para ir avante e fazê-lo com
dignidade. Estes homens e mulheres
dão-nos uma possibilidade de ver e



interpretar a realidade. Ao honrar a
sua memória, somos estimulados,
mesmo no meio de conflitos, na vida
concreta de cada dia, a haurir das
nossas mais profundas reservas
culturais.

Quereria mencionar quatro destes
americanos: Abraham Lincoln,
Martin Luther King, Dorothy Day e
Thomas Merton.

Este ano completam-se cento e
cinquenta anos do assassinato do
Presidente Abraham Lincoln, o
guardião da liberdade, que trabalhou
incansavelmente para que «esta
nação, com a protecção de Deus,
pudesse ter um renascimento de
liberdade». Construir um futuro de
liberdade requer amor pelo bem
comum e colaboração num espírito
de subsidiariedade e solidariedade.

Todos estamos plenamente cientes e
também profundamente
preocupados com a situação social e



política inquietante do mundo
actual. O nosso mundo torna-se cada
vez mais um lugar de conflitos
violentos, ódios e atrocidade brutais,
cometidos até mesmo em nome de
Deus e da religião. Sabemos que
nenhuma religião está imune de
formas de engano individual ou de
extremismo ideológico. Isto significa
que devemos prestar especial
atenção a qualquer forma de
fundamentalismo, tanto religioso
como de qualquer outro género. É
necessário um delicado equilíbrio
para se combater a violência
perpetrada em nome duma religião,
duma ideologia ou dum sistema
económico, enquanto, ao mesmo
tempo, se salvaguarda a liberdade
religiosa, a liberdade intelectual e as
liberdades individuais. Mas há outra
tentação de que devemos acautelar-
nos: o reducionismo simplista que só
vê bem ou mal, ou, se quiserdes,
justos e pecadores. O mundo
contemporâneo, com as suas feridas



abertas que tocam muitos dos nossos
irmãos e irmãs, exige que
enfrentemos toda a forma de
polarização que o possa dividir entre
estes dois campos. Sabemos que, na
ânsia de nos libertar do inimigo
externo, podemos ser tentados a
alimentar o inimigo interno. Imitar o
ódio e a violência dos tiranos e dos
assassinos é o modo melhor para
ocupar o seu lugar. Isto é algo que
vós, como povo, rejeitais.

Pelo contrário, a nossa resposta deve
ser uma resposta de esperança e
cura, de paz e justiça. É-nos pedido
para fazermos apelo à coragem e à
inteligência, a fim de se resolverem
as muitas crises económicas e
geopolíticas de hoje. Até mesmo num
mundo desenvolvido aparecem
demasiado evidentes os efeitos de
estruturas e acções injustas. Os
nossos esforços devem concentrar-se
em restaurar a paz, remediar os
erros, manter os compromissos, e



assim promover o bem-estar dos
indivíduos e dos povos. Devemos
avançar juntos, como um só, num
renovado espírito de fraternidade e
solidariedade, colaborando
generosamente para o bem comum.

Os desafios, que hoje enfrentamos,
requerem uma renovação deste
espírito de colaboração, que
produziu tantas coisas boas na
história dos Estados Unidos. A
complexidade, a gravidade e a
urgência destes desafios exigem que
ponhamos a render os nossos
recursos e talentos e nos decidamos a
apoiar-nos mutuamente, respeitando
as diferenças e convicções de
consciência.

Nesta terra, as várias denominações
religiosas deram uma grande ajuda
na construção e fortalecimento da
sociedade. É importante que hoje,
como no passado, a voz da fé
continue a ser ouvida, porque é uma



voz de fraternidade e de amor que
procura fazer surgir o melhor em
cada pessoa e em cada sociedade.
Esta cooperação é um poderoso
recurso na luta por eliminar as novas
formas globais de escravidão,
nascidas de graves injustiças que só
podem ser superadas com novas
políticas e novas formas de consenso
social.

Penso aqui na história política dos
Estados Unidos, onde a democracia
está profundamente radicada no
espírito do povo americano.
Qualquer actividade política deve
servir e promover o bem da pessoa
humana e estar baseada no respeito
pela dignidade de cada um.
«Consideramos evidentes, por si
mesmas, estas verdades: que todos os
homens são criados iguais, que são
dotados pelo Criador de certos
direitos inalienáveis, que, entre estes,
estão a vida, a liberdade e a busca da
felicidade» (Declaração de



Independência, 4 de Julho de 1776). Se
a política deve estar
verdadeiramente ao serviço da
pessoa humana, segue-se que não
pode estar submetida à economia e
às finanças. É que a política é
expressão da nossa insuprível
necessidade de vivermos juntos em
unidade, para podermos construir
unidos o bem comum maior: uma
comunidade que sacrifique os
interesses particulares para poder
partilhar, na justiça e na paz, os seus
benefícios, os seus interesses, a sua
vida social. Não subestimo as
dificuldades que isto implica, mas
encorajo-vos neste esforço.

Penso também na marcha que
Martin Luther King guiou de Selma a
Montgomery, há cinquenta anos,
como parte da campanha para
conseguir o seu «sonho» de plenos
direitos civis e políticos para os afro-
americanos. Aquele sonho continua a
inspirar-nos. Alegro-me por a



América continuar a ser, para
muitos, uma terra de «sonhos»:
sonhos que levam à acção, à
participação, ao compromisso;
sonhos que despertam o que há de
mais profundo e verdadeiro na vida
das pessoas. Nos últimos séculos,
milhões de pessoas chegaram a esta
terra perseguindo o sonho de
construírem um futuro em liberdade.
Nós, pessoas deste continente, não
temos medo dos estrangeiros, porque
outrora muitos de nós éramos
estrangeiros. Digo-vos isto como filho
de imigrantes, sabendo que também
muitos de vós sois descendentes de
imigrantes. Tragicamente, os direitos
daqueles que estavam aqui, muito
antes de nós, nem sempre foram
respeitados. Por aqueles povos e as
suas nações, desejo, a partir do
coração da democracia americana,
reafirmar a minha mais alta estima e
consideração. Aqueles primeiros
contactos foram muitas vezes
tumultuosos e violentos, mas é difícil



julgar o passado com os critérios do
presente. Todavia, quando o
estrangeiro no nosso meio nos
interpela, não devemos repetir os
pecados e os erros do passado.
Devemos decidir viver agora o mais
nobre e justamente possível e, de
igual modo, formar as novas
gerações para não virarem as costas
ao seu «próximo» e a tudo aquilo que
nos rodeia. Construir uma nação
pede-nos para reconhecer que
devemos constantemente relacionar-
nos com os outros, rejeitando uma
mentalidade de hostilidade para se
adoptar uma subsidiariedade
recíproca, num esforço constante de
contribuir com o melhor de nós.
Tenho confiança que o
conseguiremos.

O nosso mundo está a enfrentar uma
crise de refugiados de tais
proporções que não se via desde os
tempos da II Guerra Mundial. Esta
realidade coloca-nos diante de



grandes desafios e decisões difíceis.
Também neste continente, milhares
de pessoas sentem-se impelidas a
viajar para o Norte à procura de
melhores oportunidades. Porventura
não é o que queríamos para os
nossos filhos? Não devemos deixar-
nos assustar pelo seu número, mas
antes olhá-los como pessoas, fixando
os seus rostos e ouvindo as suas
histórias, procurando responder o
melhor que pudermos às suas
situações. Uma resposta que seja
sempre humana, justa e fraterna.
Devemos evitar uma tentação hoje
comum: descartar quem quer que se
demonstre problemático. Lembremo-
nos da regra de ouro: «O que
quiserdes que vos façam os homens,
fazei-o também a eles» (Mt 7, 12).

Esta norma aponta-nos uma direcção
clara. Tratemos os outros com a
mesma paixão e compaixão com que
desejamos ser tratados. Procuremos
para os outros as mesmas



possibilidades que buscamos para
nós mesmos. Ajudemos os outros a
crescer, como quereríamos ser
ajudados nós mesmos. Em suma, se
queremos segurança, demos
segurança; se queremos vida, demos
vida; se queremos oportunidades,
providenciemos oportunidades. A
medida que usarmos para os outros
será a medida que o tempo usará
para connosco. A regra de ouro põe-
nos diante também da nossa
responsabilidade de proteger e
defender a vida humana em todas as
fases do seu desenvolvimento.

Esta convicção levou-me, desde o
início do meu ministério, a sustentar
a vários níveis a abolição global da
pena de morte. Estou convencido de
que esta seja a melhor via, já que
cada vida é sagrada, cada pessoa
humana está dotada duma dignidade
inalienável, e a sociedade só pode
beneficiar da reabilitação daqueles
que são condenados por crimes.



Recentemente, os meus irmãos
bispos aqui nos Estados Unidos
renovaram o seu apelo pela abolição
da pena de morte. Não só os apoio,
mas encorajo também todos aqueles
que estão convencidos de que uma
punição justa e necessária nunca
deve excluir a dimensão da
esperança e o objectivo da
reabilitação.

Nestes tempos em que as
preocupações sociais são tão
importantes, não posso deixar de
mencionar a Serva de Deus Dorothy
Day, que fundou o Catholic Worker
Movement. O seu compromisso
social, a sua paixão pela justiça e
pela causa dos oprimidos estavam
inspirados pelo Evangelho, pela sua
fé e o exemplo dos Santos.

Quanto estrada percorrida neste
campo em tantas partes do mundo!
Quanto se fez nestes primeiros anos
do terceiro milénio para fazer sair as



pessoas da pobreza extrema! Sei que
partilhais a minha convicção de que
se tem de fazer ainda muito mais e
de que, em tempos de crise e
dificuldade económica, não se deve
perder o espírito de solidariedade
global. Ao mesmo tempo, desejo
encorajar-vos a não esquecer todas
as pessoas à nossa volta encastradas
nas espirais da pobreza. Há
necessidade de dar esperança
também a elas. A luta contra a
pobreza e a fome deve ser travada
com constância nas suas múltiplas
frentes, especialmente nas suas
causas. Sei que hoje, como no
passado, muitos americanos estão a
trabalhar para enfrentar este
problema.

Naturalmente uma grande parte
deste esforço situa-se na criação e
distribuição de riqueza. A utilização
correcta dos recursos naturais, a
aplicação apropriada da tecnologia e
a capacidade de orientar



devidamente o espírito empresarial
são elementos essenciais duma
economia que procura ser moderna,
inclusiva e sustentável. «A actividade
empresarial, que é uma nobre
vocação orientada para produzir
riqueza e melhorar o mundo para
todos, pode ser uma maneira muito
fecunda de promover a região onde
instala os seus empreendimentos,
sobretudo se pensa que a criação de
postos de trabalho é parte
imprescindível do seu serviço ao
bem comum» (Enc. Laudato si’, 129).
Este bem comum inclui também a
terra, tema central da Encíclica que
escrevi, recentemente, para «entrar
em diálogo com todos acerca da
nossa casa comum» (ibid., 3).
«Precisamos de um debate que nos
una a todos, porque o desafio
ambiental, que vivemos, e as suas
raízes humanas dizem respeito e têm
impacto sobre todos nós» (ibid., 14).

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#129
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#3
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#3
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#14
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#14


Na encíclica Laudato si’, exorto a um
esforço corajoso e responsável para
«mudar de rumo» (ibid., 61) e evitar
os efeitos mais sérios da degradação
ambiental causada pela actividade
humana. Estou convencido de que
podemos fazer a diferença e não
tenho dúvida alguma de que os
Estados Unidos – e este Congresso –
têm um papel importante a
desempenhar. Agora é o momento de
empreender acções corajosas e
estratégias tendentes a implementar
uma «cultura do cuidado» (ibid., 231)
e «uma abordagem integral para
combater a pobreza, devolver a
dignidade aos excluídos e,
simultaneamente, cuidar da
natureza» (ibid., 139). Temos a
liberdade necessária para limitar e
orientar a tecnologia (cf.ibid., 112),
para individuar modos inteligentes
de «orientar, cultivar e limitar o
nosso poder» (ibid., 78) e colocar a
tecnologia «ao serviço doutro tipo de
progresso, mais saudável, mais

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#61
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#61
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#231
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#231
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftnref139
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#_ftnref139
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#112
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#112
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#78
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#78


humano, mais social, mais
integral» (ibid., 112). A este respeito,
confio que as instituições americanas
de investigação e académicas
poderão dar um contributo vital nos
próximos anos.

Um século atrás, no início da I
Grande Guerra que o Papa Bento XV
definiu «massacre inútil», nascia
outro americano extraordinário: o
monge cisterciense Thomas Merton.
Ele continua a ser uma fonte de
inspiração espiritual e um guia para
muitas pessoas. Na sua
autobiografia, deixou escrito: «Vim
ao mundo livre por natureza,
imagem de Deus; mas eu era
prisioneiro da minha própria
violência e do meu egoísmo, à
imagem do mundo onde nascera.
Aquele mundo era o retrato do
Inferno, cheio de homens como eu,
que amam a Deus e contudo odeiam-
No; nascidos para O amar, mas
vivem no medo de desejos

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#112
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#112
https://w2.vatican.va/content/benedict-xv/pt.html


desesperados e contraditórios».
Merton era, acima de tudo, homem
de oração, um pensador que desafiou
as certezas do seu tempo e abriu
novos horizontes para as almas e
para a Igreja. Foi também homem de
diálogo, um promotor de paz entre
povos e religiões.

Nesta perspectiva de diálogo,
gostaria de saudar os esforços que se
fizeram nos últimos meses para
procurar superar as diferenças
históricas ligadas a episódios
dolorosos do passado. É meu dever
construir pontes e ajudar, por todos
os modos possíveis, cada homem e
cada mulher a fazerem o mesmo.
Quando nações que estiveram em
desavença retomam o caminho do
diálogo – um diálogo que poderá ter
sido interrompido pelas mais válidas
razões –, abrem-se novas
oportunidades para todos. Isto
exigiu, e exige, coragem e audácia, o
que não significa irresponsabilidade.



Um bom líder político é aquele que,
tendo em conta os interesses de
todos, lê o momento presente com
espírito de abertura e sentido
prático. Um bom líder político não
cessa de optar mais por «iniciar
processos do que possuir
espaços» (Exort. ap. Evangelii
gaudium, 222-223).

Estar ao serviço do diálogo e da paz
significa também estar
verdadeiramente determinado a
reduzir e, a longo prazo, pôr termo a
tantos conflitos armados em todo o
mundo. Aqui devemos interrogar-
nos: Por que motivo se vendem
armas letais àqueles que têm em
mente infligir sofrimentos
inexprimíveis a indivíduos e
sociedade? Infelizmente a resposta,
como todos sabemos, é apenas esta:
por dinheiro; dinheiro que está
impregnado de sangue, e muitas
vezes sangue inocente. Perante este
silêncio vergonhoso e culpável, é

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_tempo_%C3%A9_superior_ao_espa%C3%A7o
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_tempo_%C3%A9_superior_ao_espa%C3%A7o
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_tempo_%C3%A9_superior_ao_espa%C3%A7o
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#O_tempo_%C3%A9_superior_ao_espa%C3%A7o


nosso dever enfrentar o problema e
deter o comércio de armas.

Três filhos e uma filha desta terra,
quatro indivíduos e quatro sonhos:
Lincoln, a liberdade; Martin Luther
King, a liberdade na pluralidade e
não-exclusão; Dorothy Day, a justiça
social e os direitos das pessoas; e
Thomas Merton, capacidade de
diálogo e abertura a Deus.

Quatro representantes do povo
americano.

Concluirei a minha visita ao vosso
país em Filadélfia, onde participarei
no Encontro Mundial das Famílias. É
meu desejo que, durante toda a
minha visita, a família seja um tema
recorrente. Como foi essencial a
família na construção deste país! E
como merece ainda o nosso apoio e
encorajamento! E todavia não posso
esconder a minha preocupação pela
família, que está ameaçada, talvez
como nunca antes, de dentro e de



fora. As relações fundamentais
foram postas em discussão, bem
como o próprio fundamento do
matrimónio e da família. Posso
apenas repropor a importância e
sobretudo a riqueza e a beleza da
vida familiar.

Em particular quereria chamar a
atenção para os membros da família
que são os mais vulneráveis: os
jovens. Para muitos deles anuncia-se
um futuro cheio de tantas
possibilidades, mas muitos outros
parecem desorientados e sem uma
meta, encastrados num labirinto sem
esperança, marcado por violências,
abusos e desespero. Os seus
problemas são os nossos problemas.
Não podemos evitá-los. É necessário
enfrentá-los juntos, falar deles e
procurar soluções eficazes em vez de
ficar empantanados nas discussões.
Correndo o risco de simplificar,
poderemos dizer que vivemos numa
cultura que impele os jovens a não



formarem uma família, porque lhes
faltam possibilidades para o futuro.
Mas esta mesma cultura apresenta a
outros tantas opções que também
eles são dissuadidos de formar uma
família.

Uma nação pode ser considerada
grande, quando defende a liberdade,
como fez Lincoln; quando promove
uma cultura que permita às pessoas
«sonhar» com plenos direitos para
todos os seus irmãos e irmãs, como
procurou fazer Martin Luther King;
quando luta pela justiça e pela causa
dos oprimidos, como fez Dorothy Day
com o seu trabalho incansável, fruto
duma fé que se torna diálogo e
semeia paz no estilo contemplativo
de Thomas Merton.

Nestas notas, procurei apresentar
algumas das riquezas do vosso
património cultural, do espírito do
povo americano. Faço votos de que
este espírito continue a desenvolver-



se e a crescer de tal modo que o
maior número possível de jovens
possa herdar e habitar numa terra
que inspirou tantas pessoas a sonhar.

Deus abençoe a América!

Palavras pronunciadas pelo Papa,
no terraço do Congresso

Bom-dia a todos vós! Agradeço a
vossa recepção e a vossa presença.
Agradeço às personagens mais
importantes que aqui estão: as
crianças. Quero pedir a Deus que vos
abençoe: «Senhor, Pai de todos nós,
abençoai este povo, abençoai a cada
um deles, abençoai as suas famílias,
concedei-lhes aquilo de que mais
necessitam». Peço-vos, por favor, que
rezeis por mim. E, se houver entre
vós alguém que não crê ou não pode
rezar, peço-lhe, por favor, que me



deseje coisas boas. Obrigado! Muito
obrigado! Deus abençoe a América!

***

Visita ao Centro Caritativo da
Paróquia de São Patrício e encontro
com os sem-abrigo (24 de setembro)

É um prazer encontrar-vos. Bom dia!
Vão ouvir dois sermões, um em
castelhano e outro em inglês. A
primeira palavra que quero dizer-vos
é «obrigado». Obrigado por me
acolherem e pelo esforço feito para
que este encontro se realizasse.

Aqui recordo uma pessoa de quem
gosto muito, que foi e é muito
importante na minha vida. Serviu-
me de apoio e fonte de inspiração. É
uma pessoa a quem recorro quando
estou com algum problema. Vós
fazeis-me lembrar São José. Os
vossos rostos falam-me do dele.



Na vida de São José, houve situações
difíceis de enfrentar. Uma delas
aconteceu quando Maria estava
prestes a dar à luz, prestes a ter
Jesus. Diz a Bíblia: «Quando eles se
encontravam [em Belém],
completaram-se os dias de [Maria]
dar à luz e teve o seu filho
primogénito, que envolveu em panos
e recostou numa manjedoura, por
não haver lugar para eles na
hospedaria» (Lc 2, 6-7). A Bíblia é
muito clara: não havia lugar para
eles na hospedaria. Imagino José,
com a sua esposa prestes a ter o filho,
sem um tecto, sem casa, sem
alojamento. O Filho de Deus entrou
neste mundo como uma pessoa que
não tem casa. O Filho de Deus entrou
como um sem-abrigo. O Filho de
Deus sabe o que é começar a vida
sem um tecto. Podemos imaginar as
perguntas que José se punha naquele
momento: Como é possível? O Filho
de Deus não tem um tecto para
viver? Por que estamos sem casa?



Por que estamos sem um tecto? São
perguntas que muitos de vós podem
pôr-se cada dia e pondes-vo-las.
Como José, questionais-vos: Por que
estamos sem um tecto, sem uma
casa? E nós que temos tecto e lar,
será bom que no-las ponhamos
também: Por que estão sem casa
estes nossos irmãos? Não têm tecto,
porquê?

As perguntas de José perduram até
hoje, acompanhando todos aqueles
que, ao longo da história, viveram e
estão sem uma casa.

José era um homem que se punha
perguntas, mas sobretudo era um
homem de fé. E foi a fé que permitiu
a José encontrar a luz naquele
momento que parecia uma escuridão
completa; foi a fé que o sustentou nas
dificuldades da sua vida. Pela fé, José
soube seguir em frente, quando tudo
parecia sem saída.



Perante situações injustas, dolorosas,
a fé oferece-nos a luz que dissipa a
escuridão. Como sucedeu com José, a
fé abre-nos à presença silenciosa de
Deus em cada vida, em cada pessoa,
em cada situação. Ele está presente
em cada um de vós, em cada um de
nós.

Quero ser muito claro. Não há
nenhum motivo social, moral ou
doutro género que seja para aceitar a
carência de habitação. São situações
injustas, mas sabemos que Deus está
a sofrê-las juntamente connosco, está
a vivê-las ao nosso lado. Não nos
deixa sozinhos.

Jesus não quis apenas ser solidário
com cada pessoa, não quis apenas
que ninguém sentisse ou vivesse a
falta da sua companhia, da sua ajuda
e do seu amor; mas Ele próprio Se
identificou com todos aqueles que
sofrem, que choram, que padecem
qualquer tipo de injustiça. Ele di-lo



claramente: «Tive fome e destes-me
de comer, tive sede e destes-me de
beber, era peregrino e recolhestes-
me» (Mt 25, 35).

É a fé que nos diz que Deus está
convosco, que Deus está no meio de
nós e a sua presença incita-nos à
caridade; aquela caridade que nasce
do apelo de um Deus que não cessa
de bater à nossa porta, à porta de
todos para nos convidar ao amor, à
compaixão, a darmo-nos uns aos
outros.

Jesus continua a bater às nossas
portas, à nossa vida. Não o faz
magicamente, nem o faz com
truques, com vistosos placares ou
com fogos-de-artifício. Jesus continua
a bater à nossa porta no rosto do
irmão, no rosto do vizinho, no rosto
de quem vive junto de nós.

Queridos amigos, uma das formas
mais eficazes de ajuda, temo-la na
oração. A oração une-nos, faz-nos



irmãos, abre-nos o coração e lembra-
nos uma verdade maravilhosa que às
vezes esquecemos. Na oração, todos
aprendemos a dizer Pai, Papá, e
quando dizemos Pai, Papá,
encontramo-nos como irmãos. Na
oração, não há ricos ou pobres; há
filhos e irmãos. Na oração, não há
pessoas de primeira classe ou
segunda; há fraternidade.

É na oração que o nosso coração
encontra força para não se tornar
insensível, frio perante as situações
de injustiça. Na oração, Deus
continua a chamar-nos e incitar-nos
à caridade.

Como nos faz bem rezar juntos!
Como nos faz bem encontrarmo-nos
naquele espaço onde nos olhamos
como irmãos e nos reconhecemos
necessitados do apoio uns dos outros.
E hoje quero rezar convosco, quero
unir-me a vós, porque preciso do
vosso apoio e da vossa proximidade.



Quero convidar-vos a rezar juntos
uns pelos outros, uns com os outros.
Assim, podemos prestar este apoio
que nos ajuda a viver a alegria de
Jesus que está no meio de nós. E que
Jesus nos ajude a pôr remédio a esta
injustiça que Ele conheceu primeiro:
a de não ter casa. Aceitais rezar
juntos? Eu começo em castelhano e
vós continuais em inglês.

Pai nosso…

E antes de vos deixar, gostaria de
dar-vos a bênção de Deus:

O Senhor vos abençoe e proteja;

O Senhor vos olhe com benevolência
e mostre a sua bondade;

O Senhor vos olhe com amor e
conceda a sua paz (cf.Nm 6, 24-26).

Por favor, não vos esqueçais de rezar
por mim. Obrigado!

***



Discurso no Encontro com os Bispos
dos EUA - Catedral de São Mateus,
Washington (23 de setembro)

Queridos Irmãos no Episcopado!

Antes de mais nada, quero enviar
uma saudação à comunidade judaica,
aos nossos irmãos judeus, que hoje
celebram a festa doYom Kippur. Que
o Senhor os abençoe com a paz e os
faça avançar no caminho da
santidade, segundo a Palavra d’Ele
que ouvimos hoje: «Sede santos,
porque Eu (…) sou santo» (Lv 19, 2).

Estou feliz por vos encontrar neste
momento da missão apostólica que
me trouxe ao vosso país e agradeço
vivamente ao Cardeal Donald Wuerl
e ao Arcebispo Joseph Edward Kurtz
as amáveis palavras que me
dirigiram em nome também de todos
vós. Recebei os meus sentimentos de
gratidão pela recepção e também
pela generosa disponibilidade com



que foi programada e organizada a
minha estadia.

Ao abraçar com o olhar e o coração
os vossos rostos de pastores, quero
estreitar ao peito as Igrejas que
levais amorosamente aos ombros e
peço-vos para lhes assegurar que a
minha solidariedade humana e
espiritual envolve, por vosso
intermédio, todo o povo de Deus
espalhado por esta vasta terra.

O coração do Papa dilata-se para
incluir a todos. Alargar o coração
para testemunhar que Deus é grande
no seu amor, é a essência da missão
do Sucessor de Pedro, Vigário
d’Aquele que na Cruz abraçou a
humanidade inteira. Que nenhum
membro do Corpo de Cristo e da
nação americana se sinta excluído do
abraço do Papa. Em todo o lado onde
aflore aos lábios o verdadeiro nome
de Jesus, lá ressoe também a voz do
Papa para assegurar: «é o Salvador».



Desde as vossas grandes cidades da
costa leste até às planícies do 
midwest, desde o extremo sul até ao
ilimitado oeste, onde quer que o
vosso povo se reúna na assembleia
eucarística, o Papa não seja um mero
nome pronunciado rotineiramente,
mas uma companhia palpável
empenhada a sustentar a voz que se
eleva do coração da Esposa: «Vinde,
Senhor!»

Quando uma mão se estende para
fazer o bem ou tornar próximo o
amor de Cristo, para limpar uma
lágrima ou fazer companhia a
alguém na solidão, para indicar a
estrada a um extraviado ou reanimar
um coração já despedaçado, para se
inclinar sobre uma pessoa caída ou
ensinar um sedento da verdade, para
oferecer o perdão ou guiar para um
novo começo em Deus... sabei que o
Papa vos acompanha, o Papa vos
sustenta e, sobre a vossa mão, apoia
também ele a sua já velha e



enrugada mas, por graça de Deus,
ainda capaz de sustentar e encorajar.

A minha primeira palavra é de acção
de graças a Deus pelo dinamismo do
Evangelho que consentiu o notável
crescimento da Igreja de Cristo
nestas terras e permitiu a generosa
contribuição que ela ofereceu, e
continua a oferecer, à sociedade
norte-americana e ao mundo. Vejo
com vivo apreço e agradeço
comovido a vossa generosidade e
solidariedade com a Sé Apostólica e
com a evangelização em muitas
partes atribuladas do mundo. Alegro-
me com o indómito empenho da
Igreja em prol da causa da vida e da
família, motivo saliente desta minha
visita. Sigo atentamente o esforço
enorme feito para a recepção e
integração dos imigrantes, que
continuam a olhar para a América
com a visão dos peregrinos que
chegaram à procura dos seus
promissores recursos de liberdade e



prosperidade. Admiro a canseira
com que levais por diante a missão
educativa nas vossas escolas de todos
os níveis e a obra caritativa nas
vossas numerosas instituições. São
actividades realizadas
frequentemente sem qualquer
estímulo ou apoio e, em todo o caso,
mantidas heroicamente com o óbolo
dos pobres, porque tais iniciativas
derivam de um mandato
sobrenatural a que não é lícito
desobedecer. Estou consciente da
coragem com que enfrentastes
momentos obscuros do vosso
percurso eclesial, sem temer
autocríticas nem vos poupardes a
humilhações e sacrifícios, sem ceder
ao temor de vos despojardes de
quanto é secundário, contanto que se
recuperasse a credibilidade e a
confiança requerida aos Ministros de
Cristo, como o espera a alma do
vosso povo singular. Sei quanto vos
pesou a ferida dos últimos anos e
acompanhei o vosso generoso



esforço para curar as vítimas –
conscientes de que, curando,
também nós ficamos curados – e
para continuar a agir a fim de que
tais crimes nunca mais se repitam.

Falo-vos como Bispo de Roma, já na
velhice, chamado por Deus, duma
terra que também é americana, a fim
de guardar a unidade da Igreja
universal e encorajar na caridade o
percurso de todas as Igrejas
particulares para que progridam no
conhecimento, na fé e no amor de
Cristo. Lendo os vossos nomes e
sobrenomes, observando as vossas
feições, conhecendo a medida alta da
vossa consciência eclesial e sabendo
da veneração que sempre nutristes
pelo Sucessor de Pedro, devo dizer
que não me sinto um estrangeiro no
meio de vós. De facto, sou oriundo
duma terra – também ela vasta,
ilimitada e por vezes informe – que, à
semelhança da vossa, recebeu a fé da
bagagem dos missionários. Conheço



bem o desafio de semear o Evangelho
no coração de homens, originários de
mundos diferentes, muitas vezes
endurecidos pela estrada dura
percorrida antes de se
estabelecerem. Não me é estranha a
história da fadiga de implantar a
Igreja entre planícies, montanhas,
cidades e subúrbios dum território
frequentemente inóspito, onde as
fronteiras sempre são provisórias, as
respostas óbvias não duram e a
chave de entrada requer a
capacidade de saber combinar o
esforço épico dos pioneiros
exploradores com a prosaica
sabedoria e resistência dos
sedentários que supervisionam o
espaço alcançado. Como cantou um
poeta vosso, «asas fortes e
incansáveis», mas também a
sabedoria de quem «conhece as
montanhas».[1]

Não sou o único a falar-vos. A minha
voz coloca-se em continuidade com

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150923_usa-vescovi.html#_ftn1


tudo aquilo que os meus
Antecessores vos deram. Com efeito,
desde os alvores da «nação
americana», quando após a
revolução foi erecta a primeira
diocese em Baltimore, a Igreja de
Roma esteve sempre próxima de vós
e nunca vos faltou a sua assistência
constante e o seu encorajamento. Nas
últimas décadas, visitaram-vos três
dos meus venerados Antecessores,
confiando-vos um notável
património de doutrina ainda hoje
actual, a que vos tendes inspirado
para orientar os clarividentes
programas pastorais com que é
guiada esta amada Igreja.

Não é minha intenção traçar um
programa ou delinear uma
estratégia. Não vim para vos julgar
ou dar lições. Confio plenamente na
voz d’Aquele que «vos ensinará
tudo» (Jo 14, 26). Consenti-me apenas
de vos poder falar, com a liberdade
do amor, como um irmão entre



irmãos. Não me preme dizer-vos o
que fazer, porque sabemos todos o
que nos pede o Senhor. Prefiro antes
voltar uma vez mais sobre aquela
fadiga – antiga e sempre nova – de
nos interrogarmos acerca dos
caminhos a percorrer, dos
sentimentos que se devem preservar
enquanto se trabalha, do espírito
com que agir. Sem a pretensão de ser
exaustivo, partilho convosco algumas
reflexões que considero oportunas
para a nossa missão.

Somos bispos da Igreja, pastores
constituídos por Deus para
apascentar o seu rebanho. A nossa
maior alegria é ser pastores, nada
mais do que pastores, de coração
indiviso e entrega irreversível de nós
mesmos. É preciso guardar esta
alegria, não deixando que no-la
roubem. O maligno ruge como leão
procurando devorá-la, desgastando
assim tudo aquilo que somos
chamados a ser, não para nós



mesmos, mas o oferecer em dom e ao
serviço do «Pastor das nossas
almas» (cf. 1 Pd 2, 25).

A essência da nossa identidade deve
ser procurada no rezar com
assiduidade, no pregar (Act 6, 4) e no
apascentar (Jo 21, 15-17;Act 20,
28-31).

Não uma oração qualquer, mas a
união familiar com Cristo, durante a
qual cruzemos diariamente o nosso
olhar com o d’Ele para ouvir, dirigida
a nós, a sua pergunta: «Quem é minha
mãe? Quem são os meus irmãos?» (cf.
Mc 3, 31-34). E poder-Lhe responder
serenamente: «Senhor, aqui está a
tua Mãe, aqui estão os teus irmãos!
Entrego-os a Ti, são aqueles que me
confiaste». É de tal confidência com
Cristo que se alimenta a vida do
pastor.

Não uma pregação de doutrinas
complicadas, mas o anúncio jubiloso
de Cristo, morto e ressuscitado por



nós. O estilo da nossa missão suscite
em todos os nossos ouvintes a
experiência do «por nós» deste
anúncio: a Palavra dê sentido e
plenitude a cada fragmento das suas
vidas, os Sacramentos nutram-nos
com aquele alimento que não está ao
alcance deles, a proximidade do
pastor desperte neles a saudade do
abraço do Pai. Velai para que o
rebanho encontre sempre no coração
do pastor aquela reserva de
eternidade que, afanosamente mas
em vão, procura nas coisas do
mundo. Encontre sempre nos vossos
lábios o apreço pela capacidade de
fazer e construir, na liberdade e na
justiça, a prosperidade de que é
pródiga esta terra. Mas não falte a
coragem serena de confessar que «é
preciso trabalhar, não pelo alimento
que desaparece, mas pelo alimento
que perdura e dá a vida eterna» (Jo 6,
27).



Não se apascentar a si mesmo, mas
saber esconder-se, diminuir,
descentralizar-se, para alimentar de
Cristo a família de Deus. Velar
indomitamente, subindo alto para
abarcar, com o olhar de Deus, o
rebanho que só a Ele pertence.
Elevar-se à altura da cruz de seu
Filho, o único ponto de vista que abre
ao pastor o coração do seu rebanho.

Não olhar para baixo no próprio eu,
mas sempre para os horizontes de
Deus, que ultrapassam tudo o que
nós somos capazes de prever ou
planificar. Velar também sobre nós
para fugirmos da tentação do
narcisismo, que cega os olhos do
pastor, torna irreconhecível a sua
voz, e estéril o seu gesto. Nos
múltiplos caminhos que se abrem à
vossa solicitude pastoral, lembrai-vos
de conservar indelével o núcleo que
unifica todas as coisas: «a Mim
mesmo o fizestes» (Mt 25, 31-45).



Certamente é útil ao bispo possuir a
clarividência do líder e a esperteza
do administrador, mas decaímos
inexoravelmente quando
confundimos a potência da força com
a força da impotência, através da
qual Deus nos redimiu. Ao bispo, é
necessária a lúcida percepção da
batalha entre a luz e as trevas, que se
combate neste mundo. Ai de nós,
porém, se fizermos da cruz um vexilo
de lutas mundanas, ignorando que a
condição da vitória duradoura é
deixar-se trespassar e esvaziar-se de
si mesmo (Flp 2, 1-11).

Não nos é alheia a angústia dos
primeiros Onze, fechados dentro das
próprias paredes, atónitos e
consternados, habitados pelo susto
das ovelhas dispersas porque o
Pastor fora ferido. Mas sabemos que
nos foi dado um espírito de coragem
e não de timidez. Por isso, não nos é
lícito deixar paralisar pelo medo.



Bem sei que são numerosos os vossos
desafios, muitas vezes é hostil o
campo onde semeais e não são
poucas as tentações de fechar-se, no
recinto dos medos, a lenir as feridas,
recordando um tempo que não volta
e planificando respostas duras às
resistências já ásperas.

E, todavia, somos defensores da
cultura do encontro. Somos
sacramentos vivos do abraço entre a
riqueza divina e a nossa pobreza.
Somos testemunhas do abaixamento
e condescendência de Deus que Se
antecipa, no amor, à nossa primeira
resposta.

O diálogo é o nosso método, não por
astuciosa estratégia, mas por
fidelidade Àquele que nunca Se
cansa de passar e repassar pelas
praças dos homens até às cinco horas
da tarde a fim de lhes propor o seu
convite de amor (Mt 20, 1-16).



Por isso, o caminho a seguir é o
diálogo: diálogo entre vós, diálogo
nos vossos presbitérios, diálogo com
os leigos, diálogo com as famílias,
diálogo com a sociedade. Não me
cansarei jamais de vos encorajar a
dialogar sem medo. Quanto mais rico
for o património que tendes para
partilhar desassombradamente,
tanto mais eloquente há-de ser a
humildade com que o deveis
oferecer. Não tenhais medo de
efectuar o êxodo que é necessário em
cada diálogo autêntico. Caso
contrário, não é possível entender as
razões do outro, nem compreender
profundamente que o irmão que
devemos encontrar e resgatar, com a
força e a proximidade do amor,
conta mais do que as posições que,
apesar de certezas autênticas,
julgamos distantes das nossas. A
linguagem dura e belicosa da divisão
não fica bem nos lábios do pastor,
não tem direito de cidadania no seu
coração e, embora de momento



pareça garantir uma aparente
hegemonia, só o fascínio duradouro
da bondade e do amor é que
permanece verdadeiramente
convincente.

É preciso deixar que ressoe
perenemente no nosso coração a
palavra do Senhor: «Tomai sobre vós
o meu jugo e aprendei de mim, porque
sou manso e humilde de coração e
encontrareis descanso para o vosso
espírito» (Mt 11, 29). O jugo de Jesus é
jugo de amor e, por isso, é premissa
de restauração. Às vezes pesa-nos a
solidão das nossas fadigas e
carregamos de tal modo o jugo que já
não nos recordamos de o ter
recebido do Senhor. Parece-nos
apenas nosso e, consequentemente,
arrastamo-nos como bois cansados
no campo árido, ameaçados pela
sensação de ter trabalhado em vão,
esquecidos da plenitude de
restauração ligada indissoluvelmente
Àquele que nos fez a promessa.



Aprender de Jesus, melhor ainda,
aprender Jesus manso e humilde;
entrar na sua mansidão e humildade
através da contemplação do seu agir.
Introduzir as nossas Igrejas e o nosso
povo, muitas vezes esmagado pela
rígida ansiedade de sucesso, na
suavidade do jugo do Senhor.
Recordar que a identidade da Igreja
de Jesus é assegurada, não por um
«fogo do céu que consuma» (cf. Lc 9,
54), mas pelo calor secreto do
Espírito que «sara quanto é moléstia,
o que há de dureza abranda,
endireita o desvairado».

A grande missão que o Senhor nos
confia, realizamo-la em comunhão,
de forma colegial. O mundo já está
tão dilacerado e dividido; a
fragmentação está presente por todo
o lado. Por isso a Igreja, «túnica
inconsútil do Senhor», não pode
deixar-se desagregar, tornar-se
facção ou objecto de disputa.



A nossa missão episcopal é,
primariamente, a de cimentar a
unidade, cujo conteúdo é
determinado pela Palavra de Deus e
pelo único Pão do Céu, com os quais
cada uma das Igrejas que nos estão
confiadas permanece Católica,
porque aberta e em comunhão com
todas as Igrejas particulares e com a
de Roma que «preside na caridade».
Portanto, é um imperativo velar por
tal unidade, guardá-la, favorecê-la,
testemunhá-la como sinal e
instrumento que, para além de
qualquer barreira, une nações, raças,
classes, gerações.

O Ano Santo da Misericórdia, já
iminente, ao introduzir-nos na
profundidade inexaurível do Coração
divino onde não habita qualquer
divisão, seja para todos uma ocasião
privilegiada para reforçar a
comunhão, aperfeiçoar a unidade,
reconciliar as diferenças, perdoar-se
uns aos outros e superar qualquer



facção, de modo que assim brilhe a
vossa luz como «a cidade situada
sobre um monte» (Mt 5, 14).

Este serviço à unidade é
particularmente importante para a
vossa amada nação, cujos
vastíssimos recursos materiais e
espirituais, culturais e políticos,
históricos e humanos, científicos e
tecnológicos impõem
responsabilidades morais
consideráveis num mundo
transtornado que fadigosamente
procura novos equilíbrios de paz,
prosperidade e integração. Deste
modo faz parte essencial da vossa
missão oferecer aos Estados Unidos
da América o fermento humilde e
poderoso da comunhão. Saiba a
humanidade que o facto de ser
habitada pelo «sacramento de
unidade» (Lumen gentium,1) é
garantia de que o seu destino não é o
abandono e a desagregação.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html


E tal testemunho é um farol que não
pode apagar-se. De facto, na fita
escuridão da vida, os homens
precisam de se deixar guiar pela sua
luz, para terem a certeza do porto
que os espera, estarem seguros de
que as suas barcas não se
despedaçarão contra os escolhos,
nem acabarão à mercê das ondas.
Por isso, Irmãos, encorajo-vos a
enfrentar os problemas desafiadores
do nosso tempo. No fundo de cada
um deles, está sempre a vida como
dom e responsabilidade. O futuro da
liberdade e dignidade da nossa
sociedade depende da forma como
soubermos responder a tais desafios.

A vítima inocente do aborto, as
crianças que morrem de fome ou
debaixo das bombas, os imigrantes
que acabam afogados em busca dum
amanhã, as pessoas idosas ou os
doentes que olhamos sem interesse,
as vítimas do terrorismo, das
guerras, da violência e do



narcotráfico, o meio ambiente
devastado por uma relação
predatória do homem com a
natureza… em tudo isto está sempre
em jogo o dom de Deus, do qual
somos administradores nobres mas
não patrões. Por conseguinte, não é
lícito iludir ou silenciar. De
importância não menor é o anúncio
do Evangelho da família que, na
iminente Jornada Mundial das
Famílias, em Filadélfia, terei ocasião
de proclamar com força juntamente
convosco e a Igreja inteira.

Estes aspectos irrenunciáveis da
missão da Igreja pertencem ao
núcleo daquilo que nos foi
transmitido pelo Senhor. Por isso,
temos o dever de os guardar e
comunicar, mesmo quando o
sentimento do tempo se torna
impermeável e hostil a tal mensagem
(Evangelii gaudium, 34-39). Encorajo-
vos a oferecer, com os instrumentos
e a criatividade do amor e com a

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#III.__A_partir_do_cora%C3%A7%C3%A3o_do_Evangelho
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#III.__A_partir_do_cora%C3%A7%C3%A3o_do_Evangelho


humildade da verdade, tal
testemunho. Este precisa não só de
proclamações e anúncios externos,
mas também de conquistar espaço
no coração dos homens e na
consciência da sociedade.

Para isso, é muito importante que a
Igreja nos Estados Unidos seja
também um lar humilde que atrai os
homens pelo fascínio da luz e o calor
do amor. Como pastores,
conhecemos bem a escuridão e o frio
que ainda existe neste mundo, a
solidão e o abandono de tantas
pessoas – mesmo onde abundam os
recursos de comunicação e as
riquezas materiais – , conhecemos
também o medo face à vida, os
desesperos e as suas múltiplas fugas.

Por isso, só uma Igreja que saiba
reunir à volta do fogo do lar
permanece capaz de atrair.
Certamente não qualquer fogo, mas o
que se acendeu na manhã de Páscoa.



É o Senhor ressuscitado que continua
a interpelar os pastores da Igreja
através da voz tímida de muitos
irmãos: «Tendes alguma coisa para
comer?» Torna-se necessário
reconhecer a sua voz, como fizeram
os Apóstolos na margem do mar de
Tiberíades (Jo 21, 4-12). E mais
decisivo ainda se torna render-se à
certeza de que as brasas da sua
presença, acesas no fogo da paixão,
precedem-nos e jamais se apagarão.
Definhando tal certeza, corre-se o
risco de nos tornarmos, ao contrário,
cultores de cinzas e não guardiões e
dispensadores da verdadeira luz e do
calor que pode aquecer o coração (Lc
24, 32).

Antes de concluir, permiti ainda que
vos faça duas recomendações que me
estão a peito. A primeira tem a ver
com a vossa paternidade episcopal.
Sede pastores próximos das pessoas,
pastores próximos e servidores. Esta
proximidade manifeste-se de forma



especial para com os vossos
sacerdotes. Acompanhai-os para
continuarem a servir Cristo com
coração indiviso, porque só a
plenitude enche os ministros de
Cristo. Peço-vos, portanto, que não os
deixeis contentar-se com meias
medidas. Cuidai das suas fontes
espirituais, para que não caiam na
tentação dos notários e burocratas,
mas sejam expressão da
maternidade da Igreja que gera e faz
crescer os seus filhos. Velai para que
não se cansem de se levantar para
responder a quem bate à porta de
noite, mesmo quando se pensa já ter
direito ao repouso (Lc 11, 5-8).
Treinai-os a fim de estarem
preparados para deter-se, debruçar-
se, deitar bálsamo, tomar a seu
cuidado e gastar-se a favor de quem,
«por acaso», se encontrou despojado
de quanto julgava possuir (Lc 10,
29-37).



A minha segunda recomendação diz
respeito aos imigrantes. Peço
desculpa se falo em causa que de
certo modo vos é própria. A Igreja
dos Estados Unidos conhece, como
poucas, as esperanças dos corações
dos peregrinos. Desde sempre
aprendestes a sua língua,
sustentastes a sua causa, integrastes
as suas contribuições, defendestes os
seus direitos, favorecestes a sua
busca da prosperidade, conservastes
acesa a chama da sua fé. Mesmo
agora nenhuma instituição
americana faz mais pelos imigrantes
do que as vossas comunidades
cristãs. Neste momento, tendes esta
longa vaga de imigração latina que
investe muitas das vossas dioceses.
Não só como Bispo de Roma, mas
também como pastor vindo do Sul,
sinto a necessidade de vos agradecer
e encorajar. Talvez não vos seja fácil
ler a sua alma; talvez vos sintais
desafiados pela sua diversidade.
Sabei, no entanto, que também



possuem recursos para partilhar. Por
isso, acolhei-os sem medo. Oferecei-
lhes o calor do amor de Cristo e
decifrareis o mistério do seu coração.
Estou certo de que, mais uma vez,
estas pessoas enriquecerão a
América e a sua Igreja.

Deus vos abençoe e Nossa Senhora
vos guarde! Obrigado!

[1]«Quando eu era jovem, / tinha asas
fortes e incansáveis, / mas não
conhecia as montanhas. / Quando
cheguei à velhice, / conheci as
montanhas, / mas as asas cansadas já
não acompanharam a visão. / O génio
é sabedoria e juventude» (Edgard Lee
Masters, Antologia de Spoon River).

***

Homilia da Santa Missa e
Canonização do Bem-aventurado

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150923_usa-vescovi.html#_ftnref1


Padre Junípero Serra - Santuário
Nacional da Imaculada Conceição,
Washington (23 de setembro)

«Alegrai-vos sempre no Senhor! De
novo o digo: alegrai-vos!» (Flp 4, 4).
Um convite que toca fortemente a
nossa vida. Alegrai-vos – diz-nos São
Paulo, com a força quase duma
ordem. Um convite no qual ecoa o
desejo que todos experimentemos de
uma vida plena, uma vida que tenha
sentido, uma vida jubilosa. É como se
Paulo tivesse a capacidade de ouvir
cada um dos nossos corações e desse
voz àquilo que sentimos, àquilo que
vivemos. Há algo dentro de nós que
nos convida à alegria, não nos
contentando com paliativos que
sempre procuram tranquilizar-nos.

Mas, por outro lado, vivemos as
tensões da vida diária. Muitas são as
situações que parecem pôr em
dúvida este convite. A dinâmica, a
que muitas vezes estamos sujeitos,



parece levar-nos a uma resignação
triste que pouco a pouco se vai
transformando num hábito com uma
consequência letal: anestesiar o
coração.

Não queremos que a resignação seja
o motor da nossa vida; ou será que
queremos? Não queremos que a
rotina se apodere da nossa vida; ou
sim? Por isso podemos questionar-
nos: como proceder para que não se
anestesie o nosso coração? Como
aprofundar a alegria do Evangelho
nas várias situações da nossa vida?

Jesus disse aos discípulos de então e
repete-o a nós: Ide! Anunciai! A
alegria do Evangelho só se
experimenta, conhece e vive, dando-
a, dando-se.

O espírito do mundo convida-nos ao
conformismo, à comodidade. Perante
este espírito mundano «é necessário
voltar a sentir que precisamos uns
dos outros, que temos uma



responsabilidade para com os outros
e o mundo» (Enc. Laudato si’, 229); a
responsabilidade de anunciar a
mensagem de Jesus. Porque a fonte
da nossa alegria situa-se naquele
«desejo inexaurível de oferecer
misericórdia, fruto de ter
experimentado a misericórdia
infinita do Pai e a sua força
difusiva» (Exort. ap. Evangelii
gaudium, 24). Ide ter com todos, a fim
de anunciar ungindo e ungir
anunciando. A isto mesmo, nos
convida hoje o Senhor dizendo:

A alegria, o cristão experimenta-a na
missão: ide ter com os povos de todas
as nações.

A alegria, o cristão encontra-a num
convite: ide e anunciai.

A alegria, o cristão renova-a e
actualiza-a com uma vocação: ide e
ungi.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#229
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#229
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#%C2%ABPrimeirear%C2%BB,_envolver-se,_acompanhar,_frutificar_e_festejar
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#%C2%ABPrimeirear%C2%BB,_envolver-se,_acompanhar,_frutificar_e_festejar
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#%C2%ABPrimeirear%C2%BB,_envolver-se,_acompanhar,_frutificar_e_festejar
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#%C2%ABPrimeirear%C2%BB,_envolver-se,_acompanhar,_frutificar_e_festejar


Jesus envia-vos a todas as nações, a
todos os povos. E, neste «todos» de há
dois mil anos, estávamos incluídos
também nós. Jesus não dá uma lista
selectiva com aqueles a quem se deve
ir e a quem não ir, com aqueles que
são dignos, ou não, de receber a sua
mensagem e a sua presença. Pelo
contrário, abraçou sempre a vida tal
qual Lhe aparecia: com cara de
tristeza, fome, doença, pecado; com
cara de ferimentos, sede, cansaço;
com cara de dúvidas e de fazer
piedade. Longe de esperar uma vida
embelezada, decorada, maquiada,
abraçou-a como a encontrava;
mesmo que fosse uma vida que
muitas vezes se apresentava
arruinada, suja, destroçada. A todos –
disse Jesus – a todos, ide e anunciai; a
toda esta vida, tal como é e não como
gostaríamos que fosse: ide e abraçai
no meu nome. Ide pelas
encruzilhadas dos caminhos, ide...
anunciar, sem medo, sem
preconceitos, sem superioridade nem



purismos; a todos aqueles que
perderam a alegria de viver, ide
anunciar o abraço misericordioso do
Pai. Ide ter com aqueles que vivem
com o peso da tristeza, do fracasso,
da sensação duma vida destroçada, e
anunciai a loucura dum Pai que
procura ungi-los com o óleo da
esperança, da salvação. Ide anunciar
que os erros, as ilusões enganadoras,
as incompreensões não têm a última
palavra na vida duma pessoa. Ide
com o óleo que cura as feridas e
restabelece o coração.

A missão nunca nasce dum projecto
perfeitamente elaborado ou dum
manual bem estruturado e
programado; a missão nasce sempre
duma vida que se sentiu procurada e
curada, encontrada e perdoada. A
missão nasce de se fazer uma, duas e
mais vezes a experiência da unção
misericordiosa de Deus.



A Igreja, o povo santo de Deus, sabe
percorrer as estradas poeirentas da
história, frequentemente permeadas
por conflitos, injustiças e violência,
para ir encontrar os seus filhos e
irmãos. O santo povo fiel de Deus
não teme o erro; teme o fechamento,
a cristalização em elite, o agarrar-se
às próprias seguranças. Sabe que o
fechamento, nas suas múltiplas
formas, é a causa de tantas
resignações.

Por isso saiamos, vamos oferecer a
todos a vida de Jesus Cristo (cf. Exort.
ap. Evangelii gaudium, 49). O povo de
Deus sabe envolver-se, porque é
discípulo d'Aquele que Se ajoelhou
diante dos seus, para lhes lavar os
pés (cf. ibid., 24).

Hoje encontramo-nos aqui, podemos
encontrar-nos aqui, porque houve
muitos que tiveram a coragem de
responder a esta chamada; muitos
que acreditaram que «na doação a

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V._Uma_m%C3%A3e_de_cora%C3%A7%C3%A3o_aberto
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V._Uma_m%C3%A3e_de_cora%C3%A7%C3%A3o_aberto
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#%C2%ABPrimeirear%C2%BB,_envolver-se,_acompanhar,_frutificar_e_festejar
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#%C2%ABPrimeirear%C2%BB,_envolver-se,_acompanhar,_frutificar_e_festejar


vida se fortalece, e se enfraquece no
comodismo e no
isolamento» (Documento de
Aparecida, 360). Somos filhos da
ousadia missionária de muitos que
preferiram não se fechar «nas
estruturas que nos dão uma falsa
protecção (...), nos hábitos em que
nos sentimos tranquilos, enquanto lá
fora há uma multidão
faminta» (Exort. ap. Evangelii
gaudium, 49). Somos devedores
duma Tradição, duma cadeia de
testemunhas que tornaram possível
que a Boa Nova do Evangelho
continue a ser, de geração em
geração, Nova e Boa.

E hoje recordamos uma daquelas
testemunhas que souberam
testemunhar nestas terras a alegria
do Evangelho: Padre Junípero Serra.
Soube viver aquilo que é «a Igreja em
saída», esta Igreja que sabe sair e ir
pelas estradas, para partilhar a
ternura reconciliadora de Deus.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V._Uma_m%C3%A3e_de_cora%C3%A7%C3%A3o_aberto
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V._Uma_m%C3%A3e_de_cora%C3%A7%C3%A3o_aberto
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V._Uma_m%C3%A3e_de_cora%C3%A7%C3%A3o_aberto
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#V._Uma_m%C3%A3e_de_cora%C3%A7%C3%A3o_aberto


Soube deixar a sua terra, os seus
costumes, teve a coragem de abrir
sendas, soube ir ao encontro de
muitos aprendendo a respeitar os
seus costumes e as suas
características.

Aprendeu a gerar e acompanhar a
vida de Deus nos rostos daqueles que
encontrava, tornando-os seus
irmãos. Junípero procurou defender
a dignidade da comunidade nativa,
protegendo-a de todos aqueles que
abusaram dela; abusos que hoje
continuam a encher-nos de pesar,
especialmente pela dor que
provocam na vida de tantas pessoas.

Escolheu um lema que inspirou os
seus passos e plasmou a sua vida:
«Sempre avante». Soube-o dizer, mas
sobretudo viver. Esta foi a maneira
que Junípero encontrou para viver a
alegria do Evangelho, para que não
se anestesiasse o seu coração. Foi
sempre avante, porque o Senhor



espera; sempre avante, porque o
irmão espera; sempre avante por
tudo aquilo que ainda tinha para
viver; foi sempre avante. Como ele
então, possamos também nós hoje
dizer: sempre avante.

***

Discurso do Papa na cerimônia de
Boas-vindas - Casa Branca,
Washington, D.C. (23 de setembro)

Senhor Presidente!

Obrigado pela saudação de boas-
vindas que me dirigiu em nome de
todos os americanos. Como filho
duma família de emigrantes, sinto-
me feliz por ser hóspede nesta nação,
que foi construída em grande parte
por famílias semelhantes. Olho com
alegria para estes dias de encontro e
diálogo, em que espero perscrutar e
compartilhar muitos dos sonhos e
esperanças do povo americano.



Na minha visita, terei a honra de me
dirigir ao Congresso, onde espero,
como irmão deste país, dizer uma
palavra de encorajamento a todos
aqueles que são chamados a guiar o
futuro político da nação na
fidelidade aos seus princípios
fundadores. Irei também a Filadélfia,
para o VIII Encontro Mundial das
Famílias, cuja finalidade é celebrar e
apoiar as instituições do matrimónio
e da família, num momento crítico
da história da nossa civilização.

Senhor Presidente, os católicos
americanos, juntamente com seus
concidadãos, estão comprometidos
na construção duma sociedade que
seja verdadeiramente tolerante e
inclusiva, na defesa dos direitos dos
indivíduos e das comunidades, e na
rejeição de qualquer forma de
discriminação injusta. Juntamente
com muitas outras pessoas de boa
vontade desta grande democracia,
eles esperam que os esforços por



construir uma sociedade justa e
sabiamente ordenada respeitem as
suas preocupações mais profundas e
os seus direitos inerentes à liberdade
religiosa. Esta liberdade permanece
como uma das conquistas mais
valiosas da América. E, como os
meus irmãos bispos dos Estados
Unidos nos lembraram, todos somos
chamados a vigiar, precisamente
como bons cidadãos, por preservar e
defender tal liberdade de tudo o que
a possa pôr em perigo ou
comprometer.

Senhor Presidente, considero
prometedor o facto de Vossa
Excelência ter vindo a propor uma
iniciativa para a redução da poluição
do ar. Vista a sua urgência, parece-
me claro que a mudança climática já
não pode ser um problema deixado à
geração futura. A história colocou-
nos num momento crucial quanto ao
cuidado da nossa «casa comum».
Mas estamos ainda a tempo de



empreender mudanças que
assegurem «um desenvolvimento
sustentável e integral, pois sabemos
que as coisas podem mudar» (Enc. 
Laudato si’, 13). São mudanças que
exigem de nós um reconhecimento
sério e responsável do tipo de mundo
que podemos deixar não só aos
nossos filhos, mas também aos
milhões de pessoas sujeitas a um
sistema que as tem transcurado. A
nossa casa comum foi parte deste
grupo de excluídos que brada ao céu
e que hoje bate com força às portas
de nossas casas, cidades, sociedade.
Retomando as sábias palavras do
Reverendo Martin Luther King,
podemos dizer que estivemos em
falta quanto a alguns compromissos
e, agora, chegou o momento de os
honrar.

Pela fé, sabemos que «o Criador não
nos abandona, nunca recua no seu
projecto de amor, nem Se arrepende
de nos ter criado. A humanidade

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


possui ainda a capacidade de
colaborar na construção da nossa
casa comum» (ibid., 13). Como
cristãos animados por esta certeza,
procuramos comprometer-nos neste
cuidado consciente e responsável da
nossa casa comum.

Os esforços feitos recentemente para
reconciliar relações que haviam sido
rompidas e para a abertura de novas
vias de cooperação dentro da família
humana constituem passos em frente
no caminho da reconciliação, da
justiça e da liberdade. Almejo que
todos os homens e mulheres de boa
vontade desta grande e próspera
nação apoiem os esforços da
comunidade internacional para
proteger os mais vulneráveis no
nosso mundo e promover modelos
integrais e inclusivos de
desenvolvimento, de modo que, em
todo o lado, possam os nossos irmãos
e irmãs conhecer as bênçãos da paz e

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


da prosperidade que Deus deseja
para todos os seus filhos.

Senhor Presidente, uma vez mais lhe
agradeço a sua recepção e olho com
confiança para estes dias no seu país.
Deus abençoe a América!

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/papa-
francisco-nos-eua/ (21/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/article/papa-francisco-nos-eua/
https://opusdei.org/pt-br/article/papa-francisco-nos-eua/
https://opusdei.org/pt-br/article/papa-francisco-nos-eua/

	Papa Francisco nos EUA

