
opusdei.org

Tempo de Natal
2021-2022 com o
Papa Francisco

Oferecemos aqui todos os textos
do Papa Francisco neste Natal:
homilia da Missa de Galo,
Ângelus, Mensagem Urbi et
orbi, Santa Maria Mãe de
Deus...

06/01/2022

NATAL DO SENHOR 

24 de dezembro de 2021

Santa Missa de Natal - Homilia



NATAL DO SENHOR

25 de dezembro de 2021

Bênção "Urbi et Orbi" - Discurso

SAGRADA FAMÍLIA DE NAZARÉ

26 de dezembro de 2021

Ângelus

SEXTA FEIRA

31 de dezembro de 2021

Vésperas e Te Deum - Homilia

MARIA SANTÍSSIMA MÃE DE DEUS

1° de janeiro de 2022

Santa Missa - Homilia - Ângelus

EPIFANIA DO SENHOR

6 de janeiro de 2022

Santa Missa - Homilia



SANTA MISSA DA NOITE DE NATAL

SOLENIDADE DO NATAL DO
SENHOR

HOMILIA DO PAPA FRANCISCO

Basílica Vaticana

Sexta-feira, 24 de dezembro de 2021

Na noite, acende-se uma luz. Aparece
um anjo, a glória do Senhor envolve
os pastores e finalmente chega o
anúncio há séculos esperado: “Hoje
(…) nasceu-vos um Salvador, que é o
Messias Senhor” (Lc 2, 11). Mas
surpreende o que o anjo acrescenta
para indicar aos pastores como
encontrar Deus que veio à terra. “Isto
vos servirá de sinal: encontrareis um
menino envolto em panos e deitado
numa manjedoura” (2, 12). Eis o
sinal: um menino. E é tudo: um
menino na tosca pobreza de uma



manjedoura. Cessam luzes, fulgor,
coros de anjos. Só um menino. Nada
mais! Como predissera Isaías: “Um
menino nasceu para nós” (Is 9, 5).

O Evangelho insiste neste contraste.
Narra o nascimento de Jesus,
começando por César Augusto, que
ordena o recenseamento de toda a
terra: mostra o primeiro imperador
na sua grandeza. Mas, logo a seguir,
leva-nos a Belém, onde, de grande,
não há nada: apenas um menino
pobre envolto em panos, rodeado por
pastores. E ali está Deus, na 
pequenez. Eis a mensagem: Deus não
cavalga a grandeza, mas desce na
pequenez. A pequenez é a estrada
que escolheu para chegar até nós,
tocar-nos o coração, salvar-nos e
levar-nos de volta para o que conta.

Irmãos e irmãs, ao parar diante do
presépio, prestemos atenção no
centro: deixemos para trás luzes e
decorações – que são belas – e



contemplemos o Menino. Na sua
pequenez, está Deus inteiro.
Reconheçamo-Lo: “Menino, vós sois
Deus, Deus-Menino”. Deixemo-nos
invadir por este espanto alvoroçado.
Aquele que abraça o universo,
precisa ser tomado nos braços. Ele,
que fez o sol, tem de ser aquecido. A
ternura em pessoa precisa ser
mimada. O amor infinito tem um
coração minúsculo, que emite
batimentos leves. A Palavra eterna é
infante, isto é, incapaz de falar. O Pão
da vida tem de ser nutrido. O criador
do mundo não tem onde morar. Hoje
inverte-se tudo: Deus vem,
pequenino, ao mundo. A sua
grandeza oferece-se na pequenez.

E nós – perguntemo-nos – sabemos
acolher este caminho de Deus? É o
desafio do Natal: Deus revela-Se, mas
os homens não O compreendem. Faz-
Se pequeno aos olhos do mundo… e
nós continuamos a procurar a
grandeza segundo o mundo, talvez



até em nome d’Ele. Deus abaixa-Se…
e nós queremos subir para o
pedestal. O Altíssimo indica a
humildade… e nós pretendemos
sobressair. Deus vai à procura dos
pastores, dos invisíveis… nós
buscamos visibilidade, fazermo-nos
ver. Jesus nasce para servir… e nós
passamos os anos atrás do sucesso.
Deus não busca força nem poder;
pede ternura e pequenez interior.

Eis o que devemos pedir a Jesus no
Natal: a graça da pequenez. “Senhor,
ensinai-nos a amar a pequenez.
Ajudai-nos a compreender que é a
estrada para a verdadeira grandeza”.
Mas o que significa, concretamente,
acolher a pequenez? Em primeiro
lugar, significa acreditar que Deus
quer vir às pequenas coisas da nossa
vida, quer habitar nas realidades
cotidianas, nos gestos simples que
realizamos em casa, na família, na
escola, no trabalho. É na nossa
existência ordinária que Ele quer



realizar coisas extraordinárias.
Trata-se de uma mensagem de
grande esperança: Jesus convida-nos
a valorizar e redescobrir as
pequenas coisas da vida. Se Ele está
lá conosco, o que nos falta? Então
deixemos para trás o lamento por
causa da grandeza que não temos.
Renunciemos às lamúrias e rostos
amuados, à avidez que nos deixa
insatisfeitos. A pequenez, a
maravilha daquela Criança
pequenina: esta é a mensagem.

Mais ainda! Jesus não quer vir só às
pequenas coisas da nossa vida, mas
também à nossa pequenez: ao nosso
sentir-nos fracos, frágeis,
inadequados, talvez até errados.
Irmã e irmão, se, como em Belém, te
circunda a escuridão da noite, se em
redor notas uma indiferença fria, se
as feridas que trazes dentro te gritam
“contas pouco, não vales nada, nunca
serás amado como queres”, nesta
noite – se tu sentes isto – tens a



resposta de Deus, que te diz: “Amo-te
assim como és. A tua pequenez não
Me assusta, as tuas fragilidades não
Me preocupam. Fiz-Me pequeno por
ti. Para ser o teu Deus, tornei-Me teu
irmão. Amado irmão, amada irmã,
não tenhas medo de Mim, mas
reencontra em Mim a tua grandeza.
Estou perto de ti e a única coisa que
te peço é isto: confia em Mim e dá-Me
guarida no teu coração”.

Acolher a pequenez significa mais
uma coisa: abraçar Jesus nos
pequenos de hoje. Ou seja, amá-Lo
nos últimos, servi-Lo nos pobres. São
eles os mais parecidos com Jesus,
nascido pobre. E é nos pobres que
Ele quer ser honrado. Nesta noite de
amor, um único medo nos assalte:
ferir o amor de Deus, feri-lo
desprezando os pobres com a nossa
indiferença. São os prediletos de
Jesus, que nos hão de acolher um dia
no Céu. Uma poetisa escreveu:
“Quem encontrou o Céu cá em baixo,



falhará lá em cima” (E. Dickinson, 
Poems, XVII). Não percamos de vista
o Céu, cuidemos de Jesus agora,
acarinhando-O nos necessitados,
porque Se identificou com eles.

Olhando de novo para o presépio,
vemos que, no seu nascimento, Jesus
está rodeado precisamente pelos
pequenos, pelos pobres. São os
pastores. Eram os mais simples; e
foram os que estiveram mais perto
do Senhor. Encontraram-No, porque
“pernoitavam nos campos,
guardando os seus rebanhos durante
a noite” (Lc 2, 8). Estavam lá para
trabalhar, porque eram pobres e a
sua vida não tinha horário, dependia
do rebanho. Não podiam viver como
e onde queriam, mas regulavam-se
de acordo com as exigências das
ovelhas que cuidavam. E Jesus
nasceu lá perto deles, perto dos
esquecidos das periferias. Vem onde
a dignidade do homem é posta à
prova. Vem nobilitar os excluídos,



revelando-Se primeiramente a eles:
não a personalidades cultas e
importantes, mas a gente pobre que
trabalhava. Nesta noite, Deus vem
encher de dignidade a dureza do
trabalho. Recorda-nos como é
importante dar dignidade ao homem
com o trabalho, mas também dar
dignidade ao trabalho do homem,
porque o homem é senhor e não
escravo do trabalho. No dia da Vida,
repitamos: chega de mortes no
trabalho! Empenhemo-nos para que
cessem.

Olhemos uma última vez para o
presépio, alongando a vista até às
suas extremidades, onde já se
vislumbram os Magos que vêm,
peregrinos, para adorar o Senhor.
Olhemos e compreendamos que, à
volta de Jesus, tudo se compõe numa
unidade: não estão só os últimos, os
pastores, mas também os eruditos e
os ricos, os Magos. Em Belém, estão
juntos pobres e ricos, quem adora



como os Magos e quem trabalha
como os pastores. Tudo se harmoniza
quando, no centro, está Jesus: não as
nossas ideias sobre Jesus, mas Ele
mesmo, o Vivente. Então, queridos
irmãos e irmãs, voltemos a Belém,
voltemos às origens: à essencialidade
da fé, ao primeiro amor, à adoração e
à caridade. Olhemos os Magos que
vêm em peregrinação e, como Igreja
sinodal, a caminho, vamos a Belém,
onde está Deus no homem e o
homem em Deus; onde o Senhor
ocupa o primeiro lugar e é adorado;
onde os últimos ocupam o lugar mais
próximo d’Ele; onde pastores e
Magos estão juntos numa
fraternidade mais forte do que
qualquer distinção. Que Deus nos
conceda ser uma Igreja adoradora,
pobre, fraterna. Isto é o essencial.
Voltemos a Belém.

Faz-nos bem ir lá, dóceis ao
Evangelho de Natal, que apresenta a
Sagrada Família, os pastores e os



Magos: são, todos, pessoas a
caminho. Irmãos e irmãs, ponhamo-
nos a caminho, porque a vida é uma
peregrinação. Ergamo-nos,
despertemos porque, nesta noite,
acendeu-se uma luz. É uma luz suave
e lembra-nos que, na nossa
pequenez, somos filhos amados,
filhos da luz (cf. 1 Tes 5, 5). Irmãos e
irmãs, alegremo-nos juntos, porque
ninguém apagará jamais esta luz, a
luz de Jesus, que, desde esta noite,
brilha no mundo.

MENSAGEM URBI ET ORBI

DO PAPA FRANCISCO

NATAL 2021

Balcão central da Basílica Vaticana

Sábado, 25 de dezembro de 2021



Queridos irmãos e irmãs, feliz Natal!

A Palavra de Deus, que criou o
mundo e dá sentido à história e ao
caminho do homem, fez-Se carne e
veio habitar entre nós. Apareceu
como um sussurro, como o
murmúrio duma brisa ligeira,
deixando cheio de maravilha o
coração de todo o homem e mulher
que se abre ao mistério.

O Verbo fez-Se carne para dialogar
conosco. Deus não quer construir um
monólogo, mas um diálogo. Pois o
próprio Deus, Pai e Filho e Espírito
Santo, é diálogo, comunhão eterna e
infinita de amor e de vida.

Quando veio ao mundo, na pessoa do
Verbo encarnado, Deus mostrou-nos
o caminho do encontro e do diálogo.
Mais, Ele próprio encarnou em Si
mesmo este Caminho para nós
podermos conhecê-lo e percorrê-lo
com confiança e esperança.



Irmãs e irmãos, “como seria o mundo
sem o diálogo paciente de tantas
pessoas generosas, que mantiveram
unidas famílias e comunidades”?
(Francisco, Carta enc. 198)
Percebemos isso ainda melhor neste
tempo de pandemia. A nossa
capacidade de relações sociais é
duramente posta à prova; aumenta a
tendência para fechar-se, arranjar-se
sozinho, renunciar a sair, a
encontrar-se, a fazer as coisas juntos.
E, mesmo a nível internacional,
corre-se o risco de não querer
dialogar, o risco de que a
complexidade da crise induza a optar
por atalhos em vez dos caminhos
mais longos do diálogo; mas, na
realidade, só estes conduzem à
solução dos conflitos e a benefícios
partilhados e duradouros.

Com efeito, ao mesmo tempo que
ressoa, à nossa volta e por todo o
mundo, o anúncio do nascimento do
Salvador, fonte da verdadeira paz,



vemos ainda tantos conflitos, crises e
contradições. Parecem não ter fim, e
já quase não os notamos. De tal
maneira nos habituamos, que há
tragédias imensas das quais já nem
se fala; corremos o risco de não ouvir
o grito de dor e desespero de tantos
irmãos e irmãs nossos.

Pensemos no povo sírio, que, há mais
duma década, vive uma guerra que
já causou muitas vítimas e um
número incalculável de refugiados.
Olhemos para o Iraque, que luta
ainda para se levantar depois de um
longo conflito. Ouçamos o grito das
crianças que se levanta do Iémen,
onde uma tragédia enorme,
esquecida por todos, se consuma há
anos em silêncio, provocando mortes
todos os dias.

Lembremos as contínuas tensões
entre israelitas e palestinos, que se
arrastam sem solução, com
consequências sociais e políticas



cada vez mais graves. Não nos
esqueçamos de Belém, o lugar onde
Jesus viu a luz e que vive tempos
difíceis inclusive pelas dificuldades
econômicas devidas à pandemia que
impede os peregrinos de chegarem à
Terra Santa, com consequências
negativas na vida da população.
Pensemos no Líbano, que padece
uma crise sem precedentes, com
condições econômicas e sociais muito
preocupantes.

Mas, no coração da noite, eis o sinal
de esperança: hoje, “o amor que
move o sol e as mais estrelas” (Dante,
Paraíso, XXXIII, 145), faz-Se carne.
Veio em forma humana, partilhou os
nossos dramas e rompeu o muro da
nossa indiferença. No frio da noite,
estende os seus bracinhos para nós:
tem necessidade de tudo, mas vem
para nos dar tudo. A Ele pedimos a
força de nos abrirmos ao diálogo.
Neste dia de festa, imploramos-Lhe
que suscite, no coração de todos,



anseios de reconciliação e
fraternidade. A Ele, dirijamos a nossa
súplica.

Menino Jesus, dai paz e concórdia ao
Médio Oriente e ao mundo inteiro.
Amparai a quantos se encontram
empenhados em prestar assistência
humanitária às populações forçadas
a fugir da sua pátria; confortai o
povo afegão que, há mais de
quarenta anos, está submetido a
dura prova por conflitos que
impeliram muitos a deixar o país.

Rei dos povos, ajudai as autoridades
políticas a pacificar as sociedades
abaladas por tensões e contrastes.
Sustentai o povo do Myanmar, onde
intolerância e violência se abatem,
não raro, também sobre a
comunidade cristã e os locais de
culto, e turbam o rosto pacífico
daquela população.

Sede luz e amparo para quem,
mesmo indo contracorrente, crê e



trabalha em prol do encontro e do
diálogo, e não permitais que se
espalhem na Ucrânia as metástases
de um conflito gangrenado.

Príncipe da Paz, assisti a Etiópia na
descoberta do caminho da
reconciliação e da paz, através duma
discussão sincera que coloque em
primeiro lugar as necessidades da
população. Escutai o clamor das
populações da região do Sahel, que
sofrem a violência do terrorismo
internacional. Voltai o olhar para os
povos dos países do Norte de África
que são atribulados pelas divisões, o
desemprego e o desnível econômico;
e aliviai os sofrimentos dos inúmeros
irmãos e irmãs que padecem com os
conflitos internos no Sudão e no
Sudão do Sul.

Fazei que, nos corações dos povos do
continente americano, prevaleçam os
valores da solidariedade,
reconciliação e convivência pacífica,



através do diálogo, do respeito
mútuo e do reconhecimento dos
direitos e valores culturais de todos
os seres humanos.

Filho de Deus, confortai as vítimas da
violência contra as mulheres que
grassa neste tempo de pandemia.
Concedei esperança às crianças e
adolescentes que são vítimas do 
bullying e de abusos. Dai consolação
e carinho aos idosos, sobretudo aos
mais abandonados. Proporcionai
serenidade e unidade às famílias,
lugar primário da educação e base do
tecido social.

Deus-conosco, concedei saúde aos
doentes e inspirai todas as pessoas de
boa vontade a encontrar as soluções
mais adequadas para superar a crise
sanitária e as suas consequências.
Tornai generosos os corações, para
fazerem chegar os tratamentos
necessários, especialmente as
vacinas, às populações mais



necessitadas. Recompensai todos
aqueles que mostram solicitude e
dedicação no cuidado dos familiares,
dos doentes e dos mais fragilizados.

Menino de Belém, tornai possível em
breve o regresso a casa de tantos
prisioneiros de guerra, civis e
militares, dos conflitos recentes, e
daqueles que estão presos por razões
políticas. Não nos deixeis
indiferentes à vista do drama dos
migrantes, deslocados e refugiados.
Os seus olhos pedem-nos para não
virarmos o rosto para o outro lado,
para não renegarmos a humanidade
que nos une, para assumirmos as
suas histórias e não nos esquecermos
dos seus dramas (Cf. Francisco,
Discurso no “Centro de Recepção e
Identificação”; Grécia – Mytilene, 05/
XII/2021).

Verbo eterno encarnado, tornai-nos
solícitos pela nossa Casa comum,
também ela enferma pelo descuido



com que frequentemente a tratamos,
e incitai as autoridades políticas a
encontrarem acordos de tal modo
eficazes que as próximas gerações
possam viver num ambiente
respeitoso da vida.

Queridos irmãos e irmãs, muitas são
as dificuldades do nosso tempo, mas
a esperança é mais forte, porque “um
menino nasceu para nós” (Is 9, 5). Ele
é a Palavra de Deus que Se fez “in-
fante”, capaz apenas de chorar e
necessitado de tudo. Quis aprender a
falar, como qualquer criança, para
que nós aprendêssemos a escutar
Deus, nosso Pai, a escutar-nos uns
aos outros e a dialogar como irmãos
e irmãs. Ó Cristo, nascido para nós,
ensinai-nos a caminhar convosco
pelas sendas da paz.

Feliz Natal para todos!



FESTA DA SANTA FAMÍLIA DE
NAZARÉ

PAPA FRANCISCO

ANGELUS

Praça São Pedro

Domingo, 26 de dezembro de 2021

Prezados irmãos e irmãs, bom dia!

Hoje celebramos a Sagrada Família
de Nazaré. Deus escolheu uma
família humilde e simples para vir
entre nós. Contemplemos a beleza
deste mistério, ressaltando também
dois aspectos concretos para as
nossas famílias.

O primeiro: a família é a história da
qual provimos. Cada um de nós tem a
própria história, ninguém nasceu por
magia, com a varinha mágica; cada
um de nós tem uma história e a
família é a história de onde
provimos. O Evangelho da liturgia de



hoje recorda-nos que também Jesus é
filho de uma história familiar. Vemo-
lo ir a Jerusalém com Maria e José
para a Páscoa; depois, faz preocupar
a mãe e o pai, que não o encontram;
quando o encontram, volta para casa
com eles (cf. Lc 2, 41-52). É bonito ver
Jesus inserido nas vicissitudes dos
afetos familiares, que nasce e cresce
no abraço e nas preocupações dos
seus. Isto é importante também para
nós: provimos de uma história tecida
com vínculos de amor e a pessoa que
hoje somos não nasce tanto dos bens
materiais que desfrutamos, quanto
do amor que recebemos, do amor no
seio da família. Talvez não nasçamos
numa família extraordinária e sem
problemas, mas é a nossa história –
cada um deve pensar: é a minha
história - são as nossas raízes: se as
cortarmos, a vida torna-se árida!
Deus não nos criou para ser líderes
solitários, mas para caminhar juntos.
Agradeçamos-lhe e rezemos pelas
nossas famílias. Deus pensa em nós e



quer que estejamos juntos: gratos,
unidos, capazes de preservar as
raízes. E devemos pensar sobre isto,
sobre a nossa história.

O segundo aspecto: aprende-se a ser
família todos os dias. No Evangelho
vemos que até na Sagrada Família
nem tudo corre bem: há problemas
inesperados, angústias, sofrimentos.
Não existe a Sagrada Família dos
santinhos. Maria e José perdem
Jesus, procuram-no ansiosamente, e
encontram-no depois de três dias. E
quando, sentado entre os mestres no
Templo, responde que deve cuidar
das coisas do seu Pai, não o
compreendem. Precisam de tempo
para aprender a conhecer o seu filho.
Assim também para nós: todos os
dias, em família, é preciso aprender a
ouvir-se e a compreender-se, a
caminhar juntos, a enfrentar
conflitos e dificuldades. É o desafio
diário, que se vence com a atitude
certa, com pequenas atenções, com



gestos simples, cuidando dos
detalhes das nossas relações. E
também isto nos ajuda muito a falar
em família, falar à mesa, o diálogo
entre os pais e os filhos, o diálogo
entre os irmãos ajuda-nos a viver
esta raiz familiar que vem dos avós.
O diálogo com os avós!

E como se faz isto? Olhemos para
Maria, que no Evangelho de hoje diz
a Jesus: “O teu pai e eu estávamos à
tua procura” (v. 48). O teu pai e eu,
não diz eu e o teu pai: antes do eu, há
o tu! Aprendamos isto: antes do eu
há o tu. Na minha língua há um
adjetivo para as pessoas que
primeiro dizem eu e depois tu: “eu,
mim, comigo, para mim e em meu
benefício”. Para certas pessoas é
assim, primeiro eu, depois tu. Não,
na Sagrada Família, primeiro o tu e
depois o eu. Para preservar a
harmonia na família, devemos
combater a ditadura do eu, quando o 
eu se incha. É perigoso quando, em



vez de nos ouvirmos, culpamo-nos
uns aos outros pelos erros; quando,
em vez de termos gestos de cuidado
pelos outros, nos fixamos nas nossas
necessidades; quando, em vez de
dialogar, nos isolamos com o celular -
é triste ver uma família almoçar,
cada qual com o seu celular, sem
falar uns com os outros, cada um
falando com o seu celular; quando
nos acusamos uns aos outros,
repetindo sempre as mesmas frases,
encenando uma comédia que já
vimos, onde cada um quer ter razão
e, no final, instaura-se um silêncio
frio. Aquele silêncio frio e agudo,
depois de uma discussão familiar,
que é terrível, deveras terrível!
Repito um conselho: à noite, no final
de tudo, é bom fazer as pazes,
sempre. Nunca ir dormir sem ter
feito as pazes, caso contrário no dia
seguinte haverá uma “guerra fria”! E
isto é perigoso, porque começará
uma história de repreensões, uma
história de ressentimentos. Quantas



vezes, infelizmente, dentro de casa
nascem e crescem conflitos de
silêncios demasiado longos e de
egoísmos descuidados! Às vezes
chega-se até a violências físicas e
morais. Isto dilacera a harmonia e
mata a família. Passemos do eu para
o tu. O que deve ser mais importante
na família, é o tu. E todos os dias, por
favor, rezai um pouco juntos, se
puderdes fazer o esforço, para pedir
a Deus o dom da paz na família. E
comprometamo-nos todos - pais,
filhos, Igreja, sociedade civil - a
apoiar, defender e preservar a
família, que é o nosso tesouro!

Que a Virgem Maria, esposa de José e
mãe de Jesus, ampare as nossas
famílias.

Depois do Ângelus



Agora dirijo-me aos esposos do
mundo inteiro.

Hoje, na festa da Sagrada Família, é
publicada uma Carta que escrevi
pensando em vós. Quer ser o meu
presente de Natal para vós, esposos:
um encorajamento, um sinal de
proximidade e também uma ocasião
de meditação. É importante refletir e
experimentar a bondade e a ternura
de Deus que, com mão paterna, guia
os passos dos esposos no caminho do
bem. Que o Senhor conceda a todos
os esposos a força e a alegria de
continuar no caminho empreendido.
Quero recordar-vos também que nos
aproximamos do Encontro Mundial
das Famílias: convido-vos a preparar-
vos para este evento, especialmente
com a oração, e a vivê-lo nas vossas
dioceses com as outras famílias.

E falando da família, vem-me à
mente uma preocupação, uma
verdadeira preocupação, pelo menos

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-santo-padre-francisco-aos-casais-por-ocasiao-do-ano-familia-amoris-laetitia/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-santo-padre-francisco-aos-casais-por-ocasiao-do-ano-familia-amoris-laetitia/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-santo-padre-francisco-aos-casais-por-ocasiao-do-ano-familia-amoris-laetitia/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-santo-padre-francisco-aos-casais-por-ocasiao-do-ano-familia-amoris-laetitia/


aqui na Itália: o inverno
demográfico. Parece que muitos
perderam a aspiração de ir em frente
com filhos, e muitos casais preferem
não ter filhos ou ter só um. Pensai
nisto, é uma tragédia. Há alguns
minutos vi no programa “A Sua
immagine” que se falava deste grave
problema, o inverno demográfico.
Façamos todos o possível para
retomar uma consciência, para
superar este inverno demográfico,
que vai contra as nossas famílias,
contra a nossa pátria, inclusive
contra o nosso futuro.

Agora saúdo todos vós, peregrinos
provenientes da Itália e de vários
países - vejo aqui poloneses,
brasileiros, e ali vejo também
colombianos - as famílias, os grupos
paroquiais, as associações. Renovo os
votos de que a contemplação do
Menino Jesus, coração e centro das
festividades de Natal, possa suscitar
atitudes de fraternidade e de partilha



nas famílias e nas comunidades. E
para celebrar um pouco o Natal, será
bom visitar o presépio aqui na praça
e os 100 presépios que estão debaixo
da colunata, também isto nos
ajudará.

Nestes dias recebi muitas mensagens
de bons votos de Roma e de outras
partes do mundo. Infelizmente, não
me é possível responder a todos, mas
rezo por cada um, e estou
especialmente grato pelas orações
que muitos de vós prometeram fazer.
Por favor, rezai por mim, não vos
esqueçais. Muito obrigado e boa festa
da Sagrada Família. Bom almoço e
até à vista!

PRIMEIRAS VÉSPERAS DA
SOLENIDADE DE MARIA
SANTÍSSIMA MÃE DE DEUS



E TE DEUM DE AÇÃO DE GRAÇAS
PELO ANO QUE PASSOU

HOMILIA DO PAPA FRANCISCO

Basílica de São Pedro

Sexta-feira, 31 de dezembro de 2021

Nestes dias, a Liturgia convida-nos a
despertar em nós a admiração pelo
mistério da Encarnação. A festa de
Natal é, talvez, a que mais suscita
esta atitude interior: a admiração, o
enlevo, a contemplação... Como os
pastores de Belém, que primeiro
recebem o luminoso anúncio
angélico e depois acorrem e
encontram efetivamente o sinal que
lhes fora indicado, o Menino envolto
em faixas numa manjedoura. Com
lágrimas nos olhos, ajoelham-se
diante do Salvador recém-nascido.
Mas não apenas eles, também Maria
e José estão cheios de santa
admiração pelo que os pastores



dizem ter ouvido do anjo a respeito
do Menino.

É assim: não se pode celebrar o Natal
sem admiração! Mas uma maravilha
que não se limite a uma emoção
superficial, ligada à exterioridade da
festa ou, pior ainda, a um frenesi
consumista. Se o Natal se reduzir a
isto, nada mudará: amanhã será
igual a ontem, o próximo ano será
como o ano passado, e assim por
diante. Significaria aquecer-nos por
alguns instantes num fogo de palha,
sem nos expormos com todo o nosso
ser à força do Acontecimento, sem
compreender o âmago do mistério do
nascimento de Cristo.

E o cerne é este: “O Verbo fez-se
carne e habitou entre nós” (Jo 1, 14).
Ouvimos repeti-lo várias vezes nesta
liturgia vespertina, com que começa
a solenidade de Maria Santíssima
Mãe de Deus. Ela é a primeira
testemunha, a primeira e a maior, e



ao mesmo tempo a mais humilde. A
maior porque a mais humilde. O seu
coração está cheio de admiração,
mas sem sombra de romantismos,
afetações, espiritualismos. Não! A
Mãe restitui-nos à realidade, à
verdade do Natal, contida nas três
palavras de São Paulo: “nascido de
mulher” (Gl 4, 4). O enlevo cristão
não deriva de efeitos especiais, de
mundos fantásticos, mas do mistério
da realidade: não há nada mais
maravilhoso e surpreendente do que
a realidade! Uma flor, um pedaço de
terra, uma história de vida, um
encontro... O rosto enrugado de um
idoso e a face recém-desabrochada
de uma criança. Uma mãe que tem
ao colo o seu filho e que o amamenta.
É ali que o mistério transparece!

Irmãos, irmãs, o enlevo de Maria, o
enlevo da Igreja está repleto de
gratidão. A gratidão. A gratidão da
Mãe que, contemplando o Filho,
sente a proximidade de Deus, sente



que Deus não abandonou o seu povo,
veio, está próximo, é Deus conosco.
Os problemas não desapareceram, as
dificuldades e as preocupações não
faltam, mas não estamos sozinhos: o
Pai “enviou-nos o seu Filho” (Gl 4, 4)
para nos resgatar da escravidão do
pecado e para nos restituir a
dignidade de filhos. Ele, o Unigênito,
fez-se primogênito entre muitos
irmãos, para reconduzir todos nós,
desorientados e dispersos, à casa do
Pai.

Este tempo de pandemia aumentou
no mundo inteiro a sensação de
desorientação. Após uma primeira
fase de reação, em que nos sentimos
solidários no mesmo barco, difundiu-
se a tentação do “salve-se quem
puder”. Mas graças a Deus reagimos
de novo, com o sentido de
responsabilidade. Realmente,
podemos e devemos dizer “graças a
Deus”, pois a escolha da
responsabilidade solidária não vem



do mundo: vem de Deus; aliás, vem
de Jesus Cristo, que gravou de uma
vez por todas na nossa história a
“rota” da sua vocação original: ser
todos irmãs e irmãos, filhos do único
Pai.

Roma tem esta vocação inscrita no
coração. Em Roma todos se sentem
irmãos; num certo sentido, todos se
sentem em casa, pois esta cidade
conserva em si uma abertura
universal. Ouso dizer: é a cidade
universal. Deriva-lhe da sua história,
da sua cultura; deriva-lhe
principalmente do Evangelho de
Cristo, que aqui lançou raízes
profundas, fecundadas pelo sangue
dos mártires, começando por Pedro e
Paulo.

Mas também neste caso, estejamos
atentos: uma cidade hospitaleira e
fraterna não se reconhece pela
“fachada”, pelas palavras, pelos
eventos magnificentes. Não!



Reconhece-se pela atenção diária,
“normal” a quem tem mais
dificuldade, às famílias que sentem o
peso da crise, às pessoas com
deficiências graves e aos seus
familiares, a quantos têm
necessidade dos meios de transporte
público para ir trabalhar todos os
dias, aos que vivem nas periferias, a
quem foi esmagado por algum
fracasso na sua vida e precisa de
serviços sociais, e assim por diante. É
a cidade que olha para cada um dos
seus filhos, para cada um dos seus
habitantes, aliás, para cada um dos
seus hóspedes.

Roma é uma cidade maravilhosa, que
não deixa de encantar; mas para
quem vive aqui, é também uma
cidade cansativa, infelizmente nem
sempre digna para os cidadãos e
para os hóspedes, uma cidade que às
vezes parece que descarta. Então, a
esperança é de que quem vive aqui e
quem se encontra aqui por motivos



de trabalho, peregrinação ou
turismo, todos possam apreciá-la
cada vez mais pela atenção à
hospitalidade, à dignidade da vida,
da casa comum, dos mais frágeis e
vulneráveis. Que cada um se possa
surpreender, descobrindo nesta
cidade uma beleza que, eu diria,
“coerente”, e que suscite gratidão.
São os meus votos para este ano.

Irmãs e irmãos, hoje a Mãe — a Mãe
Maria e a Mãe Igreja — mostra-nos o
Menino. Sorri para nós e diz-nos:
“Ele é o Caminho. Segui-o, tende
confiança! Ele não desilude”. Sigamo-
lo, no percurso diário: Ele dá
plenitude ao tempo, confere sentido
às obras e aos dias. Tenhamos
confiança, nos momentos felizes e
nos dolorosos: a esperança que Ele
nos dá é a esperança que nunca
desilude!



SANTA MISSA NA SOLENIDADE DE
MARIA SANTÍSSIMA MÃE DE DEUS

LIV DIA MUNDIAL DA PAZ

HOMILIA DO PAPA FRANCISCO

Basílica de São Pedro

Sábado, 1º de janeiro de 2022

Os pastores encontram “Maria, José e
o menino deitado na
manjedoura” (Lc 2, 16). A
manjedoura é sinal de alegria para os
pastores: confirma o que tinham
sabido do anjo (cf. 2, 12), é o lugar
onde encontram o Salvador. E é
também a prova de que Deus está
junto deles: nasce numa manjedoura,
objeto bem conhecido deles,
demonstrando assim ser-lhes
próximo e familiar. Mas a
manjedoura é um sinal de alegria
também para nós: Jesus, nascendo
pequenino e pobre, toca-nos o
coração, incute-nos amor em vez de



temor. A manjedoura preanuncia-
nos que Ele Se fará alimento para
nós. E a sua pobreza é uma boa
notícia para todos, especialmente
para os marginalizados, para os
rejeitados, para quem não conta no
mundo. Ali desce Deus: nenhuma via
preferencial, nem sequer um berço!
Eis por que é bom vê-Lo deitado
numa manjedoura.

Mas para Maria, a Santa Mãe de
Deus, não foi assim. Ela teve de
suportar “o escândalo da
manjedoura”. Também Ela, muito
antes dos pastores, recebera o
anúncio de um anjo, que Lhe dissera
palavras solenes, falando-Lhe do
trono de Davi: “Hás de conceber no
teu seio e dar à luz um filho, ao qual
porás o nome de Jesus. Será grande e
vai chamar-Se Filho do Altíssimo. O
Senhor Deus vai dar-Lhe o trono de
seu pai Davi” (Lc 1, 31-32). E agora
tem de O colocar numa manjedoura
para animais. Como harmonizar o



trono do rei e a pobre manjedoura?
Como conciliar a glória do Altíssimo
e a miséria de um estábulo?
Pensemos no desconsolo da Mãe de
Deus. Que há de mais duro, para uma
mãe, do que ver o seu filho sofrer a
miséria? É caso para se sentir
desconsolado. Não se poderia
censurar Maria, se Se lamentasse de
toda aquela desolação inesperada.
Ela, porém, não perde a coragem.
Não Se queixa, mas está em silêncio.
Em vez dos nossos queixumes, opta
por uma saída diversa: “Quanto a
Maria – diz o Evangelho –, guardava
todas estas coisas, meditando-as no
seu coração” (Lc 2, 19).

Trata-se de um comportamento
diferente do dos pastores e do povo.
Eles contam a todos o que viram: o
anjo que lhes apareceu no meio da
noite, as suas palavras sobre o
Menino. E o povo admirava-se ao
ouvir estas coisas (cf. 2, 18): palavras
e admiração. Ao contrário, Maria



aparece pensativa. Guarda e medita
no coração. São duas atitudes
diferentes, que se podem encontrar
também em nós. A narração e a
maravilha dos pastores recordam a
nossa condição nos primeiros tempos
da fé: então é tudo fácil e linear,
alegra-se pela novidade de Deus que
entra na vida, enchendo todos os
seus aspectos dum clima de
maravilha. Diversamente, a atitude
meditativa de Maria é a expressão
duma fé madura, adulta, não inicial;
duma fé que não é recém-nascida,
duma fé que se tornou geradora.
Porque a fecundidade espiritual
passa através da prova. Saída da
tranquilidade de Nazaré e das
promessas triunfantes recebidas do
anjo – o seu início –, Maria encontra-
Se agora no estábulo escuro de
Belém. Mas é aqui que dá Deus ao
mundo. E enquanto outros, perante o
escândalo da manjedoura, teriam
sido tomados pelo desconsolo, Ela
não: guarda meditando.



Aprendamos da Mãe de Deus esta
atitude: guardar meditando. Com
efeito, acontece também a nós ter de
suportar certos “escândalos da
manjedoura”. Esperamos que tudo
corra bem, mas depois, como
relâmpago em céu sereno, chega um
problema inesperado. E gera-se uma
dolorosa colisão entre as
expectativas e a realidade. E pode
acontecer também na fé, quando a
alegria do Evangelho é posta à prova
numa situação difícil por que
passamos. Mas hoje a Mãe de Deus
ensina-nos a tirar proveito desta
colisão. Mostra-nos a sua
necessidade: é o caminho estreito
para chegar à meta, é a cruz sem a
qual não se ressuscita. É como um
parto doloroso, que dá vida a uma fé
mais madura.

Pergunto-me, irmãos e irmãs, como
realizar esta passagem, como
superar a colisão entre o ideal e o
real? Fazendo precisamente como



Maria: guardando e meditando. Em
primeiro lugar, Maria guarda, ou
seja, não deixa disperso. Não rejeita
o que acontece. Guarda tudo no
coração, tudo aquilo que viu e ouviu:
não só as coisas lindas, como o que
Lhe dissera o anjo e aquilo que
contaram os pastores, mas também
as coisas difíceis de aceitar: o perigo
que correu aparecendo grávida antes
do casamento, agora a triste
desolação do estábulo onde deu à
luz. Eis o que faz Maria: não
seleciona, mas guarda. Acolhe a
realidade como vem, não tenta
camuflar, maquiar a vida; guarda no
coração.

Depois temos a segunda atitude.
Como guarda Maria? Guarda 
meditando. O verbo usado no
Evangelho evoca o entrelaçamento
das coisas: Maria compara
experiências diferentes, encontrando
os fios ocultos que as interligam. No
seu coração, na sua oração realiza



esta operação extraordinária:
interliga as coisas lindas e as coisas
duras; não as mantém separadas,
mas une-as. E por isso Maria é a Mãe
da catolicidade. Podemos, forçando
um pouco as palavras, dizer que
Maria é católica por isto: porque une,
não separa. E assim apreende o
sentido pleno, a perspectiva de Deus.
No seu coração de mãe, compreende
que a glória do Altíssimo passa pela
humildade; acolhe o plano da
salvação, segundo o qual Deus devia
descansar numa manjedoura. Vê o
Menino divino frágil e tiritando de
frio, e acolhe o maravilhoso
entrelaçamento divino de grandeza e
pequenez. É assim que Maria guarda:
meditando.

Este olhar inclusivo, que supera as
tensões guardando e meditando no
coração, é o olhar das mães, que nas
tensões, não separam, mas guardam-
nas, e assim cresce a vida. É o olhar
com que muitas mães abraçam as



situações dos filhos. É um olhar
concreto, que não se deixa
condicionar pelo desconsolo, nem se
deixa paralisar perante os
problemas, mas coloca-os num
horizonte mais amplo. E Maria
continua assim, até ao Calvário,
meditando e guardando: guarda e
medita. Vêm à mente os rostos das
mães que assistem um filho doente
ou em dificuldade. Quanto amor há
nos seus olhos, banhados de
lágrimas, que ao mesmo tempo
sabem inspirar motivos de
esperança! Trata-se de um olhar
consciente, sem ilusões, e, todavia,
sem se deter na tristeza e nos
problemas, oferece uma perspectiva
mais ampla, a perspectiva do
cuidado, do amor que regenera a
esperança. É isto que fazem as mães:
sabem superar obstáculos e conflitos,
sabem infundir a paz. Assim
conseguem transformar as
adversidades em ocasiões de
renascimento e em ocasiões de



crescimento. Fazem-no porque
sabem guardar. As mães sabem
guardar, sabem manter os fios da
vida todos juntos. Há necessidade de
pessoas capazes de tecer fios de
comunhão, que contrastem os
numerosos fios de arame farpado
das divisões; fios de comunhão, isto
sabem-no fazer as mães.

O novo ano começa sob o signo da
Santa Mãe de Deus, sob o signo da
Mãe. O olhar materno é o caminho
para renascer e crescer. As mães, as
mulheres olham o mundo não para o
explorar, mas para que tenha vida:
olhando com o coração, conseguem
manter juntos os sonhos e a
realidade concreta, evitando as
derivas do pragmatismo asséptico e
da abstração. E a Igreja é mãe, é mãe
assim! E a Igreja é mulher, é mulher
assim! Por isso não podemos
encontrar o lugar da mulher na
Igreja sem a espelhar neste coração
de mulher-mãe. Este é o lugar da



mulher na Igreja, o grande lugar, do
qual derivam outros mais concretos,
mais secundários. Mas a Igreja é
mãe, a Igreja é mulher. E enquanto
as mães dão a vida e as mulheres
guardam o mundo, empenhemo-nos
todos para promover as mães e
proteger as mulheres. Quanta
violência existe contra as mulheres!
Basta! Ferir uma mulher é ultrajar a
Deus, que tomou duma mulher a
humanidade… Não a tomou dum
anjo, nem [a criou] diretamente:
tomou-a duma mulher. Tal como
duma mulher, a Igreja-mulher toma
a humanidade dos filhos.

No início do Ano Novo, coloquemo-
nos sob a proteção desta mulher, a
Santa Mãe de Deus, que é nossa mãe.
Que Ela nos ajude a guardar e
meditar tudo, sem ter medo das
provações, na jubilosa certeza de que
o Senhor é fiel e sabe transformar as
cruzes em ressurreições. Invoquemo-
La, também hoje, como fez o Povo de



Deus em Éfeso. Ponhamo-nos todos
de pé, fixemos o olhar em Nossa
Senhora e, como fez o povo de Deus
em Éfeso, repitamos três vezes o seu
título de Mãe de Deus. Todos juntos:
Santa Mãe de Deus, Santa Mãe de
Deus, Santa Mãe de Deus!. Amém.

SOLENIDADE DE MARIA
SANTÍSSIMA MÃE DE DEUS

55º DIA MUNDIAL DA PAZ

ÂNGELUS

Praça São Pedro

Sábado, 1º de janeiro de 2022

Estimados irmãos e irmãs, bom dia!
Bom ano!

Comecemos o novo ano, confiando-o
a Maria Mãe de Deus. O Evangelho
da liturgia de hoje fala dela,



reconduzindo-nos para o encanto do
presépio. Os pastores vão sem
demora para a gruta e o que
encontram? Encontram – diz o texto
– “Maria, José e o menino deitado na
manjedoura” (Lc 2, 16). Façamos uma
pausa sobre esta cena e imaginemos
Maria que, como mãe terna e
carinhosa, acabou de colocar Jesus
na manjedoura. Naquele gesto
podemos ver um dom feito a nós:
Nossa Senhora não guarda o Filho
para si, mas apresenta-o a nós; não o
segura apenas no seu colo, mas
depõe-no para nos convidar a olhar
para ele, acolhê-lo e adorá-lo. Eis a
maternidade de Maria: o Filho que
nasceu é oferecido a todos nós.
Sempre oferecendo o Filho,
indicando o Filho, nunca o reteve
como unicamente seu, não. E foi
assim ao longo da vida de Jesus.

E ao colocá-lo diante dos nossos
olhos, sem dizer uma palavra,
transmite-nos uma mensagem



maravilhosa: Deus está próximo, ao
nosso alcance. Ele não vem com o
poder de quem quer ser temido, mas
com a fragilidade de quem pede para
ser amado; não julga a partir do alto
de um trono, mas olha para nós de
baixo como irmão, aliás, como filho.
Ele nasce pequenino e necessitado
para que ninguém se envergonhe:
precisamente quando
experimentamos a nossa fraqueza e
fragilidade, podemos sentir Deus
ainda mais próximo, porque Ele se
nos apresentou assim, débil e frágil.
É o Deus-menino que nasce para não
excluir ninguém. Para nos tornar
todos irmãos e irmãs.

Eis então: o novo ano começa com
Deus que, nos braços da sua Mãe e
deitado numa manjedoura, nos
encoraja ternamente. Precisamos
deste encorajamento. Ainda vivemos
tempos incertos e difíceis devido à
pandemia. Muitos estão assustados
com o futuro e sobrecarregados por



situações sociais, problemas pessoais,
perigos que provêm da crise
ecológica, injustiças e desequilíbrios
econômicos planetários. Olhando
para Maria com o Filho nos braços,
penso nas jovens mães e nos seus
filhos que fogem das guerras e da
fome ou que aguardam nos campos
de refugiados. São tantos! E ao
contemplarmos Maria que coloca
Jesus na manjedoura, pondo-o à
disposição de todos, lembremo-nos
que o mundo muda e a vida de todos
só melhora se nos colocarmos à
disposição dos outros, sem esperar
que eles comecem a fazê-lo. Se nos
tornarmos artífices da fraternidade,
seremos capazes de tecer os fios de
um mundo dilacerado por guerras e
violências.

Hoje celebramos o Dia Mundial da
Paz. A paz “é conjuntamente dádiva
do Alto e fruto dum empenho
compartilhado” (Mensagem para o LV
Dia Mundial da Paz, 1). Dádiva do

https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-santo-padre-francisco-para-a-celebracao-do-55o-dia-mundial-da-paz/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-santo-padre-francisco-para-a-celebracao-do-55o-dia-mundial-da-paz/


alto: deve ser implorada a Jesus,
porque sozinhos não somos capazes
de a salvaguardar. Só podemos
verdadeiramente construir a paz se a
tivermos no coração, só se a
recebermos do Príncipe da paz. Mas
a paz é também empenho nosso:
exige que demos o primeiro passo,
requer gestos concretos. É construída
com atenção aos últimos, com a
promoção da justiça, com a coragem
do perdão, que extingue o fogo do
ódio. E também precisa de uma
perspectiva positiva: que olhemos
sempre – na Igreja como na
sociedade – não para o mal que nos
divide, mas para o bem que nos pode
unir! Não nos devemos abater nem
lamentar, mas arregaçar as mangas
para construir a paz. A Mãe de Deus,
Rainha da paz, no início deste ano,
obtenha concórdia para os nossos
corações e para o mundo inteiro.

Depois do Ângelus



Amados irmãos e irmãs!

No início do novo ano desejo a todos
a paz, que é o compêndio de todo o
bem. Paz! Retribuo de coração e com
gratidão a saudação do Senhor
Presidente da República Italiana,
Sergio Mattarella, e asseguro a
minha oração por ele e pelo povo
italiano.

Hoje é o Dia Mundial da Paz, iniciado
por São Paulo VI em 1968. Na
Mensagem deste ano frisei que a paz
é construída através do diálogo entre
as gerações, com a educação e o
trabalho. Sem estes três elementos,
faltam as bases.

Estou grato por todas as iniciativas
promovidas em todo o mundo por
ocasião deste Dia, de forma
compatível com a situação
pandêmica; em particular pela
Vigília realizada ontem à noite na
Catedral de Savona como expressão
da Igreja na Itália.

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19671208_i-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19671208_i-world-day-for-peace.html


Saúdo os participantes na
manifestação “Paz em todas as
terras”, organizada pela Comunidade
de Santo Egídio aqui em Roma e em
muitas partes do mundo –
competentes os membros de Santo
Egídio, muito bem! – em colaboração
com as dioceses e paróquias.
Obrigado pela sua presença e pelo
seu empenho!

Saúdo todos vocês, queridos romanos
e peregrinos! Saúdo os jovens de
Curtatone, as famílias de
Forlimpopoli, os fiéis de Pádua e os
de Comun Nuovo, perto de Sotto il
Monte – terra de São João XXIII, o
Papa da Encíclica Pacem in terris,
atual como nunca!

Vamos para casa pensando: paz, paz,
paz! Precisamos de paz. Hoje estava
vendo as imagens no programa de
televisão “A sua imagine”, sobre a
guerra, os deslocados, a miséria... E

https://opusdei.org/pt-br/article/joao-xxiii/
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html


isto está a acontecer no mundo de
hoje. Queremos paz!

Os melhores votos a todos! Por favor,
não se esqueçam de rezar por mim.
Feliz ano novo! Bom almoço e até
amanhã.

SANTA MISSA DA SOLENIDADE DA
EPIFANIA DO SENHOR

HOMILIA DO PAPA FRANCISCO

Basílica de São Pedro

Quinta-feira, 6 de janeiro de 2022

Os Magos estão de viagem para
Belém. E a sua peregrinação
interpela-nos também a nós,
chamados a caminhar para Jesus,
porque é Ele a estrela polar que
ilumina os céus da vida e orienta os
passos para a verdadeira alegria.



Mas, qual foi o ponto de partida da
peregrinação dos Magos ao encontro
de Jesus? O que é que levou estes
homens do Oriente a porem-se em
viagem?

Tinham ótimas desculpas para não
partir: eram sábios e astrólogos,
tinham fama e riqueza; de posse
duma tal segurança cultural, social e
econômica, podiam acomodar-se no
que tinham e sabiam, ficando
tranquilos. Mas não; deixam-se
inquietar por uma pergunta e um
sinal: “Onde está Aquele que nasceu?
Vimos despontar a sua estrela” (Mt 2,
2). O seu coração não se deixa
amortecer na toca da apatia, mas
está sedento de luz; não se arrasta
pesadamente na preguiça, mas está
abrasado pela nostalgia de novos
horizontes. Os seus olhos não estão
voltados para a terra, mas são janelas
abertas para o céu. Como afirmou
Bento XVI, eram “pessoas de coração
inquieto (...); homens à espera, que



não se contentavam com seus
rendimentos assegurados e com uma
posição social (...); eram indagadores
de Deus” (Homilia, 06/I/2013).

Mas esta saudável inquietação, que
os levou a peregrinar, donde nasce?
Nasce do desejo. Eis o seu segredo
interior: saber desejar. Meditemos
nisto. Desejar significa manter vivo o
fogo que arde dentro de nós e nos
impele a buscar mais além do
imediato, mais além das coisas
visíveis. Desejar é acolher a vida
como um mistério que nos
ultrapassa, como uma fresta sempre
aberta que nos convida a olhar além,
porque a vida não é “toda aqui”, é
também “em outro lugar”. É como
uma tela em branco que precisa ser
colorida. Um grande pintor, Van
Gogh, escreveu que a necessidade de
Deus o impelia a sair de noite para
pintar as estrelas (cf. Carta a Theo,
09/V/1889). Isto deve-se ao fato de
Deus nos ter feito assim: empapados

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/homilies/2013/documents/hf_ben-xvi_hom_20130106_epifania.html


de desejo; orientados, como os
Magos, para as estrelas. Podemos
dizer, sem exagerar, que nós somos
aquilo que desejamos. Porque são os
desejos que ampliam o nosso olhar e
impelem a vida mais além: além das
barreiras do hábito, além de uma
vida limitada ao consumo, além de
uma fé repetitiva e cansada, além do
medo de arriscar, de nos
empenharmos pelos outros e pelo
bem. “A nossa vida – dizia Santo
Agostinho – é uma ginástica do
desejo” (Tratados sobre a primeira
Carta de João, IV, 6).

Irmãos e irmãs, como no caso dos
Magos, também a nossa viagem da
vida e o nosso caminho da fé têm
necessidade de desejo, de impulso
interior. Às vezes vivemos um
espírito de “estacionamento”,
vivemos estacionados, sem este
ímpeto do desejo que nos impele
para diante. Será bom perguntar-nos:
a que ponto estamos nós na viagem



da fé? Não estaremos já há bastante
tempo bloqueados, estacionados
numa religião convencional,
exterior, formal, que deixou de
aquecer o coração e já não muda a
vida? As nossas palavras e ritos
despertam no coração das pessoas o
desejo de caminhar ao encontro de
Deus ou são “língua morta”, que fala
apenas de si mesma e a si mesma? É
triste quando uma comunidade de
cristãos já não tem desejos,
arrastando-se, cansada, na gestão das
coisas, em vez de se deixar levar por
Jesus, pela alegria explosiva e
desinquietadora do Evangelho. É
triste quando um sacerdote fechou a
porta do desejo; é triste cair no
funcionalismo clerical! É muito
triste...

Na nossa vida e nas nossas
sociedades, a crise da fé tem a ver
também com o desaparecimento do
desejo de Deus. Tem a ver com a
sonolência do espírito, com o hábito



de nos contentarmos em viver o dia a
dia, sem nos interrogarmos acerca
daquilo que Deus quer de nós.
Debruçamo-nos demasiado sobre os
mapas da terra, e esquecemo-nos de
erguer o olhar para o céu; estamos
empanturrados com muitas coisas,
mas desprovidos da nostalgia do que
nos falta. Nostalgia de Deus. Fixamo-
nos nas necessidades, no que
havemos de comer e vestir (cf. Mt 6,
25), deixando dissipar-se o anseio por
aquilo que o ultrapassa. E deparamo-
nos com a bulimia de comunidades
que têm tudo e muitas vezes já nada
sentem no coração. Pessoas fechadas,
comunidades fechadas, bispos
fechados, padres fechados,
consagrados fechados. Porque a falta
de desejo leva à tristeza, à
indiferença. Comunidades tristes,
padres tristes, bispos tristes.

Com os olhos pousados sobretudo em
nós mesmos, perguntemo-nos: como
está a viagem da minha fé? É uma



pergunta que podemos nos colocar
hoje, cada um de nós. Como está a
viagem da minha fé? Está
estacionada ou está em caminho? A
fé, para partir uma vez e outra,
precisa ser deflagrada pelo
detonador do desejo, colocar-se em
jogo na aventura de uma relação
sentida e vivaz com Deus. Mas o meu
coração vive ainda animado pelo
desejo de Deus? Ou deixo que o
hábito e as decepções o apaguem?
Hoje, irmãos e irmãs, é o dia bom
para nos colocarmos estas perguntas.
Hoje é o dia bom para voltar a 
alimentar o desejo. E como fazer?
Vamos à “escola de desejo”, vamos
ter com os Magos. Ensinar-nos-ão, na
sua escola do desejo. Prestemos
atenção asos passos que dão e
tiremos algumas lições.

Em primeiro lugar, partem quando
aparece a estrela: ensinam-nos que é
preciso voltar a partir sempre cada
dia, tanto na vida como na fé, porque



a fé não é uma armadura que
imobiliza, mas uma viagem
fascinante, um movimento contínuo
e desinquietador, sempre à procura
de Deus, sempre com o
discernimento, naquele caminho.

Depois, os Magos em Jerusalém 
perguntam: perguntam onde está o
Menino. Ensinam-nos que
precisamos de interrogativos, de
ouvir com atenção as perguntas do
coração, da consciência; porque
frequentemente é assim que fala
Deus, que dirige a nós mais com
perguntas do que com respostas.
Devemos aprender bem isto: Deus
dirige-Se a nós mais com perguntas
do que com respostas. Mas deixemo-
nos desinquietar pelos interrogativos
das crianças, pelas dúvidas, as
esperanças e os desejos das pessoas
do nosso tempo. A estrada é deixar-
se questionar.



Além disso os Magos desafiam
Herodes. Ensinam-nos que temos
necessidade de uma fé corajosa, que
não tenha medo de desafiar as
lógicas obscuras do poder, tornando-
se semente de justiça e fraternidade
numa sociedade onde, ainda hoje,
muitos “herodes” semeiam morte e
massacram pobres e inocentes, na
indiferença da multidão.

Por fim, os Magos regressam ”por
outro caminho” (Mt 2, 12): provocam-
nos a percorrer estradas novas. É a
criatividade do Espírito, que faz
sempre coisas novas. É também,
neste momento, uma das tarefas do
Sínodo que nós estamos realizando:
caminhar numa escuta conjunta,
para que o Espírito nos sugira
caminhos novos, estradas para levar
o Evangelho ao coração de quem é
indiferente, vive alheado, de quem
perdeu a esperança mas procura
aquilo que sentiram os Magos: uma



“imensa alegria” (Mt 2, 10). Sair para
mais além, caminhar para a frente.

No ponto culminante da viagem dos
Magos, porém, há um momento
crucial: tendo chegado ao destino,
viram o Menino e “prostrando-se
adoraram-No” (2, 11). Adoram.
Lembremo-nos disto: a viagem da fé
só encontra ímpeto e cumprimento
na presença de Deus. Só se
recuperarmos o gosto da adoração é
que se renova o desejo. O desejo leva-
te à adoração e a adoração renova
em ti o desejo. Porque o desejo de
Deus cresce apenas permanecendo
diante de Deus. Porque só Jesus cura
os desejos. De quê? Cura-os da
ditadura das necessidades. Com
efeito, o coração adoece quando os
desejos coincidem apenas com as
necessidades; ao passo que Deus
eleva os desejos e purifica-os; cura-
os, sanando-os do egoísmo e abrindo-
nos ao amor por Ele e pelos irmãos.
Por isso, não esqueçamos a



Adoração, a oração de adoração que
é pouco comum entre nós: adorar,
em silêncio. Por isso não esqueçamos
a adoração, por favor.

E procedendo assim, cada dia, como
os Magos, teremos a certeza de que,
mesmo nas noites mais escuras,
brilha uma estrela. É a estrela do
Senhor, que vem cuidar da nossa
frágil humanidade. Ponhamo-nos a
caminho rumo a Ele. Não demos à
apatia e à resignação a força de nos
cravar na tristeza de uma vida
medíocre. Abramo-nos à inquietude
do Espírito, corações inquietos. O
mundo espera dos cristãos um
renovado ímpeto para o Céu. Como
os Magos, levantemos a cabeça,
ouçamos o desejo do coração,
sigamos a estrela que Deus faz
brilhar sobre nós. E como
indagadores inquietos,
permaneçamos abertos às surpresas
de Deus. Irmãos e irmãs, sonhemos,
procuremos, adoremos.



Bianca Fraccalvieri - Vatican
News

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/papa-
francisco-natal-2021/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/papa-francisco-natal-2021/
https://opusdei.org/pt-br/article/papa-francisco-natal-2021/
https://opusdei.org/pt-br/article/papa-francisco-natal-2021/

	Tempo de Natal 2021-2022 com o Papa Francisco

