
opusdei.org

Viagem do Papa
Francisco à
Colômbia (2017)

Agenda e intervenções do Papa
Francisco durante a sua viagem
à Colômbia (6 a 11 de Setembro
de 2017).

11/09/2017

Agenda do Papa Francisco

(fuso horário da Colômbia)

Quarta-feira, 6 de setembro de
2017 / Roma-Bogotá



11.00 Partida do Aeroporto de Roma/
Fiumicino para Bogotá

16.30 Chegada à área militar
(CATAM) do Aeroporto de Bogotá / 
Cerimônia de boas-vindas

Quinta-feira, 7 de setembro de
2017 / Bogotá

9.00 Encontro com as Autoridades
na Praça das Armas da Casa de
Nariño

9.30 Visita de cortesia ao
Presidente no Salão Protocolar da
Casa de Nariño

10.20 Visita à Catedral

10.50 Bênção aos fiéis da sacada do
Palácio Cardinalício

11.00 Encontro com os Bispos no
Salão do Palácio Cardinalício



15.00 Encontro com o Comitê
Diretivo do CELAM na Nunciatura
Apostólica

16.30 Santa Missa no Parque Simón
Bolívar

Sexta-feira, 8 de setembro de 2017 /
Bogotá - Villacencio - Bogotá

9.30 Santa Missa na esplanada
CATAMA

15.40 Encontro de Oração para a
Reconciliação Nacional no Parque
Las Malocas

17.20 Parada na "Cruz da
Reconciliação" no Parque de los
Fundadores

Sábado, 9 de setembro de 2017 /
Bogotá - Medellín - Bogotá

10.15 Santa Missa no Aeroporto
Enrique Olaya Herrera de Medellín

15.00 Encontro na "Casa San José"



16.00 Encontro com os Sacerdotes,
Religiosos/as, Consagrados/as,
Seminaristas e suas famílias no
Estádio Coberto La Macarena

Domingo, 10 de setembro de 2017 /
Bogotá-Cartagena-Roma

10.30 Bênção da pedra
fundamental das casas para os
sem-teto e da Obra Talitha Qum na
Praça S. Francisco de Assis

12.00 Ângelus em frente à igreja de
São Pedro Claver

12.15 Visita à Casa Santuário de
São Pedro Claver

16.30 Santa Missa na área do Porto
de Contecar

18.45 Cerimônia de despedida

19.00 Partida para o Aeroporto de
Roma/Ciampino



Segunda-feira, 11 de setembro de
2017

12.40 Chegada ao Aeroporto de
Roma/Ciampino

Fuso horário: Roma: +2h UTC /
Bogotá: -5h UTC / Villavicencio: -5h
UTC / Medellín: -5h UTC / Cartagena:
-5h UTC

Página oficial do viagem do papa
Francisco a Colômbia

Intervenções do Santo Padre

10 de setembro• 

https://www.papafranciscoencolombia.co/
https://www.papafranciscoencolombia.co/


«Dignidade da pessoa e direitos
humanos» - Homilia do Santo
Padre

Porto de Contecar, Cartagena das
Índias

Celebro a última Eucaristia da 
viagem nesta cidade, que foi
chamada «a heroica» pela sua
tenacidade – há duzentos anos – na
defesa da liberdade obtida. E, desde
há trinta e dois anos, Cartagena das
Índias é também a sede dos Direitos
Humanos na Colômbia, porque aqui
se valoriza o facto de que, «graças ao
grupo missionário formado pelos
sacerdotes jesuítas Pedro Claver y
Corberó, Alonso de Sandoval e o
irmão Nicolás González,
acompanhados por muitos filhos da
cidade de Cartagena das Índias, no
século XVII, nasceu a preocupação
por aliviar a situação dos oprimidos
de então, especialmente a dos
escravos, para quem reclamaram

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2017/9/6/viaggio-apostolico-colombia.html


bom tratamento e a
liberdade» (Congresso da Colômbia,
1985, Lei 95-art. 1).

Aqui, no Santuário de São Pedro
Claver, onde de forma contínua e
sistemática se procede à verificação,
aprofundamento e promoção dos
avanços na vigência dos direitos
humanos na Colômbia, a Palavra de
Deus hoje fala-nos de perdão,
correção, comunidade e oração.

No quarto discurso do Evangelho de
Mateus, Jesus fala-nos a nós que
decidimos apostar na comunidade,
que valorizamos a vida em comum e
sonhamos com um projeto que
inclua a todos. O texto anterior é o do
bom pastor que deixa as noventa e
nove ovelhas para ir atrás da
perdida, e este aroma perfuma todo o
discurso que acabamos de ouvir: não
há ninguém tão perdido que não
mereça a nossa solicitude, a nossa
proximidade e o nosso perdão.



Então, a partir desta perspectiva,
compreende-se que uma falta, um
pecado cometido por alguém nos
interpele a todos, mas a primeira
pessoa envolvida é a vítima do
pecado do irmão; e ela é chamada a
tomar a iniciativa para que não se
perca quem lhe fez mal. Tomar a
iniciativa: quem toma a iniciativa é
sempre o mais corajoso.

Nestes dias, ouvi muitos testemunhos
de pessoas que saíram ao encontro
de quem lhes fizera mal. Feridas
terríveis que pude contemplar nos
seus próprios corpos, perdas
irreparáveis pelas quais se continua
a chorar, e contudo aquelas pessoas
saíram, deram o primeiro passo num
caminho diferente daqueles já
percorridos. Porque, há decênios que
a Colômbia multiplica as tentativas à
procura da paz e, como ensina Jesus,
não foi suficiente que duas partes se
encontrassem e dialogassem; foi
necessário incorporar muitos mais



atores neste diálogo reparador dos
pecados. «Se [o teu irmão] não te der
ouvidos, toma contigo mais uma ou
duas pessoas» (Mt 18, 16): diz-nos o
Senhor no Evangelho.

Aprendemos que estes caminhos de
pacificação, de primazia da razão
sobre a vingança, de delicada
harmonia entre a política e o direito,
não podem prescindir das pessoas
implicadas nos processos. Não basta
o desenho de quadros normativos e
acordos institucionais entre grupos
políticos ou econômicos de boa
vontade. Jesus encontra a solução
para o dano causado no encontro
pessoal entre as partes. Além disso, é
sempre enriquecedor incorporar nos
nossos processos de paz a
experiência de setores que, em
muitas ocasiões, foram deixados de
lado, para que sejam precisamente as
comunidades a revestir os processos
de memória coletiva. «O autor
principal, o sujeito histórico deste



processo, é a gente e a sua cultura,
não uma classe, uma fração, um
grupo, uma elite [mas a gente toda e
a sua cultura]. Não precisamos de
um projeto de poucos para poucos,
ou de uma minoria esclarecida ou
testemunhal que se aproprie de um
sentimento coletivo. Trata-se de um
acordo para viver juntos, de um
pacto social e cultural» (cf. Francisco,
Exort. ap. Evangelii gaudium, 239).

Podemos dar uma grande
contribuição para este novo passo
que quer dar a Colômbia. Jesus
indica-nos que este caminho de
reinserção na comunidade começa
por um diálogo a dois. Nada poderá
substituir este encontro reparador;
nenhum processo coletivo dispensa
do desafio de nos encontrarmos, de
esclarecer, de perdoar. As feridas
profundas da história precisam
necessariamente de instâncias onde
se faça justiça, se dê possibilidade às
vítimas de conhecer a verdade, seja

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#IV._O_di&
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#IV._O_di&


devidamente reparado o dano e se
atue claramente para evitar que se
repitam tais crimes. Mas tudo isto
deixa-nos apenas no limiar das
exigências cristãs. A nós, cristãos, é-
nos exigido gerar «a partir de baixo»
uma mudança cultural: à cultura da
morte, da violência, responder com a
cultura da vida e do encontro. Já no-
lo dizia aquele escritor tão querido
para vós e tão querido para todos:
«Este desastre cultural não se
remedeia com chumbo nem com
dinheiro, mas com uma educação
para a paz, construída com amor
sobre as ruínas dum país em chamas
onde nos levantamos cedo para
continuar a matar-nos uns aos
outros... uma revolução legítima de
paz que canalize para a vida a
imensa energia criativa que, durante
quase dois séculos, usamos para nos
destruirmos e que reivindique e
exalte o predomínio da
imaginação» (Gabriel García



Márquez, Mensagem sobre a paz,
1998).

Quanto atuamos nós a favor do
encontro, da paz? Quanta omissão
houve da nossa parte, permitindo
que a barbárie se fizesse carne na
vida do nosso povo? Jesus manda
confrontar-nos com os modelos de
comportamento, os estilos de vida
que fazem mal ao corpo social, que
destroem a comunidade. Quantas
vezes se «normalizam» – se vivem
como uma coisa normal – processos
de violência, exclusão social, sem que
a nossa voz se erga nem as nossas
mãos acusem profeticamente! Ao
lado de São Pedro Claver, havia
milhares de cristãos, muitos deles
consagrados; mas só um punhado
iniciou a cultura contracorrente do
encontro. São Pedro soube restaurar
a dignidade e a esperança de
centenas de milhares de negros e
escravos que chegavam em
condições absolutamente



desumanas, cheios de pavor, com
todas as suas esperanças perdidas.
Não possuía títulos acadêmicos de
renome; chegou-se mesmo a afirmar
que era «medíocre» de inteligência,
mas teve o «gênio» de viver
cabalmente o Evangelho, de ir ao
encontro daqueles que os outros
consideravam apenas um
desperdício. Séculos mais tarde, a
senda deste missionário e apóstolo
da Companhia de Jesus foi seguida
por Santa Maria Bernarda Bütler,
que dedicou a sua vida ao serviço dos
pobres e marginalizados nesta
mesma cidade de Cartagena.[1]

No encontro entre nós, descobrimos
novamente os nossos direitos,
recriamos a vida para voltar a ser
verdadeiramente humana. «A casa
comum de todos os homens deve
continuar a erguer-se sobre uma reta
compreensão da fraternidade
universal e sobre o respeito pela
sacralidade de cada vida humana, de

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170910_omelia-viaggioapostolico-colombiacartagena.html#1


cada homem e de cada mulher; dos
pobres, dos idosos, das crianças, dos
doentes, dos nascituros, dos
desempregados, dos abandonados,
daqueles que são vistos como
descartáveis porque considerados
meramente como números desta ou
daquela estatística. A casa comum de
todos os homens deve edificar-se
também sobre a compreensão de
uma certa sacralidade da natureza
criada» (Francisco,Discurso às
Nações Unidas, 25/IX/2015).

No Evangelho, Jesus prevê também a
possibilidade de o outro se fechar, se
negar a mudar, persistir no seu mal.
Não podemos negar que há pessoas
que persistem em pecados que ferem
a convivência e a comunidade:
«Penso no drama dilacerante da
droga com a qual se lucra desafiando
leis morais e civis» (Francisco, 
Mensagem para o Dia Mundial da Paz
de 2014, 8). Este mal ameaça
diretamente a dignidade da pessoa

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html


humana e, gradualmente, rompe a
imagem que o Criador moldou em
nós. Condeno firmemente esta praga
que apagou tantas vidas e que é
mantida e sustentada por pessoas
sem escrúpulos. Não se pode jogar
com a vida do nosso irmão, nem
manipular a sua dignidade. Lanço
um apelo para que se procurem as
formas de pôr fim ao narcotráfico,
que para nada mais serve senão para
semear morte por todo o lado,
destroçando tantas esperanças e
destruindo tantas famílias. Penso
também noutro drama: «na
devastação dos recursos naturais e
na poluição em curso, na tragédia da
exploração do trabalho; penso nos
tráficos ilícitos de dinheiro como
também na especulação financeira
que, muitas vezes, assume caracteres
predadores e nocivos para inteiros
sistemas econômicos e sociais,
lançando na pobreza milhões de
homens e mulheres; penso na
prostituição que diariamente ceifa



vítimas inocentes, sobretudo entre os
mais jovens, roubando-lhes o futuro;
penso no abomínio do tráfico de
seres humanos, nos crimes e abusos
contra menores, na escravidão que
ainda espalha o seu horror em
muitas partes do mundo, na tragédia
frequentemente ignorada dos
emigrantes sobre quem se especula
indignamente na
ilegalidade» (Ibidem, 8); e especula-se
até com uma «assética legalidade»
pacifista que não tem em conta a
carne do irmão, que é a carne de
Cristo. Também para isto devemos
estar preparados e solidamente
fundados em princípios de justiça
que, em nada, diminuem a caridade.
Não é possível conviver em paz, sem
fazer nada contra aquilo que
corrompe a vida e atenta contra ela.
A propósito, lembramos todos
aqueles que, ousada e
incansavelmente, trabalharam e até
perderam a vida em defesa e
proteção dos direitos da pessoa

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html


humana e da sua dignidade. Como a
eles, a história pede-nos para
assumirmos um compromisso
definitivo na defesa dos direitos
humanos, aqui em Cartagena das
Índias, lugar que escolhestes como
sede nacional da defesa deles.

Por fim, Jesus pede-nos para
rezarmos juntos; que a nossa oração
seja sinfônica, com matizes pessoais,
acentuações diferentes, mas que se
erga de maneira concorde num único
grito. Estou certo de que hoje
rezamos juntos pelo resgate daqueles
que erraram e não pela sua
destruição, pela justiça e não pela
vingança, pela reparação na verdade
e não no seu esquecimento. Rezamos
para cumprir o lema desta visita:
«Demos o primeiro passo», e que este
primeiro passo seja numa direção
comum.

«Dar o primeiro passo» é sobretudo
ir ao encontro dos outros com Cristo,



o Senhor. Ele sempre nos pede para
darmos um passo decidido e seguro
rumo aos irmãos, renunciando à
pretensão de sermos perdoados sem
perdoar, de sermos amados sem
amar. Se a Colômbia quer uma paz
estável e duradoura, deve dar
urgentemente um passo nesta
direção, que é a do bem comum, da
equidade, da justiça, do respeito pela
natureza humana e as suas
exigências. Só se ajudarmos a
desatar os nós da violência, é que
desenredaremos a complexa teia dos
conflitos: é-nos pedido para darmos o
passo do encontro com os irmãos,
tendo a coragem duma correção que
não quer expulsar mas integrar; é-
nos pedido para sermos
caridosamente firmes naquilo que
não é negociável; em suma, a
exigência é construir a paz «falando,
não com a língua, mas com as mãos e
as obras» (São Pedro Claver), e juntos
erguermos os olhos ao céu: Jesus
Cristo é capaz de desatar aquilo que



nos parecia impossível; Ele prometeu
acompanhar-nos até ao fim dos
tempos, e não deixará estéril um
esforço tão grande.

Despedida depois da Comunhão

Ao concluir esta celebração, desejo
agradecer a D. Jorge Enrique Jiménez
Carvajal, Arcebispo de Cartagena, as
amáveis palavras que me dirigiu em
nome dos seus irmãos no episcopado
e de todo o povo de Deus.

Agradeço ao Senhor Presidente Juan
Manuel Santos o seu convite para
visitar o país; e agradeço às
autoridades civis e a todos os que
quiseram unir-se conosco nesta
Celebração Eucarística, aqui ou
através dos meios de comunicação.

Agradeço o esforço e colaboração
que tornaram possível esta visita. Há
tantos que colaboraram oferecendo o
seu tempo e disponibilidade. Foram
dias intensos e belos, durante os



quais pude encontrar tantas pessoas
e conhecer tantas realidades que me
tocaram o coração. Vós ajudastes-me
imenso.

Queridos irmãos, gostaria de vos
deixar uma última palavra: não nos
contentemos com «dar o primeiro
passo», mas continuemos
diariamente a caminhar juntos,
procurando ir ao encontro do outro,
em busca da harmonia e da
fraternidade. Não podemos ficar
parados. Aqui mesmo, a 8 de
setembro de 1654, morria São Pedro
Claver, depois de quarenta anos de
escravidão voluntária, de trabalho
incansável a favor dos mais pobres.
Ele não ficou parado; depois do
primeiro passo, seguiram-se muitos
outros. O seu exemplo nos leve a sair
de nós mesmos para ir ao encontro
do próximo. Colômbia, o teu irmão
precisa de ti! Vai ao seu encontro,
levando o abraço da paz, livre de



toda a violência, «escravos da paz
para sempre».

[1] Também ela teve a inteligência da
caridade e soube encontrar Deus no
próximo; nenhum dos dois ficou
paralisado à vista da injustiça e das
dificuldades. É que «perante o
conflito, alguns limitam-se a olhá-lo e
passam adiante como se nada fosse,
lavam-se as mãos para poder
continuar com a sua vida. Outros
entram de tal maneira no conflito
que ficam prisioneiros, perdem o
horizonte, projetam nas instituições
as suas próprias confusões e
insatisfações e, assim, a unidade
torna-se impossível. Mas há uma
terceira forma, a mais adequada, de
enfrentar o conflito: é aceitar
suportar o conflito, resolvê-lo e
transformá-lo no elo de ligação de
um novo processo» (Francisco, Exort.
ap.Evangelii gaudium, 227).

*

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#A_unidade_prevalece_sobre_o_conflito
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#A_unidade_prevalece_sobre_o_conflito


Angelus

Igreja de São Pedro Claver, Cartagena
das Índias

Queridos irmãos e irmãs!

Pouco antes de entrar nesta igreja,
onde se conservam as relíquias de
São Pedro Claver, benzi as
«primeiras pedras» de duas
instituições destinadas a cuidar de
pessoas com graves necessidades e
visitei a casa da senhora Lorenza,
onde todos os dias recebe muitos dos
nossos irmãos e irmãs para lhes dar
alimento e carinho. Estes encontros
ajudaram-me muito, porque lá se
pode palpar o amor de Deus que se
torna concreto e diário.

Todos juntos, vamos rezar o Angelus,
recordando a encarnação do Verbo.
Pensamos em Maria que concebeu
Jesus e O trouxe ao mundo.
Contemplamo-La, nesta manhã, sob a
invocação de Nossa Senhora de

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2017/9/10/viaggioapostolico-colombia-operatalithaqum.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2017/9/10/viaggioapostolico-colombia-operatalithaqum.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/pt/2017/9/10/viaggioapostolico-colombia-operatalithaqum.html


Chiquinquirá. Como sabeis, durante
um longo período de tempo, esta
imagem esteve abandonada, perdeu
a cor e encontrava-se rota e
esburacada. Era tratada como um
pedaço de saco velho, usada sem
qualquer respeito até que acabou
entre as coisas descartadas.

Foi então que uma mulher simples
(chamada, segundo a tradição, Maria
Ramos), a primeira devota da Virgem
de Chiquinquirá, viu naquela tela
algo de diferente. Teve a coragem e a
fé de colocar aquela imagem
arruinada e corroída num lugar de
destaque, devolvendo-lhe a sua
dignidade perdida. Soube encontrar
e honrar Maria, segurando o Filho
nos seus braços, precisamente
naquilo que, para os outros, era
desprezível e inútil.

E, assim, fez-se paradigma de todos
aqueles que, de várias maneiras,
procuram recuperar a dignidade do



irmão prostrado pelo sofrimento das
feridas da vida, daqueles que não se
conformam e trabalham por lhes
construir uma morada decente,
assisti-los nas suas impelentes
necessidades e sobretudo rezam com
perseverança para que possam
recuperar o esplendor de filhos de
Deus que lhes fora arrebatado.

O Senhor ensina-nos através do
exemplo dos humildes e dos que não
contam. Se à Maria Ramos, uma
mulher simples, concedeu a graça de
acolher a imagem da Virgem na
pobreza daquela tela rota, à Isabel,
uma mulher indígena, e ao seu filho
Miguel deu-lhes a capacidade de
serem os primeiros a ver
transformada e renovada aquela tela
da Virgem. Foram os primeiros a ver,
com olhos simples, este pedaço de
pano inteiramente novo e, nele, o
esplendor da luz divina, que
transforma e faz novas todas as
coisas. É aos pobres, aos humildes,



aos que contemplam a presença de
Deus, que se revela com maior
nitidez o Mistério do amor de Deus.
Eles, pobres e simples, foram os
primeiros a ver a Virgem de
Chinquinquirá e tornaram-se seus
missionários, arautos da beleza e
santidade da Virgem.

E, nesta igreja, rezaremos a Maria,
que de Si própria disse ser «a escrava
do Senhor», e a São Pedro Claver, o
«escravo dos negros para sempre»,
como a si mesmo se designou desde o
dia da sua profissão solene. Ele
esperava os navios que chegavam da
África ao principal mercado de
escravos no Novo Mundo. Muitas
vezes recebia-os apenas com gestos,
gestos evangelizadores, devido à
impossibilidade de comunicar pela
diferença das línguas. Mas uma
carícia ultrapassa todas as línguas; e
São Pedro Claver sabia que a
linguagem da caridade, da
misericórdia era entendida por



todos. Na verdade, a caridade ajuda a
compreender a verdade, e a verdade
reclama gestos de caridade: as duas
caminham juntas, não se podem
separar. Quando sentia repugnância
deles – aqueles infelizes chegavam
num estado que era repugnante –
Pedro Claver beijava-lhes as feridas.

Austero e caritativo até ao heroísmo,
depois de ter confortado a solidão de
centenas de milhares de pessoas, não
acabou rodeado de honras; pelo
contrário, esqueceram-se dele e
passou os últimos quatro anos da sua
vida doente e na sua cela num estado
espantoso de abandono. Assim paga
o mundo; Deus pagou-o doutra
maneira.

Realmente São Pedro Claver
testemunhou, de forma estupenda, a
responsabilidade e a solicitude que
cada um de nós deve ter pelos seus
irmãos. Apesar disso, este santo foi
injustamente acusado, pelos outros,



de ser indiscreto no seu zelo e teve
que enfrentar duras críticas e uma
tenaz oposição da parte de quantos
temiam que o seu ministério
ameaçasse o lucrativo comércio dos
escravos.

Ainda hoje, na Colômbia e no mundo,
milhões de pessoas são vendidas
como escravos, ou então mendigam
um pouco de humanidade, uma
migalha de ternura, fazem-se ao mar
ou metem-se a caminho porque
perderam tudo, a começar pela sua
dignidade e os seus direitos.

Maria de Chiquinquirá e Pedro
Claver convidam-nos a trabalhar
pela dignidade de todos os nossos
irmãos, especialmente os pobres e
descartados da sociedade, aqueles
que estão abandonados, os
emigrantes, as vítimas da violência e
do tráfico humano. Todos eles têm a
sua dignidade, e são imagem viva de
Deus. Todos fomos criados à imagem



e semelhança de Deus, e a todos nos
sustenta a Virgem nos seus braços
como filhos amados.

Dirijamos agora a nossa oração à
Virgem Mãe, para que nos faça
descobrir em cada um dos homens e
mulheres do nosso tempo o rosto de
Deus.

Angelus Domini…

Depois do Angelus

Queridos irmãos e irmãs!

Daqui, quero assegurar a minha
oração por cada um dos países da
América Latina, em particular pela
vizinha Venezuela. Expresso a minha
proximidade a cada um dos filhos e
filhas desta amada nação, e também
aos venezuelanos que encontraram
guarida nesta terra colombiana.
Daqui, desta cidade sede dos direitos
humanos, faço apelo para que se
rejeite todo o tipo de violência na



vida política e se encontre uma
solução para a grave crise que se está
a viver e afeta a todos, especialmente
aos mais pobres e desfavorecidos da
sociedade. A Santíssima Virgem
interceda por todas as necessidades
do mundo e de cada um dos seus
filhos.

E saúdo também a vós, aqui
presentes, vindos de diferentes
lugares, bem como a quantos
acompanham esta visita pelo rádio e
a televisão. A todos, desejo um
domingo feliz. Por favor, não se
esqueçam de rezar por mim.

E agora gostaria de vos dar a bênção.
Cada um de nós, antes de receber a
bênção, durante uns momentos de
silêncio, coloque no próprio coração
os nomes das pessoas que mais
amamos, e também os nomes das
pessoas que não amamos; o nome
das pessoas que gostam de nós, e os
nomes das pessoas que sabemos que



não gostam de nós; para todas e cada
uma delas, peçamos a bênção… para
todos.

09 de setembro

Encontro com os Sacerdotes,
Religiosos/as, Consagrados/as,
Seminaristas e suas famílias -
Discurso do Santo Padre

Estádio Coberto La Macarena
(Medellín)

Caríssimos irmãos Bispos,

Queridos sacerdotes, consagrados,
consagradas, seminaristas,

Prezadas famílias, queridos amigos
colombianos!

A alegoria da videira verdadeira, que
acabamos de ouvir no Evangelho de
João, situa-nos no contexto da Última
Ceia de Jesus. Naquele clima de
intimidade, de uma certa tensão mas
carregada de amor, o Senhor lavou

• 



os pés dos seus discípulos, quis
perpetuar a sua memória no pão e
no vinho, e também abriu
profundamente o seu coração
àqueles que mais amava.

Naquela primeira noite «eucarística»,
naquele primeiro ocaso, Jesus, depois
do gesto de serviço, abre-lhes o seu
coração; entrega-lhes o seu
testamento. E, como naquele
Cenáculo continuaram depois a
reunir-se os Apóstolos, com algumas
mulheres e Maria, a Mãe de Jesus (cf.
At 1, 13-14), assim aqui hoje, neste
lugar, nos reunimos nós para O
escutar e para nos escutarmos. A
Irmã Leidy de São José, Maria Isabel
e o Padre Juan Felipe deram-nos o
seu testemunho... e cada um de nós
que aqui está poderia também contar
a sua história vocacional. E, em
comum, todos temos a experiência de
Jesus que veio ao nosso encontro, nos
precedeu e assim nos «cativou» o
coração. Como diz o Documento de



Aparecida, «conhecer a Jesus é o
melhor presente que qualquer
pessoa pode receber; tê-Lo
encontrado foi o melhor que ocorreu
em nossas vidas, e fazê-Lo conhecido
com nossa palavra e obras é nossa
alegria» (n. 29), a alegria de
evangelizar.

Muitos de vós, jovens, descobristes
este Jesus vivo nas vossas
comunidades; comunidades com um
ardor apostólico contagioso, que
entusiasmam e fascinam. Onde há
vida, fervor, paixão de levar Cristo
aos outros, surgem vocações
genuínas; é a vida fraterna e
fervorosa da comunidade que
desperta o desejo de se consagrar
inteiramente a Deus e à
evangelização (cf. Francisco, Exort.
ap. Evangelii gaudium, 107). Por
natureza, os jovens vivem inquietos,
à procura. Ou estou errado? Aqui
quero deter-me um momento para
vos referir uma recordação triste (é

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Outros_desafios_eclesiais
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Outros_desafios_eclesiais


apenas um parêntese). É verdade
que os jovens vivem, naturalmente,
inquietos; mas esta sua inquietação
muitas vezes é desencaminhada,
destruída pelos sicários da droga. E
Medellín traz-me à mente esta
recordação: muitas vidas jovens
destroçadas, descartadas, destruídas.
Convido-vos a lembrar, a
acompanhar este cortejo lutuoso, a
pedir perdão para quem destruiu as
aspirações de tantos jovens, pedir ao
Senhor que converta os seus
corações, para que acabe esta
derrota da humanidade jovem. Por
natureza, os jovens vivem inquietos,
à procura, e, apesar de assistirmos a
uma crise do compromisso e dos
laços comunitários, são muitos os
jovens que, à vista dos males do
mundo, se mobilizam conjuntamente
e se dedicam a diferentes formas de
militância e voluntariado. São
muitos. E alguns, sim, são católicos
praticantes, muitos, porém, são
católicos de «água de rosas» – como



dizia a minha avó –; outros não
sabem se acreditam ou não... Mas
esta inquietação leva-os a fazerem
algo pelos outros, esta inquietação
enche o voluntariado em todo o
mundo de rostos jovens. O que é
preciso é encaminhar bem a
inquietação. Quando o fazem por
amor de Jesus, sentindo-se parte da
comunidade, tornam-se
«caminhantes da fé», felizes por
levar Jesus Cristo a cada esquina, a
cada praça, a cada canto da terra (cf. 
ibid., 107). E quantos O levam,
mesmo sem saber que O estão a
fazer! É esta riqueza de ir pelas
estradas servindo, ser caminhantes
duma fé que talvez nem eles
próprios compreendem
completamente; é testemunho, um
testemunho que nos abre à ação do
Espírito Santo que entra e trabalhará
nos nossos corações.

Numa das minhas viagens que me
levou à Jornada da Juventude na

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Outros_desafios_eclesiais
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Outros_desafios_eclesiais


Polônia [Cracóvia 2016], num almoço
que tive com os jovens - com 15
jovens e o Arcebispo – um
perguntou-me: «Que posso dizer a
um meu companheiro, jovem, que é
ateu, que não crê? Que argumentos
posso propor-lhe?» E veio-me
espontaneamente esta resposta:
«Olha! A última coisa que deves fazer
é dizer-lhe qualquer coisa!» O jovem
ficou surpreendido… Começa a fazer,
começa a comportar-te de maneira
tal que a inquietação, que ele tem
dentro de si, o torne curioso e te
interrogue; e, quando te pede o teu
testemunho, então podes começar a
dizer qualquer coisa. Como é
importante este ser caminhantes,
caminhantes da fé, caminhantes da
vida!

A videira mencionada por Jesus no
texto que foi proclamado é a videira
que é todo o «povo da aliança».
Profetas como Jeremias, Isaías e
Ezequiel referem-se a ele



comparando-o a uma videira; e o
próprio Salmo 80 canta-o dizendo:
«Arrancaste uma videira do Egito
(...). Preparaste-lhe o terreno; ela foi
deitando raízes e acabou por encher
toda a terra» (vv. 9.10). Às vezes
expressam a alegria de Deus pela sua
videira; outras, a sua cólera,
desilusão e enfado; jamais, jamais
Deus Se desinteressa da sua videira,
nunca deixa de sofrer com os seus
extravios – se me extravio, Ele sofre
no seu coração – nunca deixa de vir
ao encontro deste povo que, quando
se afasta d’Ele, fica ressequido, arde
e se destrói.

Como é a terra, o alimento, o suporte
onde cresce esta videira na
Colômbia? Em que contextos são
gerados os frutos das vocações de
especial consagração? Certamente
em ambientes cheios de
contradições, de luzes e sombras, de
situações relacionais complexas.
Gostaríamos de contar com um



mundo de famílias e vínculos mais
serenos, mas somos parte desta
mudança epocal, desta crise cultural;
e é no meio dela, contando com ela,
que Deus continua a chamar. E não
comecem a dizer: «É certo que não
há muitas vocações de especial
consagração, porque, claro, com esta
crise que estamos a viver...» Sabeis o
que é isto? É um conto de fadas!
Claro? Mesmo no meio desta crise,
Deus continua a chamar. Seria quase
ilusório pensar que todos vós
ouvistes a chamada do Senhor no
seio de famílias sustentadas por um
amor forte e cheio de valores como a
generosidade, o compromisso, a
fidelidade e a paciência (cf.
Francisco, Exort. ap. Amoris laetitia,
5). Alguns, sim! Mas não todos.
Algumas famílias serão assim;
quisera Deus que fossem muitas!
Mas, ter os pés por terra significa
reconhecer que os nossos percursos
vocacionais, o despertar da vocação
de Deus, estão mais perto daquilo

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html


que já aparece narrado na Palavra de
Deus e que a Colômbia bem conhece:
«um rasto de sofrimento e sangue
(…). A violência fratricida de Caim
contra Abel e os vários litígios entre
os filhos e entre as esposas dos
patriarcas Abraão, Isaac e Jacob,
passando pelas tragédias que cobrem
de sangue a família de David, até às
numerosas dificuldades familiares
que registra a história de Tobias ou a
confissão amarga de Job
abandonado» (Ibid., 20). E, desde o
início, foi assim: não penseis na
situação ideal; esta é a situação real.
Deus manifesta a sua proximidade e
a sua eleição, onde quer, na terra que
quer, na situação em que está
naquele momento, com as
contradições concretas, como Ele
quer. Ele muda o curso dos
acontecimentos, chamando homens e
mulheres na fragilidade da história
pessoal e comunitária. Não tenhamos
medo desta terra complexa! Ontem à
noite, uma menina portadora de

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html


deficiência, no grupo que me deu as
boas-vindas, que me acolheu na
Nunciatura, disse que, no núcleo do
humano, existe a vulnerabilidade, e
explicava porquê. E veio-me à mente
perguntar-lhe: «Somos todos
vulneráveis?» – «Sim, todos». «Mas
existe alguém que não seja
vulnerável?» E ela respondeu:
«Deus». Mas Deus quis fazer-Se
vulnerável, quis sair a caminhar
conosco pela estrada, viver a nossa
história como era; quis fazer-Se
homem no meio duma contradição,
no meio de algo incompreensível,
com o consentimento duma jovem
que não compreendia mas obedece e
dum homem justo que seguiu o que
lhe fora mandado; mas tudo isto no
meio de tantas contradições. Não
tenhais medo desta terra complexa!
Deus sempre fez o milagre de gerar
cachos bons, e também boas torradas
para o café da manhã. Que não
faltem vocações em nenhuma
comunidade, em nenhuma família de



Medellín! E, quando no café da
manhã encontrardes uma destas
belas surpresas, dizei: «Ah, que bom!
E Deus será capaz de fazer algo de
mim?» Interrogai-vos, antes de a
comerdes! Interrogai-vos.

E esta videira – que é a de Jesus – tem
a característica de ser a verdadeira.
Ele já usara este adjetivo noutras
ocasiões, segundo o Evangelho de
João: a luz verdadeira, o verdadeiro
pão do céu, o testemunho
verdadeiro. Ora, a verdade não é
algo que recebemos, como o pão ou a
luz, mas algo que brota de dentro.
Somos povo eleito para a verdade, e
a nossa vocação deve acontecer na
verdade. Se somos ramos desta
videira, se a nossa vocação está
enxertada em Jesus, não há lugar
para o engano, a hipocrisia, as
opções mesquinhas. Todos devemos
estar atentos para que cada ramo
sirva para o que se pretendia: para
dar fruto. Eu… estou pronto a dar



fruto? Desde o início, as pessoas a
quem cabe a tarefa de acompanhar
os percursos vocacionais deverão
motivar para a reta intenção, isto é,
um desejo autêntico de configurar-se
com Jesus, o pastor, o amigo, o
esposo. Quando os percursos não são
alimentados pela seiva verdadeira
que é o Espírito de Jesus, então
experimentamos a secura e Deus
descobre, com tristeza, aqueles
sarmentos já mortos. As vocações de
especial consagração morrem
quando querem nutrir-se de
honrarias, quando são impelidas pela
busca de tranquilidade pessoal e
promoção social, quando a
motivação é «subir de categoria»,
apegar-se a interesses materiais
chegando mesmo ao erro da avidez
de lucro. Já disse noutras ocasiões
mas quero repeti-lo aqui porque
verdadeiro e certo (não o esqueçais!):
o diabo entra pela carteira. Sempre.
Isto não diz respeito apenas ao início,
todos nós devemos estar atentos



porque a corrupção nos homens e
mulheres que estão na Igreja começa
assim, pouco a pouco, e depois – o
próprio Jesus no-lo diz – lança raízes
no coração e acaba por desalojar
Deus da própria vida. «Não podeis
servir a Deus e ao dinheiro» (Mt 6,
24; cf. v. 21). Jesus disse: «Não se
pode servir a dois senhores». Dois
senhores… é como se houvesse dois
senhores no mundo. Não se pode
servir a Deus e ao dinheiro. Jesus dá
o título de «senhor» ao dinheiro. Que
significa isto? Que, se te prende, não
te deixa ir embora: será o teu senhor
a começar do teu coração. Atenção!
Não podemos aproveitar-nos da
nossa condição religiosa e da
bondade do nosso povo para sermos
servidos e obter benefícios materiais.

Há situações, estilos e opções que
manifestam os sinais da secura e da
morte. E, quando isso acontece,
retardam o fluxo da seiva que
alimenta e dá vida. O veneno da



mentira, da dissimulação, da
manipulação e do abuso do povo de
Deus, dos mais frágeis e
especialmente dos idosos e das
crianças não pode ter lugar na nossa
comunidade. Quando um
consagrado, uma consagrada, uma
comunidade ou uma instituição (seja
a paróquia ou outra qualquer)
escolhe seguir este estilo, é um ramo
seco; é suficiente sentar-se e
aguardar que Deus venha cortá-lo.

Mas Deus não se limita a cortar; a
alegoria continua dizendo que Deus
poda a videira das imperfeições. É
tão bela a poda! Faz doer, mas é bela.
A promessa é que daremos fruto, e
fruto em abundância, como o grão de
trigo, se formos capazes de nos
entregar, de dar livremente a vida.
Na Colômbia, temos exemplos de que
isto é possível. Pensemos em Santa
Laura Montoya, uma religiosa
admirável cujas relíquias se
encontram aqui. Ela, a partir desta



cidade, se prodigalizou numa grande
obra missionária a favor dos
indígenas de todo o país. Quanto nos
ensina esta mulher consagrada de
entrega silenciosa, abnegada sem
outro interesse senão manifestar o
rosto materno de Deus! Da mesma
forma, podemos recordar o Beato
Mariano de Jesús Euse Hoyos, um dos
primeiros alunos do Seminário de
Medellín, e outros sacerdotes e
religiosas colombianos, cujos
processos de canonização já foram
introduzidos; bem como muitos
outros, milhares de colombianos
anônimos, que, na simplicidade da
sua vida diária, souberam entregar-
se pelo Evangelho e que guardais
com certeza na vossa memória
servindo como estímulo de entrega.
Todos nos mostram que é possível
seguir fielmente a chamada do
Senhor, que é possível dar muito
fruto, mesmo agora, neste tempo e
neste lugar.



A boa notícia é que Ele está disposto
a limpar-nos; a boa notícia é que não
somos ainda uma «obra acabada»,
estamos ainda no «processo de
fabricação» e como bons discípulos
estamos a caminho. E como é que
Jesus corta os fatores de morte que se
aninham na nossa vida e distorcem a
vocação? Convidando-nos a 
permanecer n’Ele; permanecer não
significa apenas estar, mas indica 
manter uma relação vital, existencial,
de absoluta necessidade; é viver e
crescer em união fecunda com Jesus,
fonte de vida eterna. Permanecer em
Jesus não pode ser uma atitude
meramente passiva ou um simples
abandono sem consequências na
vida diária. Tem sempre
consequências, sempre. E deixai-me
propor-vos – já está a ficar um pouco
longo? [gritam: «Não!»]
Naturalmente nunca me diríeis
«sim» e por isso não me fio de vós! –
deixai-me propor-vos três modos de
tornar efetivo este permanecer, que



vos podem ajudar a permanecer em
Jesus.

1. Permanecemos em Jesus tocando a
sua humanidade:

Com o olhar e os sentimentos de
Jesus, que contempla a realidade não
como juiz, mas como bom
samaritano; que reconhece os
valores do povo com quem caminha,
bem como as suas feridas e pecados;
que descobre o sofrimento silencioso
e se comove perante as necessidades
das pessoas, sobretudo quando estas
se encontram oprimidas pela
injustiça, a pobreza indigna, a
indiferença ou pela ação perversa da
corrupção e da violência.

Com os gestos e palavras de Jesus,
que expressam amor aos vizinhos e
busca dos afastados; ternura e
firmeza na denúncia do pecado e no
anúncio do Evangelho; alegria e
generosidade na entrega e no
serviço, sobretudo aos mais



pequeninos, rejeitando
vigorosamente a tentação de dar
tudo por perdido, de nos
acomodarmos ou de nos tornarmos
apenas administradores de
desgraças. Quantas vezes ouvimos
homens e mulheres consagrados,
parecendo que, em vez de
administrar alegria, crescimento,
vida, administram infortúnios e
passam o tempo a lamentar-se das
desgraças deste mundo. É a
esterilidade; a esterilidade de quem é
incapaz de tocar a carne sofredora
de Jesus.

2. Permanecemos contemplando a sua
divindade:

Suscitando e cultivando a estima pelo
estudo, que aumenta o conhecimento
de Cristo, pois, como lembra Santo
Agostinho, não se pode amar a quem
não se conhece (cf.A Trindade, Livro
X, cap. I, 3).



Privilegiando, para tal conhecimento,
o encontro com a Sagrada Escritura,
especialmente o Evangelho, onde
Cristo nos fala, nos revela o seu amor
incondicional ao Pai, nos contagia
com a alegria que brota da
obediência à sua vontade e do
serviço aos irmãos. Quero fazer-vos
uma pergunta, mas não me deveis
responder; cada qual responde para
si mesmo. Quantos minutos ou
quantas horas leio o Evangelho ou a
Escritura em cada dia? Respondei
para vós mesmos. Quem não conhece
as Escrituras, não conhece Jesus.
Quem não ama as Escrituras, não
ama Jesus (cf. São Jerónimo, Prólogo
ao Comentário do profeta Isaías: PL
24, 17). Gastemos tempo numa
leitura orante da Palavra, ouvindo
nela o que Deus quer para nós e para
o nosso povo.

Que todo o nosso estudo nos ajude a
ser capazes de interpretar a
realidade com os olhos de Deus; que



não seja um estudo alienado do que
vive o nosso povo, nem siga as ondas
das modas e das ideologias. Que não
viva de saudosismos, nem queira
enjaular o mistério; não procure
responder a perguntas que já
ninguém se põe, deixando no vazio
existencial aqueles que nos
interpelam a partir das coordenadas
do seu mundo e da sua cultura.

Permanecer e contemplar a sua
divindade, fazendo da oração a parte
fundamental da nossa vida e do
nosso serviço apostólico. A oração
liberta-nos das escórias do
mundanismo, ensina-nos a viver com
alegria, a escolher a fuga do
superficial, num exercício de
liberdade autêntica. Na oração,
crescemos em liberdade, na oração
aprendemos a ser livres. A oração
arranca-nos da tendência a
concentrar-nos sobre nós mesmos,
fechados numa experiência religiosa
vazia e leva a colocar-nos docilmente



nas mãos de Deus para cumprir a sua
vontade e corresponder ao seu plano
de salvação. E, na oração, quero
também aconselhar-vos uma coisa:
pedi, contemplai, agradecei,
intercedei, mas habituai-vos também
a adorar. Não está muito na moda,
adorar. Habituai-vos a adorar.
Aprender a adorar em silêncio.
Aprender a rezar assim.

Sejamos homens e mulheres
reconciliados, para reconciliar. O
facto de termos sido chamados não
nos dá um certificado de boa conduta
e impecabilidade; não estamos
revestidos duma aura de santidade.
Ai do religioso, do consagrado, do
padre, da irmã que vivem com uma
cara de santinho! Todos somos
pecadores, todos. E precisamos do
perdão e da misericórdia de Deus,
para nos erguer cada dia; Ele arranca
o que não está bem e o que fizemos
de mal, deita-o fora da vinha e
queima-o. Limpa-nos para podermos



dar fruto. Assim é a fidelidade
misericordiosa de Deus para com o
seu povo, do qual fazemos parte. Ele
nunca nos abandonará na beira da
estrada, nunca. Deus faz tudo para
evitar que o pecado nos vença e
feche as portas da nossa vida a um
futuro de esperança e de alegria.
Deus faz tudo para o evitar. E, se não
o consegue, fica ali ao pé de mim, até
que me recorde de olhar para o alto
por me ter dado conta que estou
caído. Ele é assim.

3. Finalmente, devemos permanecer
em Cristo para viver na alegria:

O terceiro: permanecer para viver na
alegria. Se permanecermos n’Ele, a
sua alegria habitará em nós. Não
seremos discípulos tristes e apóstolos
amargurados. Lede o final da
[Exortação apostólica de Paulo VI]
«Evangelium nuntiandi»: vo-lo
aconselho. Pelo contrário,
espelharemos e levaremos a alegria

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html


verdadeira, aquela alegria plena que
ninguém poderá tirar-nos,
espalharemos a esperança de vida
nova que Cristo nos trouxe. A
chamada de Deus não é um fardo
pesado que nos rouba a alegria. É
pesado? Às vezes sim; mas não nos
rouba a alegria. Mesmo através deste
peso, dá-nos a alegria. Deus não nos
quer submersos na tristeza – um dos
espíritos maus que se apoderam da
alma, como já denunciavam os
monges do deserto –; Deus não nos
quer submersos no cansaço, que
provêm das atividades mal vividas,
sem uma espiritualidade que torne
feliz a nossa vida e até mesmo as
nossas fadigas. A nossa alegria
contagiante deve ser o primeiro
testemunho da proximidade e do
amor de Deus. Somos verdadeiros
dispensadores da graça de Deus,
quando deixamos transparecer a
alegria do encontro com Ele.



No Gênesis, depois do dilúvio, Noé
planta uma videira como sinal do
novo começo; ao terminar o Êxodo,
aqueles que Moisés enviou para
inspecionar a Terra Prometida,
voltaram com um cacho de uvas
grande assim [indica a altura], sinal
da terra onde mana leite e mel. Deus
debruçou-se sobre nós, as nossas
comunidades e as nossas famílias:
estão aqui presentes; acho muito
bem que estejam os pais e as mães
dos consagrados, dos sacerdotes e
dos seminaristas. Deus pôs o seu
olhar sobre a Colômbia: vós sois sinal
deste amor de predileção. Cabe-nos
agora oferecer todo o nosso amor e
serviço unidos a Jesus Cristo, que é a
nossa videira, e ser promessa dum
novo início para a Colômbia, que
deixa para trás um dilúvio – como o
de Noé –, um dilúvio de conflitos e
violências, que quer produzir muitos
frutos de justiça e paz, de encontro e
solidariedade. Que Deus vos
abençoe! Deus abençoe a vida



consagrada na Colômbia. E não vos
esqueçais de rezar por mim, para
que me abençoe também a mim.
Obrigado!

*

Encontro no lar São José -
Saudação do Santo Padre

Medellín

Caríssimos irmãos e irmãs,

Queridos meninos e meninas!

Estou feliz por me encontrar
convosco neste «Lar de São José».
Obrigado pela recepção que me
preparastes. Agradeço as palavras do
diretor, Mons. Armando Santamaría.

E obrigado a ti, Cláudia Yesenia, pelo
teu corajoso testemunho,
verdadeiramente corajoso. Enquanto
ouvia todas as dificuldades por que
passaste, vinha-me à memória do
coração o sofrimento injusto de



tantos meninos e meninas em todo o
mundo que foram e continuam a ser
vítimas inocentes da maldade de
alguns.

Também o Menino Jesus foi vítima
do ódio e da perseguição; também
Ele teve que fugir com a sua família,
deixar a sua terra e a sua casa para
escapar da morte. Ver as crianças
sofrer faz doer a alma, porque as
crianças são os prediletos de Jesus.
Não podemos aceitar que sejam
maltratadas, que sejam privadas do
direito de viver a sua infância com
serenidade e alegria, que lhes seja
negado um futuro de esperança.

Mas Jesus não abandona ninguém
que sofre, e muito menos a vós,
meninos e meninas, que sois os seus
preferidos. Cláudia Yesenia, a par de
tanto horror que aconteceu, Deus
presenteou-te com uma tia que
cuidou de ti, um hospital que te
assistiu e, por fim, uma comunidade



que te acolheu. Esta casa é uma
prova do amor que Jesus vos tem e
do seu desejo de estar muito perto de
vós. Fá-lo através dos cuidados
amorosos de todas as pessoas boas
que vos acompanham, que vos amam
e educam. Penso nos responsáveis
desta casa, nas irmãs, no pessoal de
serviço e em tantas outras pessoas
que já fazem parte da vossa família,
porque vos inter-relacionais e vos
conhecem. Porque é isto que faz com
que este lugar seja um Lar: o calor
duma família, onde nos sentimos
amados, protegidos, aceites, cuidados
e acompanhados.

E dá-me muito prazer saber que este
Lar tem o nome de São José; e os
outros, o nome de «Jesus Operário» e
de «Belém». Diria que estais em boas
mãos. Lembrai-vos do que escreve
São Mateus, no seu Evangelho, a
propósito de Herodes que, na sua
loucura, decidira matar Jesus recém-
nascido? Deus falou em sonho a São



José, por meio dum anjo, e confiou à
sua custódia e proteção os seus
tesouros mais preciosos: Jesus e
Maria. São Mateus diz-nos que José,
recebida a palavra do anjo, obedeceu
imediatamente e fez aquilo que Deus
lhe ordenara: «Levantou-se de noite,
tomou o Menino e sua Mãe e partiu
para o Egito» (Mt 2, 14). Tenho a
certeza de que, assim como São José
protegeu e defendeu dos perigos a
Sagrada Família, assim também vos
defende, cuida e acompanha. E com
ele, também Jesus e Maria, porque
São José não pode estar sem Jesus e
Maria.

A vós, irmãos e irmãs, religiosos,
religiosas e leigos, que neste e nos
outros Lares acolheis e cuidais
amorosamente destas crianças, que
desde pequenas experimentaram o
sofrimento e a amargura, gostaria de
vos lembrar duas realidades que
nunca devem faltar, porque fazem
parte da identidade cristã: o amor



que sabe ver Jesus presente nos mais
pequeninos e nos mais frágeis, e o
dever sagrado de levar as crianças a
Jesus. Nesta tarefa, com as suas
alegrias e penas, confio-vos também
à proteção de São José. Aprendei com
ele: o seu exemplo vos inspire e
ajude no cuidado amoroso destes
pequeninos, que são o futuro da
sociedade colombiana, do mundo e
da Igreja, para que possam, como o
próprio Jesus, crescer e robustecer-se
em sabedoria e graça diante de Deus
e dos outros (cf. Lc 2, 40.52). Que
Jesus e Maria, juntamente com São
José, vos acompanhem e protejam,
vos encham de ternura, alegria e
fortaleza.

Comprometo-me a rezar por vós para
que, neste ambiente de carinho
familiar, cresçais em amor, paz e
felicidade, podendo assim ir curando
as feridas do corpo e do coração.
Deus não vos abandona, mas
protege-vos e assiste-vos. E o Papa



leva-vos no coração. E não vos
esqueçais de rezar por mim. E, com
isto, vos agradeço.

*

«A vida cristã como discipulado» -
Homilia do Santo Padre

Aeroporto Enrique Olaya Herrera,
Medellín

Queridos irmãos e irmãs!

Na Missa de quinta-feira em Bogotá,
ouvimos a chamada de Jesus aos seus
primeiros discípulos; esta parte do
evangelho de Lucas, que começa com
aquela narração, culmina com a
chamada dos Doze. Entre estes dois
acontecimentos, que nos recordam
os evangelistas? Recordam que este
caminho de seguimento supôs nos
primeiros seguidores de Jesus muito
esforço de purificação. Alguns
preceitos, proibições e mandamentos
davam-lhes segurança; cumprir



determinados ritos e práticas
dispensava-os da preocupação de se
interrogar: Que agrada ao nosso
Deus? Jesus, o Senhor, indica-lhes
que obedecer é caminhar atrás d’Ele,
o que os fazia deparar com leprosos,
paralíticos, pecadores. Estas
realidades requeriam muito mais do
que uma receita, uma norma
estabelecida. Aprenderam que ir
atrás de Jesus implica outras
prioridades, outras considerações
para servir a Deus. Para o Senhor,
como também para a primitiva
comunidade, é de suma importância
que, se nos dizemos discípulos, não
estejamos agarrados a um certo
estilo, a certas práticas que nos
aproximam mais do modo de ser
dalguns fariseus de então que do
modo de ser de Jesus. A liberdade de
Jesus contrasta com a falta de
liberdade dos doutores da lei daquele
tempo, que estavam paralisados por
uma interpretação e prática
rigoristas da lei. Jesus não Se limita a



uma atuação aparentemente
«correta», mas leva a lei à sua
plenitude; e, por isso, quer colocar-
nos nessa direção, nesse estilo de
seguimento que implica ir ao
essencial, renovar-se e envolver-se.
São três atitudes que devemos
plasmar na nossa vida de discípulos.

A primeira: ir ao essencial. Isto não
significa «cortar com tudo», cortar
com o que não se nos adapta, pois
Jesus também não veio revogar a lei,
mas levá-la à sua plenitude (cf. Mt 5,
17). Ir ao essencial é, antes, caminhar
em profundidade rumo ao que conta
e tem valor para a vida. Jesus ensina
que a relação com Deus não pode ser
uma fria aderência a normas e leis,
nem o cumprimento de certos atos
exteriores que não conduzem a uma
mudança real de vida. O nosso
discipulado não pode ser motivado
simplesmente por um costume,
porque dispomos dum certificado de
batismo, mas deve partir duma



experiência viva de Deus e do seu
amor. O discipulado não é algo de
estático, mas um caminho contínuo
para Cristo; não é simplesmente a
aderência à explicitação duma
doutrina, mas a experiência da
presença amorosa, viva e operante
do Senhor, uma aprendizagem
permanente através da escuta da sua
Palavra. E esta Palavra, como
ouvimos, impõe-nos cuidar das
necessidades concretas dos nossos
irmãos: pode ser a fome de quem
vive ao nosso lado (assim o vimos no
texto proclamado hoje: cf. Lc 6, 1-5),
ou a doença como se vê na narração
que Lucas apresenta a seguir.

A segunda palavra: renovar-se. Como
Jesus «instava» com os doutores da
lei para que saíssem da sua rigidez,
também agora a Igreja é «instada»
pelo Espírito para que deixe as suas
comodidades e amarras. A renovação
não nos deve meter medo. A Igreja
está sempre em renovação (Ecclesia



semper renovanda). Não se renova
como lhe apetece, mas fá-lo «sólida e
firme na fé, sem se deixar afastar da
esperança do Evangelho que
ouviu» (cf. Col 1, 23). A renovação
implica sacrifício e coragem, não
para nos considerarmos melhores ou
impecáveis, mas para respondermos
melhor à chamada do Senhor. O
Senhor do sábado, a razão de ser de
todos os nossos mandamentos e
preceitos, convida-nos a ponderar as
normas quando está em jogo segui-
Lo a Ele; quando as suas chagas
abertas, o seu grito de fome e sede de
justiça nos interpelam e impõem
respostas novas. E, na Colômbia, há
tantas situações que reclamam, dos
discípulos, o estilo de vida de Jesus,
particularmente o amor traduzido
em atos de não-violência, de
reconciliação e de paz.

A terceira palavra: envolver-se, ainda
que, para alguns, isso equivalha a
sujar-se ou manchar-se. Como David



e os seus homens que entraram no
templo porque tinham fome e os
discípulos de Jesus entraram na
seara e comeram as espigas, também
hoje nos é pedido que cresçamos em
ousadia, numa coragem evangélica
que brota de saber que são muitos os
que têm fome, têm fome de Deus (há
tanta gente com fome de Deus!),
fome de dignidade, porque dela
foram despojados. E pergunto-me a
mim mesmo se porventura a fome de
Deus em tanta gente não derive das
nossas atitudes com que os
despojamos. E, como cristãos,
devemos ajudá-los a saciar-se de
Deus; não lhes dificultar nem proibir
o encontro. Irmãos, a Igreja não é
uma alfândega; precisa de portas
abertas, porque o coração do seu
Deus está, não apenas aberto, mas
trespassado pelo amor que se fez
dor. Não podemos ser cristãos que
levantam continuamente a bandeira
de «Passagem Proibida», nem
considerar que esta parcela é minha,



apoderando-me de algo que
absolutamente não é meu. A Igreja
não é nossa, irmãos, é de Deus; Ele é
o dono do templo e da seara; todos
têm um lugar, todos são convidados a
encontrar, aqui e entre nós, o seu
alimento. Todos. Ele, que preparou
as núpcias para o seu Filho, manda
chamar a todos: sãos e doentes, bons
e maus, todos. Somos meros
«servidores» (cf. Col 1, 23) e não
podemos ser quem dificulta esse
encontro. Pelo contrário, Jesus pede-
nos como fez aos seus discípulos:
«Dai-lhes vós mesmos de
comer» (Mt14, 16); tal é o nosso
serviço. Dar-lhes a comer o pão de
Deus, comer o amor de Deus, comer
o pão que nos ajuda a sobreviver.
Bem compreendeu isto Pedro Claver,
que celebramos hoje na Liturgia e,
amanhã, venerarei em Cartagena.
«Escravo dos negros para sempre»:
foi o seu lema de vida, porque
compreendeu, como discípulo de
Jesus, que não podia ficar indiferente



perante o sofrimento dos mais
abandonados e ultrajados do seu
tempo, mas tinha de fazer algo para
o aliviar.

Irmãos e irmãs, a Igreja na Colômbia
é chamada a comprometer-se, com
mais ousadia, na formação de
discípulos missionários, como foi
indicado por nós, Bispos reunidos em
Aparecida. Discípulos que saibam
ver, julgar e agir, como propunha
aquele documento latino-americano
que nasceu precisamente aqui,
nestas terras (cf. Medellín, 1968).
Discípulos missionários que sabem
ver sem miopias hereditárias; que
examinam a realidade com os olhos e
o coração de Jesus, e a partir daí
julgam. E que arriscam, que atuam,
que se comprometem.

Vim aqui precisamente para vos
confirmar na fé e na esperança do
Evangelho: permanecei firmes e
livres em Cristo – firmes e livres em



Cristo, porque toda a estabilidade em
Cristo nos dá liberdade –, de tal modo
que O espelheis em tudo o que
fizerdes; abraçai com todas as vossas
forças o seguimento de Jesus,
conhecei-O, deixai-vos convocar e
instruir por Ele, procurai-O na
oração e deixai-vos encontrar por Ele
na oração, anunciai-O com a maior
alegria possível.

Peçamos por intercessão da nossa
Mãe, Nossa Senhora da Candelária,
que nos acompanhe no nosso
caminho de discípulos, para que,
colocando a nossa vida em Cristo,
sejamos sempre missionários que
levem a luz e a alegria do Evangelho
a todos os povos.

08 de setembro

Encontro de Oração para a
Reconciliação Nacional

Parque Las Malocas, Villavicencio

• 



Queridos irmãos e irmãs!

Desejava, desde o primeiro dia, que
chegasse este momento do nosso
encontro. Trazeis marcas no vosso
coração e na vossa carne, as marcas
da história viva e recente do vosso
povo, sulcada por acontecimentos
trágicos, mas cheia também de gestos
heroicos de grande humanidade e de
alto valor espiritual de fé e
esperança. Acabamos de ouvi-los.
Venho aqui com respeito e bem
ciente de me encontrar, como
Moisés, pousando os pés numa terra
sagrada (cf. Ex 3, 5). Uma terra
regada com o sangue de milhares de
vítimas inocentes e a dor angustiante
dos seus familiares e conhecidos.
Feridas que custam a cicatrizar e que
nos fazem sofrer a todos, porque
cada ato de violência cometido
contra um ser humano é uma ferida
na carne da humanidade; cada morte
violenta «diminui-nos» como
pessoas.



Estou aqui não tanto para falar, mas
para estar perto de vós e fixar-vos
nos olhos, para vos escutar e abrir o
meu coração ao vosso testemunho de
vida e fé. E, se me permitis, desejaria
também abraçar-vos e, se Deus me
der a graça (porque é uma graça!),
quereria chorar convosco, queria
que rezássemos juntos e nos
perdoássemos – também eu devo
pedir perdão – e que assim, todos
juntos, pudéssemos olhar em frente e
avançar com fé e esperança.

Reunimo-nos aos pés do Crucificado
de Bojayá, que, no dia 2 de maio de
2002, presenciou e sofreu o massacre
de dezenas de pessoas refugiadas na
sua igreja. Esta imagem possui um
forte valor simbólico e espiritual. Ao
fixá-la, contemplamos não só o que
aconteceu naquele dia, mas também
tanto sofrimento, tanta morte, tantas
vidas destroçadas e tanto sangue
derramado na Colômbia nos últimos
decênios. Ver Cristo assim, mutilado



e ferido, interpela-nos. Não tem
braços e o seu corpo já não está
inteiro, mas conserva o seu rosto e,
com ele, olha-nos e ama-nos. Cristo
partido e amputado, para nós, ainda
é «mais Cristo», porque mostra-nos
uma vez mais que Ele veio para
sofrer pelo seu povo e com o seu
povo, e também para nos ensinar
que o ódio não tem a última palavra,
que o amor é mais forte do que a
morte e a violência. Ensina-nos a
transformar o sofrimento em fonte
de vida e ressurreição, para que,
unidos a Ele e com Ele, aprendamos
a força do perdão, a grandeza do
amor.

Obrigado a vós os quatro, nossos
irmãos, que quisestes, em nome de
muitos e muitos outros, compartilhar
o vosso testemunho. Como nos faz
bem – pode parecer egoísmo, mas
não é – como nos faz bem ouvir os
vossos casos, a vossa história!
Deixam-me comovido. São histórias



de sofrimento e amargura, mas
também, e sobretudo, são histórias
de amor e perdão, que nos falam de
vida e esperança, de não deixar que
o ódio, a vingança e a dor se
apoderem do nosso coração.

O oráculo final do Salmo 85 – «O
amor e a fidelidade vão encontrar-se.
Vão beijar-se a justiça e a paz» (v. 11)
– aparece depois da ação de graças e
da súplica onde se pede a Deus:
Renovai-nos! Obrigado, Senhor, pelo
testemunho daqueles que infligiram
dor e pedem perdão; daqueles que
sofreram injustamente e perdoam.
Isto só é possível com a vossa ajuda e
a vossa presença. Isto já é um sinal
enorme de que quereis reconstruir a
paz e a concórdia nesta terra
colombiana.

Pastora Mira, disseste-lo muito bem:
Queres colocar todo o sofrimento, teu
e o de milhares de vítimas, aos pés de
Jesus Crucificado, para que se una ao



d’Ele e, assim, se transforme em 
bênção e capacidade de perdão para
romper o ciclo de violência que
imperou na Colômbia. E tens razão: a
violência gera mais violência, o ódio
gera mais ódio, e a morte mais
morte. Temos de quebrar esta
corrente que aparece como
inelutável, e isto é possível apenas
com o perdão e a reconciliação
concreta. Tu, querida Pastora, e
muitos outros como tu
demonstraram que isto é possível.
Com a ajuda de Cristo, de Cristo vivo
no meio da comunidade, é possível
vencer o ódio, é possível vencer a
morte, é possível começar de novo e
dar vida a uma Colômbia nova.
Obrigado, Pastora! Como é grande o
bem que hoje nos fazes a todos com o
testemunho da tua vida. Foi o
Crucificado de Bojayá que te deu a
força de perdoar e amar, e te ajudou
a ver, na camisa que a tua filha
Sandra Paula deu de prenda ao teu
filho Jorge Aníbal, não só a



recordação das suas mortes, mas
também a esperança de que a paz
triunfe definitivamente na Colômbia.
Obrigado! Obrigado!

Comoveu-nos também o que disse
Luz Dary no seu testemunho: as
feridas do coração são mais
profundas e difíceis de sanar do que
as do corpo. É mesmo assim. E – o
que é mais importante – deste-te
conta que não se pode viver no
rancor, que só o amor liberta e
constrói. E deste modo começaste a
curar também as feridas doutras
vítimas, a reconstruir a sua
dignidade. O facto de saíres de ti
mesma enriqueceu-te, ajudou-te a
olhar em frente, a encontrar paz e
serenidade e também um motivo
para continuar a caminhar.
Agradeço-te a muleta que ofereces.
Embora permaneçam ainda feridas,
permanecem sequelas físicas das
tuas feridas, o teu caminhar
espiritual é desimpedido e firme.



Este caminhar espiritual não tem
necessidade de muletas; e é rápido e
firme, porque pensas nos outros –
obrigado! – e queres ajudá-los. Esta
tua muleta é símbolo doutra muleta
mais importante, de que todos nós
precisamos: o amor e o perdão. Com
o teu amor e o teu perdão, estás a
ajudar muitas pessoas a caminhar na
vida, e a caminhar rapidamente
como tu. Obrigado!

Desejo agradecer também o
eloquente testemunho de Deisy e
Juan Carlos. Fizeram-nos
compreender que no fim de contas,
duma forma ou doutra, todos somos
vítimas, inocentes ou culpados, mas
todos vítimas (dum lado e do outro:
todos vítimas). Todos irmanados
naquela perda de humanidade que a
violência e a morte comportam.
Disse-o claramente Deisy:
compreendeste que tu própria foste
uma vítima e precisavas que te fosse
concedida uma oportunidade.



Quando a pronunciaste, esta palavra
retiniu-me no coração. Começaste a
estudar, e agora trabalhas para
ajudar as vítimas e para que os
jovens não caiam nas malhas da
violência e da droga, que é outra
forma de violência. Há esperança
também para quem fez o mal; nem
tudo está perdido. Foi para isto que
Jesus veio: haver esperança para
quem fez o mal. É verdade que, na
regeneração moral e espiritual dos
verdugos, tem que se cumprir a
justiça. Como disse Deisy, deve-se
contribuir positivamente para sanar
esta sociedade que foi lacerada pela
violência.

É difícil aceitar a mudança daqueles
que fizeram apelo à violência cruel
para promover os seus fins, proteger
tráficos ilícitos e enriquecer-se ou
por acreditar, ilusoriamente, que
estavam a defender a vida dos seus
irmãos. É certamente um desafio
para cada um de nós confiar que



possam dar um passo em frente
aqueles que infligiram sofrimento a
comunidades inteiras e a todo o país.
É claro que, neste campo enorme que
é a Colômbia, ainda há espaço para o
joio... Não nos enganemos! Estai
atentos aos frutos! Cuidai do trigo e
não percais a paz por causa do joio.
O semeador, quando vê desabrochar
o joio no meio do trigo, não tem
reações alarmistas. Encontra o modo
para fazer com que a Palavra se
encarne numa situação concreta e dê
frutos de vida nova, embora
aparentemente sejam imperfeitos ou
defeituosos (cf. Francisco, Exort. ap. 
Evangelii gaudium, 24). Mesmo se
perdurarem conflitos, violência ou
sentimentos de vingança, não
impeçamos que a justiça e a
misericórdia se unam num abraço
que assuma a história de sofrimento
da Colômbia. Curemos aquele
sofrimento e acolhamos todo o ser
humano que cometeu delitos,
reconhece-os, arrepende-se e



compromete-se a reparar,
contribuindo para a construção
duma ordem nova onde brilhem a
justiça e a paz.

Como Juan Carlos deixou vislumbrar
no seu testemunho, em todo este
processo – longo, difícil mas rico de
esperança de reconciliação – é
indispensável também assumir a 
verdade. É um desafio grande, mas
necessário. A verdade é uma
companheira inseparável da justiça e
da misericórdia. Se, por um lado, são
essenciais, as três todas juntas, para
construir a paz, por outro, cada uma
delas impede que as restantes sejam
adulteradas e se transformem em
instrumentos de vingança contra
quem é mais frágil. De facto, a
verdade não deve levar à vingança,
mas antes à reconciliação e ao
perdão. A verdade é contar às
famílias dilaceradas pela dor o que
aconteceu aos seus parentes
desaparecidos. A verdade é confessar



o que aconteceu aos menores
recrutados pelos agentes de
violência. A verdade é reconhecer o
sofrimento das mulheres vítimas de
violência e de abusos.

Por fim queria, como irmão e como
pai, dizer: Colômbia, abre o teu
coração de povo de Deus e deixa-te
reconciliar. Não tenhas medo da
verdade nem da justiça. Queridos
colombianos, não tenhais medo de
pedir e oferecer o perdão. Não
oponhais resistência à reconciliação
que vos faz aproximar uns dos
outros, reencontrar-vos como irmãos
e superar as inimizades. É hora de
sanar feridas, lançar pontes, limar
diferenças. É hora de apagar os
ódios, renunciar às vinganças e
abrir-se à convivência baseada na
justiça, na verdade e na criação
duma autêntica cultura do encontro
fraterno. Oxalá possamos habitar em
harmonia e fraternidade, como o
Senhor quer. Peçamos para ser



construtores de paz; que, onde
houver ódio e ressentimento,
possamos colocar amor e
misericórdia (cf. Oração atribuída a
São Francisco de Assis)!

E todas estas intenções, os
testemunhos ouvidos, as coisas que
trazeis no coração e cada um de vós
conhece, decênios de história de dor
e sofrimento, quero depô-los diante
da imagem do Crucificado, o Cristo
negro de Bojayá:

* * *

Ó Cristo negro de Bojayá,

que nos lembrais a vossa paixão e
morte;

juntamente com os vossos braços e
pés

arrancaram-Vos os vossos filhos

que em Vós procuravam refúgio.



Ó Cristo negro de Bojayá,

que nos olhais com ternura

e com rosto sereno;

que o vosso coração palpite também

para nos acolher no vosso amor.

Ó Cristo negro de Bojayá,

fazei que nos comprometamos

a restaurar o vosso corpo. Que
sejamos

os vossos pés para ir ao encontro

do irmão necessitado;

os vossos braços para abraçar

quem perdeu a sua dignidade;

as vossas mãos para abençoar e
consolar

quem chora na solidão.



Fazei que sejamos testemunhas

do vosso amor e da vossa
misericórdia infinita.

Amém.

*

«Em Deus, reconciliar-se com os
colombianos e com a criação» - 
Homilia do Santo Padre

Esplanada Catama, Villavicencio

O vosso nascimento, Virgem Mãe de
Deus, é a nova aurora que anunciou
a alegria ao mundo inteiro, porque
de Vós nasceu o Sol de Justiça, Cristo,
nosso Deus (cf. Antífona do 
Benedictus). A festa da Natividade de
Maria projeta a sua luz sobre nós,
como se irradia a luz suave do
amanhecer sobre a vasta planície
colombiana, esta paisagem
lindíssima de que Villavicencio é a



porta, bem como na rica diversidade
dos seus povos indígenas.

Maria é o primeiro esplendor que
anuncia o fim da noite e, sobretudo,
a proximidade do dia. O seu
nascimento faz-nos intuir a iniciativa
amorosa, terna e compassiva do
amor com que Deus Se inclina sobre
nós e nos chama para uma aliança
maravilhosa com Ele, que nada e
ninguém poderá romper.

Maria soube ser transparência da luz
de Deus e refletiu os fulgores desta
luz na sua casa, que partilhou com
José e Jesus, e também no seu povo,
na sua nação e na casa comum de
toda a humanidade que é a criação.

No Evangelho, ouvimos a genealogia
de Jesus (cf. Mt 1, 1-17), que não é
uma mera lista de nomes, mas
história viva, história dum povo com
o qual Deus caminhou e, ao fazer-Se
um de nós, quis anunciar que, no seu
sangue, corre a história de justos e



pecadores, que a nossa salvação não
é uma salvação assética, de
laboratório, mas concreta, uma
salvação de vida que caminha. Esta
longa lista diz-nos que somos uma
pequena parte duma longa história e
ajuda-nos a não pretender
protagonismos excessivos, ajuda-nos
a fugir da tentação de
espiritualismos evasivos, a não
abstrair das coordenadas históricas
concretas em que nos cabe viver. E
também integra, na nossa história de
salvação, aquelas páginas mais
obscuras ou tristes, os momentos de
desolação e abandono comparáveis
ao exílio.

A menção das mulheres – nenhuma
das referidas na genealogia pertence
à hierarquia das grandes mulheres
do Antigo Testamento – permite-nos
uma abordagem especial: na
genealogia, são elas que anunciam
que, pelas veias de Jesus, corre
sangue pagão, que recordam



histórias de marginalização e
sujeição. Em comunidades onde
ainda se arrastam estilos patriarcais
e machistas, é bom anunciar que o
Evangelho começa por salientar
mulheres que criaram tendência e
fizeram história.

E, no meio de tudo isto, Jesus, Maria e
José. Maria, com o seu «sim»
generoso, permitiu que Deus
cuidasse desta história. José, homem
justo, não deixou que o orgulho, as
paixões e os ciúmes o lançassem fora
desta luz. Pela forma como aparece
narrado, nós sabemos antes de José
aquilo que aconteceu com Maria, e
ele toma decisões em que se
manifestam as suas qualidades
humanas antes de ser ajudado pelo
anjo e chegar a entender tudo o que
estava a acontecer ao seu redor. A
nobreza do seu coração fá-lo
subordinar à caridade aquilo que
aprendera com a lei; e hoje, neste
mundo onde é patente a violência



psicológica, verbal e física contra a
mulher, José apresenta-se como
figura de homem respeitoso, delicado
que, mesmo não dispondo de todas
as informações, se decide pela honra,
dignidade e vida de Maria. E, na sua
dúvida sobre o melhor a fazer, Deus
ajudou-o a escolher iluminando o seu
discernimento.

Este povo da Colômbia é povo de
Deus; também aqui podemos fazer
genealogias cheias de histórias:
muitas, cheias de amor e de luz;
outras, de conflitos, ofensas,
inclusive de morte... Quantos de vós
poderíeis narrar experiências de
exílio e desolação! Quantas
mulheres, em silêncio, perseveraram
sozinhas, e quantos homens de bem
procuraram pôr de lado amarguras e
rancores, querendo combinar justiça
e bondade! Que havemos de fazer
para deixar entrar a luz? Quais são
os caminhos de reconciliação? Como
Maria, dizer «sim» à história



completa, e não apenas a uma parte;
como José, pôr de lado paixões e
orgulho; como Jesus Cristo, cuidar,
assumir, abraçar esta história,
porque nela vos encontrais vós, todos
os colombianos, nela está aquilo que
somos... e o que Deus pode fazer
conosco se dissermos «sim» à
verdade, à bondade, à reconciliação.
E isto só é possível, se enchermos
com a luz do Evangelho as nossas
histórias de pecado, violência e
conflito.

A reconciliação não é uma palavra
que devemos considerar abstrata; se
assim fosse, traria apenas
esterilidade, traria maior distância.
Reconciliar-se é abrir uma porta a
todas e cada uma das pessoas que
viveram a realidade dramática do
conflito. Quando as vítimas vencem a
tentação compreensível da vingança,
quando vencem esta tentação
compreensível da vingança, tornam-
se nos protagonistas mais credíveis



dos processos de construção da paz.
É preciso que alguns tenham a
coragem de dar o primeiro passo
nesta direção, sem esperar que o
façam os outros. Basta uma pessoa
boa, para que haja esperança. Não
esqueçais isto: basta uma pessoa boa,
para que haja esperança. E cada um
de nós pode ser esta pessoa! Isto não
significa ignorar ou dissimular as
diferenças e os conflitos. Não é
legitimar as injustiças pessoais ou
estruturais. O recurso à reconciliação
concreta não pode servir para se
acomodar em situações de injustiça.
Pelo contrário, como ensinou São
João Paulo II, «é um encontro entre
irmãos dispostos a vencer a tentação
do egoísmo e a renunciar aos
intentos duma pseudo-justiça; é fruto
de sentimentos fortes, nobres e
generosos, que levam a estabelecer
uma convivência fundada sobre o
respeito de cada indivíduo e dos
valores próprios de cada sociedade
civil» (Carta aos Bispos de El



Salvador, 6/VIII/1982). Por isso, a
reconciliação concretiza-se e
consolida-se com a contribuição de
todos, permite construir o futuro e
faz crescer a esperança. Qualquer
esforço de paz sem um compromisso
sincero de reconciliação será sempre
um fracasso.

O texto do Evangelho, que ouvimos,
culmina chamando a Jesus o
Emanuel, que significa Deus conosco.
E como começa, assim termina
Mateus o seu Evangelho: «Eu estarei
sempre convosco até ao fim dos
tempos» (28, 20). Jesus é o Emanuel
que nasce e o Emanuel que nos
acompanha todos os dias, é o Deus
conosco que nasce e o Deus que
caminha conosco até ao fim do
mundo. Esta promessa realiza-se
também na Colômbia: D. Jesús Emilio
Jaramillo Monsalve, Bispo de Arauca,
e o sacerdote Pedro Maria Ramírez
Ramos, mártir de Armero, são sinal
disso, expressão dum povo que quer



sair do pântano da violência e do
rancor.

Neste ambiente maravilhoso, cabe a
nós dizer «sim» à reconciliação
concreta; e, neste «sim», incluamos
também a natureza. Não é por acaso
que, inclusive sobre ela, se tenham
desencadeado as nossas paixões
possessivas, a nossa ânsia de
domínio. Um vosso compatriota
canta-o com primor: «As árvores
estão a chorar, são testemunhas de
tantos anos de violência. O mar
aparece acastanhado, mistura de
sangue com a terra» (Juanes, Minhas
Pedras). A violência que existe no
coração humano, ferido pelo pecado,
manifesta-se também nos sintomas
de doença que notamos no solo, na
água, no ar e nos seres vivos (cf.
Francisco, Carta enc. Laudato si’, 2).
Cabe-nos dizer «sim» como Maria e
cantar com Ela as «maravilhas do
Senhor», porque, como prometeu aos
nossos pais, Ele ajuda todos os povos



e ajuda cada povo, e ajuda a
Colômbia que hoje quer reconciliar-
se e à sua descendência para sempre.

***

[No final da Celebração, o Papa
recordou as vítimas do terremoto no
México e do furacão Irma, convidando
os fiéis à oração]

Agradeço as palavras que D. Oscar
Urbina Ortega, Arcebispo de
Villavicencio, me dirigiu em nome de
todos vós.

Neste momento, desejo manifestar a
minha solidariedade espiritual a
quantos sofrem as consequências do
terremoto desta noite que atingiu o
México, causando mortes e enormes
danos materiais. Asseguro a minha
oração por aqueles que perderam a
vida e pelas suas famílias.

Além disso, acompanho de perto a
evolução do furacão Irma que está



fustigando a área do Caribe,
deixando atrás dele numerosas
vítimas e imensos danos materiais, e
causando também milhares de
desalojados. Trago-os no meu
coração e rezo por eles.

A vós, peço que vos unais comigo
nestas intenções; e, por favor, não
vos esqueçais de rezar por mim.

07 de setembro

«Construtores da paz, promotores
da vida» - Homilia do Santo Padre

Parque Simón Bolívar, Bogotá

O evangelista recorda que a chamada
dos primeiros discípulos teve lugar
nas margens do lago de Genesaré,
onde as pessoas se reuniam para
ouvir uma voz capaz de as orientar e
iluminar; e é também o lugar onde os
pescadores concluem a sua jornada
fatigante, durante a qual buscam o
sustento para levar uma vida sem

• 



penúrias, uma vida digna e feliz. É a
única vez, em todo o evangelho de
Lucas, que Jesus prega junto do
chamado mar da Galileia. No mar
aberto, confundem-se a esperada
fecundidade do trabalho com a
frustração pela inutilidade dos
esforços vãos. E, segundo uma antiga
interpretação cristã, o mar também
representa a vastidão onde convivem
todos os povos. Finalmente, pela sua
agitação e obscuridade, evoca tudo
aquilo que ameaça a existência
humana e que tem o poder de a
destruir.

Usamos expressões semelhantes para
definir multidões: uma maré
humana, um mar de gente. Naquele
dia, Jesus tem atrás d’Ele o mar e, à
sua frente, uma multidão que O
seguiu ao ver como Ele Se comove
perante o sofrimento humano... e as
suas palavras justas, profundas,
seguras. Todos vêm ouvi-Lo; a
Palavra de Jesus tem algo de especial



que não deixa ninguém indiferente.
A sua Palavra tem o poder de
converter os corações, mudar planos
e projetos. É uma Palavra
corroborada pela ação, não são
conclusões redigidas no escritório,
expressões frias e distantes do
sofrimento das pessoas; por isso, é
uma Palavra que serve tanto para a
segurança da margem como para a
fragilidade do mar.

Esta querida cidade, Bogotá, e este
belo país, a Colômbia, têm muito
destes cenários humanos
apresentados pelo Evangelho. Aqui
vivem multidões que anseiam por
uma palavra de vida, que ilumine
com a sua luz todos os esforços e
mostre o sentido e a beleza da
existência humana. Estas multidões
de homens e mulheres, crianças e
idosos habitam uma terra de
fertilidade inimaginável, que poderia
dar frutos para todos. Mas também
aqui, como noutras partes do mundo,



há densas trevas que ameaçam e
destroem a vida: as trevas da
injustiça e da desigualdade social; as
trevas corruptoras dos interesses
pessoais ou de grupo, que
consomem, egoísta e
desaforadamente, o que se destina
para o bem-estar de todos; as trevas
da falta de respeito pela vida
humana que diariamente ceifa a
existência de tantos inocentes, cujo
sangue brada ao céu; as trevas da
sede de vingança e do ódio que
mancha com sangue humano as
mãos de quem faz justiça por sua
conta; as trevas de quem se torna
insensível ao sofrimento de tantas
vítimas. Todas estas trevas, as dissipa
e destrói Jesus com o seu mandato na
barca de Pedro: «Faz-te ao largo» (Lc
5, 4).

Nós podemos enredar-nos em
discussões intermináveis, somar
tentativas fracassadas e fazer um
elenco de esforços que acabaram em



nada; mas, como Pedro, sabemos o
que significa a experiência de
trabalhar sem resultado algum. Esta
nação também sabe disso, quando
nos inícios, durante um período de
seis anos, teve dezesseis Presidentes
e pagou caro as suas divisões (a
«pátria boba», pátria tonta); também
a Igreja na Colômbia sabe de
trabalhos pastorais vãos e
infrutuosos..., mas, como Pedro,
também somos capazes de confiar no
Mestre, cuja Palavra suscita
fecundidade mesmo onde a
inospitalidade das trevas humanas
torna infrutíferos muitos esforços e
fadigas. Pedro é o homem que
acolhe, decidido, o convite de Jesus,
que deixa tudo e O segue para se
transformar num novo pescador,
cuja missão é levar os seus irmãos ao
Reino de Deus, onde a vida se torna
plena e feliz.

Mas o mandato de lançar as redes
não é dirigido apenas a Simão Pedro;



a ele, coube-lhe fazer-se ao largo,
como aqueles que na vossa pátria
foram os primeiros a ver o que era
mais urgente fazer, aqueles que
tomaram iniciativas de paz, de vida.
Lançar as redes implica
responsabilidade. Em Bogotá e na
Colômbia, peregrina uma
comunidade imensa, que é chamada
a tornar-se uma rede vigorosa que
congregue a todos na unidade,
trabalhando na defesa e cuidado da
vida humana, particularmente
quando é mais frágil e vulnerável: no
seio materno, na infância, na velhice,
nas condições de invalidez, e nas
situações de marginalização social.
Também as multidões que vivem em
Bogotá e na Colômbia podem tornar-
se verdadeiras comunidades vivas,
justas e fraternas, se escutarem e
acolherem a Palavra de Deus. Nestas
multidões evangelizadas, hão de
surgir muitos homens e mulheres
tornados discípulos que, com um
coração verdadeiramente livre,



sigam a Jesus; homens e mulheres
capazes de amar a vida em todas as
suas fases, de a respeitar e promover.

E, como fizeram os apóstolos, é
necessário chamar uns pelos outros,
fazermos sinais como os pescadores,
voltar a considerar-nos irmãos,
companheiros de estrada, sócios
desta empresa comum que é a pátria.
Bogotá e a Colômbia são
simultaneamente margem, lago, mar
aberto, cidade por onde Jesus passou
e passa para oferecer a sua presença
e a sua palavra fecunda, para nos
fazer sair das trevas e conduzir-nos
para a luz e a vida. Chamar os outros,
chamar a todos para que ninguém
seja deixado ao arbítrio das
tempestades; fazer entrar na barca
todas as famílias – estas são
santuários da vida; colocar o bem
comum acima dos interesses
mesquinhos ou particulares, ocupar-
se dos mais frágeis promovendo os
seus direitos.



Pedro experimenta a sua pequenez,
experimenta a grandeza da Palavra e
da ação de Jesus; Pedro sabe das suas
fraquezas, das suas hesitações...,
como o sabemos nós também, como
o sabe a história de violência e
divisão do vosso povo que nem
sempre nos encontrou disponíveis
para compartilhar a barca, as
tempestades, os infortúnios. Mas
Jesus, como a Simão, convida-nos a
fazer-nos ao largo, impele-nos a
compartilhar o risco (não tenhais
medo de arriscar juntos!), convida-
nos a deixar os nossos egoísmos e a
segui-Lo; convida-nos a perder
medos que não vêm de Deus, os
temores que nos paralisam e atrasam
a urgência de ser construtores da paz,
promotores da vida.

«Fazei-vos ao largo»: disse Jesus. E os
discípulos fizeram sinais aos outros
para se reunirem todos na barca.
Possa acontecer o mesmo a este
povo!



*

Encontro com o Comitê Diretivo do
CELAM - Discurso do Santo Padre

Nunciatura Apostólica (Bogotá)

Queridos irmãos!

Obrigado por este encontro e pelas
calorosas palavras de boas-vindas do
Presidente da Conferência do
Episcopado Latino-Americano. Se o
programa da viagem não fosse tão
denso, teria preferido encontrar-vos
na sede do CELAM. Agradeço-vos a
delicadeza de estardes aqui neste
momento.

Agradeço o esforço que fazeis para
transformar esta Conferência
Episcopal Continental numa casa ao
serviço da comunhão e da missão da
Igreja na América Latina; num
centro propulsor da consciência de
discípulos e missionários; num ponto
de referência vital para a



compreensão e aprofundamento da 
catolicidade latino-americana,
delineada gradualmente por este
organismo de comunhão durante
decênios de serviço. E considero
propícia a ocasião para encorajar os
recentes esforços tendentes a
expressar esta solicitude colegial por
meio do Fundo de Solidariedade da
Igreja Latino-Americana.

Há quatro anos, no Rio de
Janeiro,tive a oportunidade de vos
falar sobre a herança pastoral de
Aparecida, último evento sinodal da
Igreja da América Latina e do Caribe.
Então destacara a necessidade
permanente de aprender com o seu
método, baseado essencialmente na
participação das Igrejas locais e em
sintonia com os peregrinos que
caminham em busca do rosto
humilde de Deus, que quis
manifestar-Se na Virgem pescada nas
águas; método que se prolonga na 
missão continental que pretende ser,

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2013/outside/documents/papa-francesco-gmg-rio-de-janeiro-2013.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130728_gmg-celam-rio.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130728_gmg-celam-rio.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2013/july/documents/papa-francesco_20130728_gmg-celam-rio.html


não a soma de iniciativas
programáticas que enchem as
agendas e também desperdiçam
preciosas energias, mas o esforço por
colocar a missão de Jesus no coração
da própria Igreja, transformando-a
em critério para medir a eficácia das
estruturas, os resultados do trabalho,
a fecundidade dos seus ministros e a
alegria que são capazes de suscitar.
Porque, sem alegria, não se atrai
ninguém.

Detive-me então nas tentações, ainda
presentes, da ideologização da
mensagem evangélica, do
funcionalismo eclesial e do
clericalismo, porque em jogo está
sempre a salvação que Cristo nos
traz. Esta deve chegar ao coração do
homem com a força de interpelar a
sua liberdade, convidando-o a um
êxodo permanente da sua
autorreferencialidade para a
comunhão com Deus e com os
irmãos.



Deus, quando fala ao homem em
Jesus, não o faz com um apelo vago
como a um estranho, nem com uma
convocação impessoal como faria um
notário, nem mesmo com uma
declaração de preceitos para cumprir
como faz qualquer funcionário do
sagrado. Deus fala com a voz
inconfundível do Pai que se dirige ao
filho, e respeita o seu mistério pois
foi Ele que o formou com as suas
próprias mãos e destinou à
plenitude. O nosso maior desafio
como Igreja é falar ao homem como
porta-voz desta intimidade de Deus,
que o considera um filho, mesmo
quando este renega tal paternidade,
porque, para Ele, somos sempre
filhos reencontrados.

Por isso, não se pode reduzir o
Evangelho a um programa ao serviço
de um gnosticismo na moda, a um
projeto de promoção social nem a
uma visão da Igreja como burocracia
que se autopromove; e a Igreja



também não pode ser reduzida a
uma organização dirigida, com
modernos critérios empresariais, por
uma casta clerical.

A Igreja é a comunidade dos
discípulos de Jesus; a Igreja é
Mistério e Povo (cf. Lumen gentium,
5; 9), ou melhor dito: nela realiza-se o
Mistério através do Povo de Deus.

Por isso, insisti sobre o discipulado
missionário como uma chamada
divina para este tempo de hoje,
complexo e carregado de tensões, um
permanente sair com Jesus para
conhecer como e onde vive o Mestre.
E, ao mesmo tempo que saímos na
sua companhia, conhecemos a
vontade do Pai, que sempre nos
ouve. Só uma Igreja Esposa, Mãe,
Serva, que renunciou à pretensão de
controlar o que não é obra sua mas
de Deus, pode permanecer com Jesus,
mesmo quando o seu ninho e refúgio
é a cruz.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html


Proximidade e encontro são os
instrumentos de Deus, que, em
Cristo, Se aproximou e sempre nos
encontrou. O mistério da Igreja é
realizar-se como sacramento desta
proximidade divina e como lugar
permanente deste encontro. Daqui a
necessidade da proximidade do
Bispo a Deus, porque n’Ele está a
fonte da liberdade e da força do
coração do Pastor, bem como da
proximidade ao Povo santo que lhe
foi confiado. Nesta proximidade, a
alma do apóstolo aprende a tornar
palpável a paixão de Deus pelos seus
filhos.

Aparecida é um tesouro, cuja
descoberta ainda está incompleta.
Tenho certeza de que cada um de vós
descobre quanto a sua riqueza se
enraizou nas Igrejas que trazeis no
coração. Como os primeiros
discípulos enviados por Jesus no seu
projeto missionário, também nós



podemos contar com entusiasmo 
tudo o que fizemos (cf. Mc 6, 30).

Mas é necessário estar atentos. As
realidades indispensáveis da vida
humana e da Igreja não são jamais
um monumento, mas um patrimônio
vivo. É muito mais cômodo
transformá-las em recordações, de
que se celebram os aniversários: 50
anos de Medellín, 20 de Ecclesia in
America, 10 de Aparecida! Trata-se,
porém, de algo diverso: salvaguardar
e fazer fluir a riqueza desse
patrimônio (pater munus) constituem
o munus da nossa paternidade
episcopal para com a Igreja do nosso
Continente.

Bem sabeis que a renovada
consciência, de que no início de tudo
está sempre o encontro com Cristo
vivo, exige que os discípulos cultivem
a familiaridade com Ele; caso
contrário, ofusca-se o rosto do
Senhor, a missão perde força,

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_22011999_ecclesia-in-america.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_22011999_ecclesia-in-america.html


retrocede a conversão pastoral.
Assim, rezar e cultivar o
relacionamento com Ele é a atividade
mais improrrogável da nossa missão
pastoral.

Aos seus discípulos, entusiasmados
com a missão cumprida, Jesus dizia:
«Vinde, retiremo-nos para um lugar
deserto» (Mc 6, 31). Nós precisamos
ainda mais deste estar a sós com o
Senhor, para reencontrar o coração
da missão da Igreja na América
Latina, nas circunstâncias atuais. Há
tanta dispersão interior e também
exterior! Os numerosos eventos, a
fragmentação da realidade, a
instantaneidade e a velocidade do
presente poderiam fazer-nos cair na
dispersão e no vazio. Reencontrar a
unidade é um imperativo.

Onde se encontra a unidade? Sempre
em Jesus. O que torna permanente a
missão não é o entusiasmo que
inflama o coração generoso do



missionário, embora sempre
necessário; mas sim a companhia de
Jesus por meio do seu Espírito. Se em
missão não sairmos com Ele,
rapidamente perderemos o caminho,
arriscando-nos a confundir as nossas
vãs necessidades com a sua causa. Se
a razão do nosso caminhar não é Ele,
será fácil desanimar no meio da
fadiga do caminho, perante a
resistência dos destinatários da
missão, face aos cenários mutáveis
das circunstâncias que marcam a
história, ou pelo cansaço dos pés
devido ao desgaste insidioso causado
pelo inimigo.

Não faz parte da missão ceder ao
desânimo, quando porventura,
passado o entusiasmo do início,
chega o momento em que tocar a
carne de Cristo se torna muito duro.
Numa situação como esta, Jesus não
acalenta os nossos medos. E, como
sabemos muito bem que não há mais
ninguém para quem possamos ir



porque só Ele tem palavras de vida
eterna (cf. Jo 6, 68),
consequentemente é necessário
aprofundar a nossa vocação.

Concretamente, que significa sair
com Jesus em missão, hoje, na
América Latina? O advérbio
«concretamente» não é um detalhe
de estilo, mas pertence ao núcleo da
pergunta. O Evangelho é sempre
concreto, nunca um exercício de
estéreis especulações. Conhecemos
bem a tentação frequente de perder-
se em bizantinismos dos «doutores
da lei», de saber até aonde se pode ir
sem perder o controle do próprio
território demarcado ou do suposto
poder que os limites garantem.

Muito se falou sobre a Igreja em
estado permanente de missão. Sair,
partir com Jesus é a condição desta
realidade. Sair, sim; mas com Jesus.
O Evangelho fala de Jesus que, tendo
saído do Pai, percorre, com os seus,



os campos e as povoações da Galileia.
Não é inútil este percurso do Senhor.
Enquanto caminha, encontra;
quando encontra, aproxima-Se;
quando Se aproxima, fala; quando
fala, toca com o seu poder; quando
toca, cura e salva. Levar ao Pai
aqueles que encontra é o objetivo do
seu permanente sair, sobre o qual
devemos refletir continuamente e
fazer um exame de consciência. A
Igreja deve reapropriar-se dos
verbos que o Verbo de Deus conjuga
na sua missão divina. Sair para
encontrar, sem passar ao largo;
reclinar-se sem desleixo; tocar sem
medo. Trata-se de ir dia após dia
trabalhar no campo, lá onde vive o
Povo de Deus que vos foi confiado.
Não é lícito deixar-nos paralisar pelo
ar condicionado dos escritórios, pelas
estatísticas e pelas estratégias
abstratas. É necessário dirigir-se à
pessoa na sua situação concreta; não
podemos afastar o olhar dela. A



missão realiza-se sempre num corpo
a corpo.

Uma Igreja capaz de ser
sacramento de unidade

Vê-se tanta dispersão ao nosso redor!
E não me refiro apenas à rica
diversidade que sempre caracterizou
o Continente, mas às dinâmicas de
desagregação. É preciso ter cuidado
para não ficar preso nestas
armadilhas. A Igreja não está na
América Latina como se tivesse as
malas na mão, pronta a partir depois
de a ter saqueado, como muitos
fizeram ao longo do tempo. Aqueles
que assim se comportam, olham com
um sentido de superioridade e
desprezo para o seu rosto mestiço;
pretendem colonizar a sua alma com
as mesmas fórmulas, falidas e
recicladas, sobre a visão do homem e
da vida, repetem receitas iguais
matando o paciente enquanto
enriquecem os médicos que os



mandam; ignoram as razões
profundas que habitam no coração
do seu povo e que o tornam forte
precisamente nos seus sonhos, nos
seus mitos, apesar dos numerosos
desencantos e falimentos;
manipulam politicamente e
atraiçoam as suas esperanças,
deixando atrás de si terra queimada
e o terreno pronto para o eterno
retorno do mesmo, ainda que se
reapresente com novas vestes.
Homens e utopias fortes prometeram
soluções mágicas, respostas
instantâneas, efeitos imediatos. A
Igreja, sem pretensões humanas,
respeitosa do rosto multiforme do
Continente – que considera, não uma
desvantagem, mas uma riqueza
perene – deve continuar
humildemente a prestar o seu
serviço ao verdadeiro bem do
homem latino-americano. Deve
trabalhar incansavelmente por
construir pontes, abater muros,
integrar a diversidade, promover a



cultura do encontro e do diálogo,
educar para o perdão e a
reconciliação, para o sentido de
justiça, a rejeição da violência e a
coragem da paz. Nenhuma
construção duradoura na América
Latina pode prescindir desta base
invisível, mas essencial.

A Igreja conhece, como poucos,
aquela unidade sapiencial que
antecede toda e qualquer realidade
na América Latina. Convive
diariamente com aquele patrimônio
moral sobre o qual se baseia o
edifício existencial do Continente.
Estou certo de que, ao mesmo tempo
que vos digo isto, à vossa mente já
veio o nome a dar a esta realidade.
Com ela, devemos dialogar
continuamente. Não podemos perder
o contacto com este substrato moral,
com este humus vital que habita no
coração do nosso povo; nele se
percebe a mistura quase indistinta
mas ao mesmo tempo eloquente do



seu rosto mestiço: não apenas
indígena, nem hispânico, nem
lusitano nem afro-americano, mas
mestiço, latino-americano!

Guadalupe e Aparecida são
manifestações programáticas desta
criatividade divina. Bem sabemos
que isto faz parte do fundamento
sobre o qual se apoia a religiosidade
popular do nosso povo; faz parte da
sua singularidade antropológica; é
um dom com que Deus Se quis dar a
conhecer ao nosso povo. As páginas
mais luminosas da história da nossa
Igreja foram escritas precisamente
quando soubemos nutrir-nos desta
riqueza, falar a este recôndito
coração que palpita salvaguardando,
como um pequeno tição aceso sob as
cinzas aparentes, o sentido de Deus e
da sua transcendência, a sacralidade
da vida, o respeito pela criação, os
laços de solidariedade, a alegria de
viver, a capacidade de ser felizes sem
condições.



Para falar a esta alma que é
profunda, para falar à América
Latina profunda, a única estrada que
resta à Igreja é aprender
continuamente com Jesus. O
Evangelho diz que Ele falava só em
parábolas (cf. Mc 4, 34). Imagens que
co-envolvem e tornam participantes,
que transformam os ouvintes da sua
Palavra em personagens das suas
narrações divinas. O santo Povo fiel
de Deus na América Latina não
compreende outra linguagem sobre
Ele. Somos convidados a ir em
missão não com conceitos frios que
se contentam com o possível, mas
com imagens que continuamente
multiplicam e desenvolvem as suas
forças no coração do homem,
transformando-o em grão semeado
em terreno bom, em fermento que
aumenta a capacidade de fazer pão
da massa, em semente que esconde a
força da árvore fecunda.



Uma Igreja capaz de ser
sacramento de esperança

Muitos se lamentam duma certa falta
de esperança na América Latina de
hoje. A nós, não é permitido ser
lamurientos, porque a esperança que
temos vem do Alto. Além disso,
sabemos bem que o coração latino-
americano foi treinado para a
esperança. Como dizia um cantor e
compositor brasileiro, «a esperança é
equilibrista; dança na corda bamba de
sombrinha» (cf. João Bosco, O Bêbado
e a Equilibrista). Quando se pensava
que tinha acabado, eis que ressurge
onde menos a esperávamos. O nosso
povo aprendeu que nenhuma
deceção é capaz de o vencer. Segue
Cristo flagelado e manso, sabe
aguardar que se faça dia e
permanecer na esperança da sua
vitória, porque, no fundo, está ciente
de não pertencer totalmente a este
mundo.



Não há dúvida que a Igreja, nestas
terras, é de modo particular um
sacramento de esperança, mas é
necessário vigiar sobre a
concretização desta esperança.
Quanto mais transcendente, tanto
mais deve transformar o rosto
imanente daqueles que a possuem.
Peço-vos que vigieis sobre a
concretização da esperança e permiti
que vos lembre alguns dos seus
rostos já visíveis nesta Igreja latino-
americana.

A esperança na América Latina
tem um rosto jovem

Fala-se frequentemente dos jovens
(proclamam-se estatísticas sobre o
Continente do futuro); alguns
referem notícias sobre a sua alegada
decadência e quanto estejam
adormecidos, outros aproveitam-se
do seu poder de consumir, e não falta
quem lhes proponha o papel de
peões do tráfico da droga e da



violência. Não vos deixeis capturar
por tais caricaturas sobre os jovens.
Fixai-os nos olhos e procurai neles a
coragem da esperança. Não é
verdade que estão prontos a repetir o
passado. Abri-lhes espaços concretos
nas Igrejas particulares que vos estão
confiadas, investi tempo e recursos
na sua formação. Proponde
programas educacionais incisivos e
objetivos a realizar, pedindo-lhes –
como os pais pedem aos filhos – que
ponham em ato as suas
potencialidades e educando o seu
coração para a alegria da
profundidade, não da
superficialidade. Não vos contenteis
com retóricas ou opções escritas nos
planos pastorais mas jamais postas
em prática.

Escolhi o Panamá, o istmo deste
Continente, para a Jornada Mundial
da Juventude de ‘19, que será
celebrada seguindo o exemplo da
Virgem que proclama: «Eis aqui a



serva» e «faça-se em mim» (Lc 1, 38).
Tenho a certeza de que, em cada
jovem, se esconde um «istmo»; no
coração de todos os nossos moços e
moças, há um pedaço estreito e
comprido de terreno que se pode
percorrer para os levar rumo a um
futuro que só Deus conhece e a Ele
pertence. Cabe a nós apresentar-lhes
grandes propostas, para despertar
neles a coragem de arriscar
juntamente com Deus e se tornar
disponíveis como a Virgem Maria.

A esperança na América Latina
tem um rosto feminino

Não há necessidade de me alongar
sobre o papel da mulher no nosso
Continente e na nossa Igreja. Dos
seus lábios, aprendemos a fé; quase
com o leite do seu seio, adquirimos
os traços da nossa alma mestiça e a
imunidade contra qualquer
desespero. Penso nas mães indígenas
ou morenas, penso nas mulheres das



cidades com o seu triplo turno de
trabalho, penso nas avós catequistas,
penso nas consagradas e nas artesãs
tão discretas do bem. Sem as
mulheres, a Igreja do Continente
perderia a força de renascer
continuamente. São as mulheres que,
com meticulosa paciência, acendem e
reacendem a chama da fé. É uma
séria obrigação compreender,
respeitar, valorizar e promover a
força eclesial e social do que as
mulheres fazem. Acompanharam
Jesus missionário; não se retiraram
do pé da cruz; na solidão, esperaram
que a noite da morte devolvesse o
Senhor da vida; inundaram o mundo
com o anúncio da sua presença
ressuscitada. Se quisermos uma fase
nova e vital da fé neste Continente,
não a obteremos sem as mulheres.
Por favor, não as reduzamos a servas
do nosso clericalismo recalcitrante;
mas sejam, ao invés, protagonistas
na Igreja latino-americana: no seu
sair com Jesus, no seu perseverar,



mesmo no meio do sofrimento do seu
povo; no seu agarrar-se à esperança
que vence a morte; na sua maneira
jubilosa de anunciar ao mundo que
Cristo está vivo, e ressuscitou.

A esperança na América Latina
passa através do coração, da
mente e dos braços dos leigos

Gostaria de repetir o que disse
recentemente à Pontifícia Comissão
para a América Latina. É
indispensável superar o clericalismo
que torna infantis os christifideles
laici e empobrece a identidade dos
ministros ordenados.

Embora se tenha feito um notável
esforço e tenham sido dados alguns
passos, os grandes desafios do
Continente permanecem sobre a
mesa e continuam à espera da
realização serena, responsável,
competente, clarividente, articulada
e consciente dum laicado cristão, que
esteja disposto a contribuir, como



crente, nos processos dum
desenvolvimento humano autêntico,
na consolidação da democracia
política e social, na superação
estrutural da pobreza endêmica, na
construção duma prosperidade
inclusiva fundada em reformas
duradouras e capazes de tutelar o
bem social, na superação das
desigualdades e na salvaguarda da
estabilidade, no delineamento de
modelos de desenvolvimento
econômico sustentável que respeitem
a natureza e o verdadeiro futuro do
homem – que não passa pro um
consumismo ilimitado – e também na
rejeição da violência e na defesa da
paz.

Mais ainda: neste sentido, a
esperança deve sempre fixar o
mundo com os olhos dos pobres e a
partir da situação dos pobres. Ela é
pobre como o grão de trigo que
morre (cf. Jo 12, 24), mas tem a força
de promover os planos de Deus.



Com frequência, a riqueza
autossuficiente priva a mente
humana da capacidade de ver tanto a
realidade do deserto como os oásis lá
escondidos. Propõe respostas de
manual e repete certezas de «talk-
show»; balbucia a projeção de si
mesma, vazia, sem aderir
minimamente à realidade. Tenho a
certeza de que, neste momento difícil
e confuso mas provisório que
vivemos, as soluções para os
problemas complexos que nos
desafiam nascem da simplicidade
cristã que se esconde aos poderosos e
manifesta aos humildes: a pureza da
fé no Ressuscitado, o calor da
comunhão com Ele, a fraternidade, a
generosidade e a solidariedade
concreta que brotam também da
amizade com Ele.

E gostaria de resumir tudo isto numa
frase que vos deixo como síntese,
síntese e recordação deste encontro: 
se queremos servir, como CELAM, a



nossa América Latina, temos de o
fazer com paixão. Hoje faz falta
paixão. Pôr o coração em tudo o que
fazemos, paixão do jovem
enamorado e do idoso sábio, paixão
que transforma as ideias em utopias
viáveis, paixão no trabalho das
nossas mãos, paixão que nos
transforma em incessantes
peregrinos pelas nossas Igrejas como
– deixai lembrá-lo – São Toríbio de
Mogrovejo, que não se instalou na
sua sede: de 24 anos de episcopado,
18 passou-os nas pequenas
povoações da sua diocese. Por favor,
irmãos, peço-vos paixão, paixão
evangelizadora.

À proteção da Virgem, invocada com
os nomes de Guadalupe e Aparecida,
vos confio – vós, irmãos Bispos do
CELAM, as Igrejas locais que
representais e todo o povo da
América Latina e do Caribe – com a
serena certeza de que Deus, que
falou a este Continente com o rosto



mestiço e moreno da sua Mãe, não
deixará de fazer resplandecer a sua
luz benigna na vida de todos.
Obrigado!

*

Encontro com os bispos da
Colômbia - Discurso do Santo
Padre

Salão do Palácio Cardinalício
(Bogotá)

A paz esteja convosco!

Assim o Ressuscitado saudou o seu
pequeno rebanho depois de ter
vencido a morte; permiti que vos
saúde do mesmo modo, no início da
minha viagem.

Agradeço as palavras de boas-vindas.
Estou feliz porque os primeiros
passos que dou neste país me levam
a encontrar-vos, Bispos da Colômbia,
e, em vós, abraçar toda a Igreja



colombiana e estreitar o vosso povo
ao meu coração de Sucessor de
Pedro. Agradeço-vos imenso pelo
vosso ministério episcopal, pedindo-
vos para continuardes a exercê-lo
com renovada generosidade. Dirijo
uma saudação particular aos Bispos
eméritos, encorajando-os a
continuarem a apoiar, com a oração
e a presença discreta, a Esposa de
Cristo à qual generosamente se
entregaram.

Venho anunciar Cristo e, em seu
nome, realizar um caminho de paz e
reconciliação. Cristo é a nossa paz!
Reconciliou-nos com Deus e entre
nós!

Estou convencido de que a Colômbia
possui algo de original, algo muito
original, que chama fortemente a
atenção: nunca foi uma meta
completamente realizada, um
destino completamente alcançado,
nem um tesouro totalmente



possuído. A sua riqueza humana, os
seus abundantes recursos naturais, a
sua cultura, a sua luminosa síntese
cristã, o patrimônio da sua fé e a
memória dos seus evangelizadores, a
alegria espontânea e sem reservas do
seu povo, o sorriso impagável da sua
juventude, a sua original fidelidade
ao Evangelho de Cristo e à sua Igreja
e sobretudo a sua coragem indômita
de resistir à morte, não só anunciada,
mas muitas vezes semeada. E tudo
isto se subtrai como a púdica flor da
mimosa no jardim – digamos que se
esconde – àqueles que se apresentam
como forasteiros ávidos de a
subjugar, ao passo que se oferece
generosamente a quem toca o seu
coração com a mansidão do
peregrino. A Colômbia é assim.

Por isso, como peregrino, me dirijo à
vossa Igreja. Sou vosso irmão,
desejoso de partilhar Cristo
ressuscitado, para Quem nenhum
muro é eterno, nenhum medo é



indestrutível, nenhuma chaga –
nenhuma chaga – é incurável.

Não sou o primeiro Papa que vos fala
aqui na vossa casa. Dois dos meus
maiores Predecessores foram
hóspedes aqui: o Beato Paulo VI, que 
veio pouco depois da conclusão do 
Concílio Vaticano II para encorajar a
realização colegial do mistério da
Igreja na América Latina; e São João
Paulo II, na sua memorável visita
apostólica de ‘86. As palavras de
ambos constituem um recurso
permanente: as indicações que
delinearam e a síntese maravilhosa
que ofereceram sobre o nosso
ministério episcopal constituem um
patrimônio a preservar. Não estão
antiquadas. Aquilo que eu vos disser,
gostaria que fosse recebido em
continuidade com o que eles
ensinaram.

Guardiões e sacramento do
primeiro passo

https://w2.vatican.va/content/vatican/pt/holy-father/paolo-vi.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/pt/travels/documents/bogota.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_po.htm
https://w2.vatican.va/content/vatican/pt/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://w2.vatican.va/content/vatican/pt/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/travels/1986/travels/documents/trav_colombia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/travels/1986/travels/documents/trav_colombia.html


«Dar o primeiro passo» é o lema da
minha visita e constitui também a
minha primeira mensagem para vós.
Bem sabeis que Deus é o Senhor do
primeiro passo. Ele sempre nos
antecede. Toda a Sagrada Escritura
fala de Deus como exiliado de Si
mesmo por amor. Foi assim quando
só havia trevas, caos e, saindo de Si
mesmo, fez com que tudo viesse à
existência (cf. Gn 1, 1 – 2, 4); foi assim
quando Ele, ao passear no jardim das
origens, Se deu conta da nudez da
sua criatura (cf. Gn 3, 8-9); foi assim
quando Ele, peregrino, parou na
tenda de Abraão, deixando-lhe a
promessa duma inesperada
fecundidade (cf. Gn 18, 1-10); foi
assim quando Se apresentou a
Moisés fascinando-o, a ele que não
tinha outro horizonte além de
pastorear as ovelhas do seu sogro (cf.
Ex 3, 1-2); foi assim quando não
desviou o olhar da sua amada
Jerusalém, mesmo se ela se prostituía
no caminho da infidelidade (cf. Ez16,



15); foi assim quando emigrou com a
sua glória para o meio do seu povo
exilado na escravidão (cf. Ez 10,
18-19).

E, na plenitude do tempo, quis
revelar-nos o primeiro passo, o nome
do primeiro passo, do seu primeiro
passo. Chama-se Jesus e é um passo
irreversível. Provém da liberdade de
um amor que precede tudo. Porque o
Filho, Ele mesmo, é expressão viva
desse amor. Aqueles que O
reconhecem e acolhem, recebem em
herança o dom de ser introduzidos
na liberdade de poderem realizar,
sempre n’Ele, esse primeiro passo,
não têm medo de se perder se saem
de si mesmos, porque possuem a
garantia do amor que deriva do
primeiro passo de Deus, uma bússola
que não os deixa perder-se.

Por isso guardai, com santo temor e
emoção, aquele primeiro passo de
Deus rumo a vós e, pelo vosso



ministério, rumo ao povo que vos
está confiado, na certeza de vós
serdes sacramento vivo daquela
liberdade divina que não tem medo
de sair de si mesma por amor, que
não teme empobrecer quando se dá,
que não precisa de outra força além
do amor.

Deus precede-nos: somos ramos, não
somos a videira. Portanto, não
silencieis a voz d’Aquele que vos
chamou, nem vos iludais de que
sejam a soma das vossas pobres
virtudes – as vossas – ou os elogios
dos poderosos de turno que
asseguram o resultado da missão que
Deus vos confiou. Ao contrário,
mendigai, mendigai na oração
quando não puderdes dar nem dar-
vos, para terdes algo a oferecer
àqueles que constantemente se
aproximam do vosso coração de
Pastores. A oração na vida do Bispo é
a seiva vital que passa através da
videira, sem a qual o ramo murcha



tornando-se infrutífero. Por isso,
lutai com Deus – e mais ainda na
noite da sua ausência – até que Ele
vos abençoe (cf. Gn 32, 25-27). As
feridas desta batalha diária e
prioritária na oração serão fonte de
cura para vós; sereis feridos por Deus
para vos tornardes capazes de curar.

Tornar visível a vossa identidade de
sacramento do primeiro passo de
Deus

Na verdade, tornar palpável a
identidade de sacramento do
primeiro passo de Deus exigirá um
êxodo interior contínuo. «De facto
não há convite para amar mais eficaz
do que ser os primeiros a
amar» (Santo Agostinho, De
catechizandis rudibus, I, 4.7, 26: 
PL40), pelo que nenhum campo da
missão episcopal pode prescindir
desta liberdade de realizar o
primeiro passo. A condição que torna
possível o exercício do ministério



apostólico é a prontidão em nos
aproximarmos de Jesus, deixando
para trás «o que fomos, para
podermos ser o que não
éramos» (Idem, Enarratio in Psalmos,
121, 12: PL 36).

Recomendo-vos que vigieis,
individual e colegialmente, dóceis ao
Espírito Santo, sobre este ponto de
partida permanente. Sem este
núcleo, definham os traços do Mestre
no rosto dos discípulos, a missão
bloqueia-se e diminui a conversão
pastoral, que mais não é do que dar
resposta à urgência do anúncio do
Evangelho da alegria hoje, amanhã e
no dia seguinte (cf. Lc 13, 33),
solicitude que devorou o coração de
Jesus, deixando-O sem ninho nem
abrigo, entregue unicamente à
realização até ao fim da vontade do
Pai (Lc 9, 58.62). Que outro futuro
podemos perseguir? A que outra
dignidade podemos aspirar?



Não vos meçais com o metro
daqueles que quereriam que fósseis
apenas uma casta de funcionários
submetidos à ditadura do presente.
Ao contrário, mantende o olhar
sempre fixo na eternidade d’Aquele
que vos escolheu, prontos a receber o
julgamento decisivo dos seus lábios,
que é aquele que vale.

Na complexidade do rosto desta
Igreja colombiana, é muito
importante preservar a
singularidade das suas diferentes e
legítimas forças, as sensibilidades
pastorais, as peculiaridades
regionais, as memórias históricas, as
riquezas das peculiares experiências
eclesiais. O Pentecostes permite que
todos escutem na própria língua. Por
isso, procurai com perseverança a
comunhão entre vós. Nunca vos
canseis de a construir através do
diálogo franco e fraterno,
condenando como uma peste os
projetos escondidos, por favor. Sede



solícitos a dar o primeiro passo, de
um para o outro. Antecipai-vos na
disponibilidade a compreender as
razões do outro. Deixai-vos
enriquecer com aquilo que o outro
vos pode oferecer e construí uma
Igreja que ofereça a este país um
testemunho eloquente de quanto se
pode progredir quando se está
disposto a não ficar nas mãos de
poucos. O papel das Províncias
Eclesiásticas relativamente à própria
mensagem evangelizadora é
fundamental, porque as vozes que a
proclamam são diversas e
harmonizadas. Por isso não vos
contenteis com um medíocre
compromisso mínimo, que deixe os
resignados na tranquila quietude da
sua impotência, enquanto se
domesticam aquelas esperanças que
precisariam da coragem de ser
fundadas mais na força de Deus do
que na própria debilidade.



Reservai uma sensibilidade
particular às raízes afro-colombianas
do vosso povo, que tão
generosamente têm contribuído para
desenhar o rosto desta terra.

Tocar a carne do corpo de Cristo

Convido-vos a não ter medo de tocar
a carne ferida da vossa história e da
história do vosso povo. Fazei-o com
humildade, sem a vã pretensão de
protagonismo mas com o coração
indiviso, livre de comprometimentos
ou servilismos. Só Deus é o Senhor e,
a nenhuma outra causa, se deve
submeter a nossa alma de Pastores.

A Colômbia precisa da vossa visão,
própria de Bispos, a fim de a apoiar
na coragem do primeiro passo para a
paz definitiva, a reconciliação, o
repúdio da violência como método, a
superação das desigualdades que são
a raiz de tantos sofrimentos, a
renúncia ao caminho fácil mas sem
saída da corrupção, a consolidação



paciente e perseverante da res
publica que requer a superação da
miséria e da desigualdade.

Trata-se, supostamente, duma tarefa
árdua mas irrenunciável: os
caminhos são íngremes e as soluções
não são óbvias. Da altura de Deus,
que é a cruz do seu Filho, obtereis a
força; com a luzinha humilde dos
olhos do Ressuscitado, percorrereis o
caminho; escutando a voz do Esposo
que sussurra ao coração, recebereis
os critérios para discernir de novo,
em cada incerteza, a justa direção.

Um dos vossos ilustres literatos
escreveu, referindo-se a um dos seus
personagens míticos: «Não
imaginava que fosse mais fácil
começar uma guerra do que terminá-
la» (Gabriel García Márquez, Cem
Anos de Solidão, cap. 9). Todos
sabemos que a paz exige dos homens
uma coragem moral peculiar. A
guerra deriva de quanto há de mais



baixo no nosso coração; ao contrário,
a paz impele-nos a ser maiores do
que nós mesmos. Em seguida, o
escritor acrescentava: «Não pensava
que seriam precisas tantas palavras
para explicar o que se sentia na
guerra; na realidade, bastava uma só:
medo» (Ibid., cap. 15). Não é
necessário que vos fale deste medo,
raiz envenenada, fruto amargo e
herança nefasta de todo o conflito.
Desejo encorajar-vos a continuar a
acreditar que se pode agir doutra
maneira, lembrando que não
recebestes um espírito de escravos
para recair no temor; o próprio
Espírito atesta que sois filhos
destinados à liberdade da glória que
lhes está reservada (cf. Rm 8, 15-16).

Com os vossos próprios olhos, vedes
e conheceis, como poucos, a
deformação do rosto deste país; sois
guardiões dos elementos
fundamentais que o tornam uno,
apesar das suas lacerações. Por isso



mesmo, a Colômbia precisa de vós
para se reconhecer no seu
verdadeiro rosto cheio de esperança
não obstante as suas imperfeições,
para se perdoarem uns aos outros
não obstante as feridas ainda não
totalmente cicatrizadas, para
acreditar que se pode percorrer
outro caminho mesmo quando a
inércia impele a repetir os mesmos
erros, para ter a coragem de superar
tudo aquilo que a pode fazer
miserável não obstante os seus
tesouros.

Confesso-vos que o sinto como um
dever; vem-me espontâneo
encorajar-vos. Por isso, tenho que
dizer-vos: Animai-vos! Sinto este
dever: expressar-vos a ânsia que
provo de vos dar ânimo. Encorajo-
vos, pois, a que não vos canseis de
fazer de cada uma das vossas Igrejas
um ventre de luz, capaz de gerar,
mesmo sofrendo a pobreza, as novas
criaturas de que esta terra necessita.



Refugiai-vos na humildade do vosso
povo para vos dardes conta dos seus
secretos recursos humanos e de fé,
escutai quanto a sua espoliada
humanidade brama pela dignidade
que só o Ressuscitado pode conferir.
Não tenhais medo de emigrar das
vossas aparentes certezas à procura
da verdadeira glória de Deus, que é o
homem vivo. Coragem! Animo-vos
neste caminho.

A palavra da reconciliação

Muitos podem dar a sua contribuição
para os desafios desta nação, mas a
vossa missão é peculiar. Não sois
técnicos nem políticos; sois Pastores.
Cristo é a palavra de reconciliação
escrita nos vossos corações e tendes a
força para a poder pronunciar nos
púlpitos, nos documentos eclesiais ou
nos artigos dos periódicos, e mais
ainda no coração das pessoas, no
santuário secreto das suas
consciências, na ardente esperança



que os atrai quando escutam a voz
do céu que proclama: «Glória a Deus
nas alturas e paz na terra aos
homens do seu agrado» (Lc 2, 14).
Deveis pronunciá-la com o recurso
frágil, humilde mas invencível da
misericórdia de Deus, a única capaz
de abater o orgulho cínico dos
corações autorreferenciais.

À Igreja, a única coisa que lhe
interessa é a liberdade de pronunciar
esta Palavra. Ser livre, para
pronunciar esta Palavra. Não servem
alianças com uma parte ou com a
outra, mas a liberdade de falar ao
coração de todos. É precisamente
aqui que tendes a autonomia e o voo
para desinquietar, a possibilidade de
sustentar uma inversão de rota.

O coração humano, muitas vezes
iludido, concebe o projeto insensato
de fazer da vida um aumento
contínuo de espaços para depositar o
que acumula. É uma ilusão. É



precisamente aqui que é necessário
que ressoe a pergunta: Que aproveita
ganhar o mundo inteiro, se fica o
vazio na alma (cf. Mt 16, 26)?

Pelos vossos lábios de legítimos
Pastores, que sois, a Colômbia tem o
direito de ser interpelada pela
verdade de Deus, que repete
continuamente: «Onde está o teu
irmão?» (Gn 4, 9). É um interrogativo
que não pode ser silenciado, mesmo
quando o ouvinte nada mais pode
fazer que baixar o olhar, confundido,
e balbuciar a sua própria vergonha
por tê-lo vendido, quem sabe, pelo
preço dalguma dose de
estupefaciente ou por alguma
equívoca concepção de Estado, talvez
pela consciência errada de que o fim
justifica os meios.

Peço-vos para manterdes o olhar
sempre fixo no homem concreto. Não
sirvais um conceito de homem, mas a
pessoa humana amada por Deus,



feita de carne e osso, história, fé,
esperança, sentimentos, decepções,
frustrações, dores, feridas, e vereis
que esta visão concreta do homem
desmascara as estatísticas frias, os
cálculos manipulados, as estratégias
cegas, as informações falseadas,
lembrando-vos de que, «na realidade,
o mistério do homem só no mistério
do Verbo encarnado se esclarece
verdadeiramente» (Gaudium et spes,
22).

Uma Igreja em missão

Tendo em conta o generoso trabalho
pastoral que já realizais, deixai que
vos apresente alguns anseios que
trago no meu coração de Pastor,
movido pelo desejo de vos exortar a
ser cada vez mais uma Igreja em
missão. Os meus Predecessores já
insistiram sobre alguns destes
desafios: a família, a vida, os jovens,
os sacerdotes, as vocações, os fiéis-
leigos, a formação. Os decênios

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html


transcorridos, apesar do enorme
trabalho realizado, talvez tenham
tornado ainda mais fadigosas as
respostas para tornar a maternidade
da Igreja eficaz na geração, nutrição
e acompanhamento dos seus filhos.

Penso nas famílias colombianas, na
defesa da vida desde o ventre
materno até ao seu termo natural, na
praga da violência e do alcoolismo
difusa tantas vezes nas famílias, na
fragilidade do vínculo matrimonial e
na ausência do pai de família com as
suas trágicas consequências de
insegurança e orfandade. Penso em
tantos jovens ameaçados pelo vazio
da alma e arrastados pela evasão da
droga, pelo estilo de vida fácil ou
pela tentação subversiva. Penso nos
numerosos e generosos sacerdotes e
no desafio de os apoiar na opção fiel
e diária por Cristo e pela Igreja,
enquanto alguns outros continuam a
viver a cômoda neutralidade de
quem não opta por nada para ficar



na solidão de si mesmo. Penso nos
fiéis-leigos espalhados por todas as
Igrejas particulares, perseverando
fadigosamente para se deixar
congregar por Deus, que é
comunhão, mesmo quando não
poucos proclamam o novo dogma do
egoísmo e da morte de toda a
solidariedade (palavra esta, que
querem cancelar do dicionário).
Penso no esforço imenso de todos
por aprofundar a fé e torná-la luz
viva para os corações e lâmpadas
para dar o primeiro passo.

Não vos trago receitas nem quero
deixar-vos uma lista de tarefas. No
fundo, gostaria de vos pedir que,
realizando em comunhão a vossa
gravosa missão de Pastores na
Colômbia, conserveis a serenidade.
Não sei se vo-lo deveria dizer (isto
vem-me agora à mente), mas, se
estiver a exagerar, perdoai-me. Ao
falar que uma das virtudes que mais
precisam é conservar a serenidade,



não quero dizer que não a tenham,
mas que o momento presente vo-la
exige mais. Bem sabeis que, de noite,
o maligno continua a semear o joio,
mas tende a paciência do Senhor do
campo, confiando na boa qualidade
das vossas sementes. Aprendei com a
sua longanimidade e
magnanimidade. Os seus tempos são
longos, porque é incomensurável o
seu olhar de amor. Quando o amor é
reduzido, o coração torna-se
impaciente, turbado pela ânsia de
fazer coisas, devorado pelo medo de
ter falido. Sobretudo acreditai na
humildade da semente de Deus.
Confiai na força oculta do seu
fermento. Orientai o coração para
aquele fascínio estupendo que atrai e
leva a vender tudo para se possuir
este tesouro divino.

De facto, que podeis oferecer de mais
forte à família colombiana do que a
força humilde do Evangelho do amor
generoso que une o homem e a



mulher, constituindo-os imagem da
união de Cristo e a sua Igreja,
transmissores e guardiões da vida?
As famílias precisam de saber que,
em Cristo, podem tornar-se árvores
frondosas capazes de oferecer
sombra, dar fruto em todas as
estações do ano, abrigar a vida entre
os seus ramos. Hoje há muitos que
prestam homenagem a árvores sem
sombra, infecundas, ramos
desprovidos de ninhos. Quanto a vós,
o ponto de partida seja o testemunho
alegre de que a felicidade está noutro
lugar.

Que podeis oferecer aos vossos
jovens? Eles querem sentir-se
amados, desconfiam de quem os
desvaloriza, pedem coerência clara e
esperam que os empenhem. Acolhei-
os, pois, com o coração de Cristo e
abri-lhes espaço na vida das vossas
Igrejas. Não participeis em qualquer
conluio que lese as suas esperanças.
Não tenhais medo de levantar



serenamente a voz, para lembrar a
todos que uma sociedade, que se
deixe seduzir pela miragem do
narcotráfico, arrasta aquela
metástase moral que mercantiliza o
inferno e semeia a corrupção por
toda a parte e, ao mesmo tempo,
engorda os paraísos fiscais.

Que podereis dar aos vossos
sacerdotes? O primeiro dom é o da
paternidade, garantindo-lhes que a
mão que os gerou e ungiu não se
retirou da sua vida. É verdade que
vivemos na era da informática e não
vos será difícil alcançar os vossos
sacerdotes em tempo real, através de
algum programa para envio de
mensagens. Mas o coração dum pai,
dum Bispo, não se pode limitar a
uma comunicação precária,
impessoal e externa com o seu
presbitério. Não pode desaparecer do
coração do Bispo a preocupação, a sã
preocupação pela vida que levam os
seus sacerdotes. Vivem



verdadeiramente segundo Jesus? Ou
improvisaram outras seguranças,
como a estabilidade econômica, a
ambiguidade moral, a vida dupla ou
a aspiração míope por uma carreira?
Os sacerdotes carecem, com vital e
urgente necessidade, da proximidade
física e afetiva do seu Bispo. Os
sacerdotes precisam de sentir que
têm um pai.

Sobre as costas dos sacerdotes, pesa
frequentemente a fadiga do trabalho
diário da Igreja. Encontram-se na
vanguarda, continuamente
circundados de pessoas que,
abatidas, procuram neles o rosto do
Pastor. As pessoas aproximam-se e
batem à porta do seu coração. Eles
devem dar de comer às multidões, e
o alimento de Deus não é jamais uma
propriedade da qual se possa dispor
incondicionalmente. Pelo contrário,
provém apenas da indigência posta
em contacto com a bondade divina.
Despedir a multidão e alimentar-se



com o pouco que cada um possa
indevidamente apropriar-se é uma
tentação permanente (cf. Lc 9, 12-13).

Por isso, vigiai sobre as raízes
espirituais dos vossos sacerdotes.
Conduzi-los continuamente até
àquela Cesareia de Filipe, onde
possam, desde as origens do Jordão
de cada um, escutar de novo a
pergunta de Jesus: «Para ti, Quem sou
Eu?» E a razão do gradual
deterioramento, que muitas vezes
leva à morte do discípulo, está
sempre num coração que já não pode
responder: «Tu és o Messias, o Filho
de Deus vivo» (cf. Mt 16, 13-16). A
partir disso, esmorece a coragem da
irreversibilidade do dom de si
mesmo e deriva também a
desorientação interior, o cansaço
dum coração que já não sabe
acompanhar o Senhor no seu
caminho para Jerusalém.



De modo especial cuidai, por favor,
do itinerário de formação dos vossos
sacerdotes, desde o nascimento da
chamada de Deus nos seus corações.
A nova Ratio Fundamentalis
Institutionis Sacerdotalis,
recentemente publicada, constitui
um recurso valioso, à espera de
aplicação, para que a Igreja na
Colômbia esteja à altura do dom de
Deus que nunca cessou de chamar
muitos dos seus filhos ao sacerdócio.

Não transcureis, por favor, a vida dos
consagrados e consagradas.
Constituem o safanão querigmático a
todo o mundanismo, sendo
chamados a queimar qualquer
refluxo de valores mundanos no fogo
das Bem-aventuranças vividas sine
glosa e no total abaixamento de si
mesmos no serviço. Por favor, não os
considereis como «recursos úteis»
para as obras apostólicas; antes,
sabei reconhecer neles o grito do



amor consagrado da Esposa: «Vem,
Senhor Jesus!» (Ap 22, 20).

A mesma preocupação formadora
deve ser reservada aos fiéis-leigos, de
quem depende não só a solidez das
comunidades de fé, mas também
grande parte da presença da Igreja
nos campos da cultura, da política, da
economia. Formar na Igreja significa
pôr-se em contacto com a fé ardente
da comunidade viva, penetrar num
patrimônio de experiências e
respostas suscitadas pelo Espírito
Santo, porque é Ele que ensina todas
as coisas (cf. Jo 14, 26).

E, antes de terminar (já me alonguei
um pouco!), gostaria de dedicar um
pensamento aos desafios da Igreja na
Amazônia, uma região da qual
justamente vos sentis orgulhosos,
porque é parte essencial da
maravilhosa biodiversidade deste
país. A Amazônia constitui, para
todos nós, um teste decisivo para



verificar se a nossa sociedade, quase
sempre confinada no materialismo e
no pragmatismo, está em condições
de salvaguardar o que recebeu
gratuitamente, não para o espoliar,
mas para o fazer frutificar. Penso
sobretudo na arcana sabedoria dos
povos indígenas da Amazônia,
interrogando-me se ainda somos
capazes de aprender deles a
sacralidade da vida, o respeito pela
natureza, a consciência de que a
razão instrumental não é suficiente
para colmar a vida do homem e dar
resposta aos seus interrogativos mais
inquietantes.

Por isso, convido-vos a não
abandonar a si mesma a Igreja na
Amazônia. A consolidação dum rosto
amazônico para a Igreja que
peregrina aqui é um desafio para
todos vós, que depende do crescente
e consciencioso apoio missionário de
todas as dioceses colombianas e de
todo o seu clero. Ouvi dizer que,



nalgumas línguas nativas da
Amazônia, para referir a palavra
«amigo», usa-se a expressão «o outro
meu braço». Sede, pois, o outro braço
da Amazônia. A Colômbia não a pode
amputar, sem ficar mutilada no seu
rosto e na sua alma.

Queridos irmãos!

Convido-vos agora a voltarmo-nos
espiritualmente para Nossa Senhora
do Rosário de Chiquinquirá, cuja
imagem tivestes a delicadeza de
trazer do seu Santuário até à
magnífica Catedral desta cidade para
que também eu a pudesse
contemplar.

Como bem sabeis, a Colômbia não
pode conseguir por si mesma a
verdadeira Renovação por que
aspira, mas é-lhe concedida do Alto.
Então supliquemo-la ao Senhor, por
intermédio da Virgem Nossa
Senhora.



Da mesma forma que, em
Chiquinquirá, Deus renovou o
esplendor do rosto da sua Mãe, assim
continue a iluminar, com a sua luz
celeste, o rosto deste país inteiro e
abençoe a Igreja na Colômbia com a
sua benévola companhia e vos
abençoe a vós, a quem agradeço tudo
o que fazeis. Obrigado!

*

Saudação do Santo Padre ao povo
colombiano

Sacada do Palácio Cardinalício
(Bogotá)

Queridos irmãos e irmãs, bom dia!

Com grande alegria, vos saúdo e
agradeço a calorosa recepção. «Em
qualquer casa em que entrardes,
dizei primeiro: “A paz esteja nesta
casa!” E, se lá houver um homem de
paz, sobre ele repousará a vossa paz;
se não, voltará para vós» (Lc 10, 5-6).



Hoje entro nesta casa que é a
Colômbia, dizendo-vos: «A paz esteja
convosco!» [respondem: «E contigo
também»] Tal era a forma de
saudação de todo o judeu e também
de Jesus. Com efeito, quis vir aqui
como peregrino de paz e de
esperança e desejo viver estes
momentos de encontro com alegria,
dando graças a Deus por todo o bem
que realizou nesta nação, na vida de
cada pessoa.

Venho também para aprender; sim,
aprender convosco, com a vossa fé,
com a vossa fortaleza perante a
adversidade. Sabeis que o bispo, o
sacerdote devem aprender com o seu
povo: por isso eu venho aprender,
aprender convosco. Sou bispo, mas
venho aprender. Vivestes momentos
difíceis e obscuros, mas o Senhor está
perto de vós, no coração de cada
filho e filha deste país. Ele não tem
preferências, não exclui ninguém, o
Senhor abraça a todos; e todos – ouvi



bem! – todos somos importantes e
necessários para Ele. Durante estes
dias, queria partilhar convosco a
verdade mais importante: Deus ama-
nos com amor de Pai e encoraja-vos a
continuar a procurar e desejar a paz,
aquela paz que é autêntica e
duradoura. Deus ama-nos com amor
de Pai. Repitamos juntos: «Deus ama-
nos com amor de Pai». Obrigado!

Neste ponto, eu tinha escrito: «Vejo
aqui muitos jovens». Mas, mesmo
com os olhos vendados, saberia que
esta bela confusão, só a podem fazer
os jovens! Pois bem! Vós, jovens –
agora dirijo-me a vós –, viestes de
toda a parte do país: originários de
Bogotá (cachacos), habitantes da
costa (costeños), da região de
Antioquia, Caldas, Risaralda e
Quindío (paisas), do Vale do Cauca
(vallunos) e das planícies (llaneros).
Para mim é sempre motivo de alegria
encontrar-me com os jovens. Eis o
que vos digo neste dia: por favor,



mantende viva a alegria, porque é
sinal do coração jovem, do coração
que encontrou o Senhor. E, se
mantendes viva esta alegria com
Jesus, ninguém vo-la pode tirar,
ninguém (cf. Jo 16, 22). Mas, na
dúvida, aconselho-vos: não vo-la
deixeis roubar, cuidai dessa alegria
que tudo unifica no facto de saber-se
amado pelo Senhor. Porque, como
dissemos atrás, Deus ama-nos…
Como era? [respondem: «Deus ama-
nos com amor de Pai»] Outra vez!
[respondem: Deus ama-nos com amor
de Pai»] E isto é o início da alegria. O
fogo do amor de Cristo faz
transbordar esta alegria e é
suficiente para incendiar o mundo
inteiro. Então que poderia impedir-
vos de mudar esta sociedade, como
tendes vontade de fazer? Não temais
o futuro! Ousai sonhar grandes
coisas! É a este sonhar em grande
que hoje vos quero convidar. Por
favor, não vos contenteis com fazer



coisas «terra a terra». Não; voai alto e
sonhai coisas grandes!

Vós, os jovens, tendes uma
sensibilidade especial para 
reconhecer o sofrimento dos outros. É
interessante! Imediatamente vos dais
conta. O voluntariado do mundo
inteiro nutre-se de milhares de
jovens como vós que sois capazes de
disponibilizar o vosso tempo,
renunciar às vossas comodidades, a
projetos centrados em vós mesmos,
para vos deixardes comover pelas
necessidades dos mais frágeis e
dedicar-vos a eles. Mas também pode
acontecer que tenhais nascido em
ambientes onde a morte, o
sofrimento, a divisão penetraram tão
profundamente, que vos tenham
deixado quase nauseados e como que
anestesiados quanto ao sofrimento.
Por isso quero dizer-vos: deixai que
os sofrimentos dos vossos irmãos
colombianos vos mobilizem! E a nós,
os mais velhos, ajudai-nos a não nos



habituarmos ao sofrimento e ao
abandono. Precisamos de vós, ajudai-
nos a não nos habituarmos ao
sofrimento e ao abandono.

Também vós, moços e moças que
viveis em ambientes complexos, com
diferentes realidades e situações
familiares tão variadas, vos
habituastes a ver que no mundo nem
tudo é branco ou preto, mas que a
vida diária se apresenta numa ampla
gama de diferentes tonalidades de
cinzento. É verdade! Mas isto pode
expor-vos ao risco: ao risco de cair
numa atmosfera de relativismo,
deixando de lado esta potencialidade
que têm os jovens de compreender a
dor daqueles que sofreram. Vós não
tendes apenas a capacidade de
julgar, assinalar erros, porque
imediatamente vos dais conta deles,
mas também a capacidade bela e
construtiva de compreender.
Compreender que, mesmo por detrás
de um erro (porque – digamo-lo



claramente – o erro é erro, e não se
deve mascará-lo), vós sois capazes de
compreender que, por detrás de um
erro, há uma infinidade de razões, de
atenuantes. Quanto precisa de vós a
Colômbia, para se colocar na pele
daqueles que, há muitas gerações,
não puderam ou não souberam fazê-
lo, ou não atinaram com o modo
justo para chegar a compreender!

Para vós, jovens, é tão fácil 
encontrar-vos. É fácil encontrar-vos.
E aqui tenho uma pergunta: Aqui
encontrastes-vos todos, mas desde
que hora estais aqui? [respondem…]
Vedes como sois corajosos? Para vós,
é tão fácil encontrar-vos: é suficiente,
para vos encontrardes, um
acontecimento simples como este:
um bom café, uma bebida ou
qualquer outra coisa serve de
pretexto para suscitar o encontro.
Sim; qualquer coisa é pretexto para
um encontro. Os jovens encontram-
se na música, na arte... Até uma final,



uma partida entre o Atlético
Nacional e o América de Cali se torna
ocasião para estar juntos! Tendes
esta facilidade de vos encontrar e,
por conseguinte, podeis ensinar-nos,
a nós adultos, que a cultura do
encontro não significa pensar, viver
ou reagir todos do mesmo modo.
Não! Não é isto. A cultura do
encontro significa saber que,
independentemente das nossas
diferenças, todos somos parte de algo
de grande que nos une e transcende,
somos parte deste país maravilhoso.
Ajudai-nos, a nós adultos, a entrar
plenamente nesta cultura do
encontro que praticais tão bem!

Além disso, a vossa juventude
também vos torna capazes duma
coisa muito difícil na vida: perdoar.
Perdoar a quem nos feriu; é digno de
nota ver como vós não vos deixais
enredar por velhas histórias, como
olhais de modo estranho quando nós,
adultos, repetimos histórias de



divisão simplesmente porque
estamos presos a rancores. Vós
ajudais-nos neste intento de deixar
para trás aquilo que nos ofendeu,
ajudais-nos a olhar para a frente sem
o obstáculo do ódio, porque vós nos
fazeis ver toda a realidade que temos
à nossa frente, toda a Colômbia que
deseja crescer e continuar a
desenvolver-se; esta Colômbia que
precisa de todos e que nós, os mais
velhos, devemos entregar a vós.

E, precisamente por esta capacidade
de perdoar, vós, jovens, enfrentais o
enorme desafio de nos ajudar a 
sanar o nosso coração. Ouvi o que
vos peço: Ajudai-nos a curar o nosso
coração. Podemos dizê-lo, todos
juntos? [repetem-no] É uma ajuda
que vos peço: a de nos contagiar com
a esperança juvenil, a esperança que
está sempre disposta a conceder aos
outros uma segunda oportunidade.
Os ambientes de desespero e
incredulidade fazem adoecer a alma:



são ambientes que não encontram
saída para os problemas; pior ainda,
são ambientes onde se boicotam
aqueles que procuram encontrá-la,
danificam a esperança de que toda a
comunidade necessita para avançar.
Que as vossas aspirações e projetos
oxigenem a Colômbia e a encham de
salutares utopias! Jovens, sonhai,
mobilizai-vos, sabei arriscar, olhai a
vida com um sorriso novo, avançai!
Não tenhais medo!

Só assim encontrareis a coragem de 
descobrir o país que se esconde por
detrás das montanhas: aquele país
que transcende os títulos dos jornais
e não aparece nas preocupações
diárias por estar tão longe; aquele
país que não se vê mas que faz parte
deste corpo social que precisa de nós.
Vós, jovens sois capazes de descobrir
a Colômbia profunda! Os corações
dos jovens sentem-se estimulados
perante os grandes desafios. Quanta
beleza natural para ser contemplada,



sem necessidade de a espoliar!
Quantos jovens como vós precisam
da vossa mão estendida, do vosso
ombro para vislumbrar um futuro
melhor!

Hoje quis viver estes momentos
convosco. Tenho a certeza de que, em
vós, existe o potencial necessário
para construir – sim, construir – a
nação que sempre sonhamos. Os
jovens são a esperança da Colômbia e
da Igreja; no seu caminhar e nos seus
passos, vislumbramos os de Jesus,
Mensageiro da Paz, d’Aquele que
sempre nos traz boas notícias.

Dirijo-me agora a todos vós, queridos
irmãos e irmãs deste amado país:
crianças, jovens, adultos e idosos, vós
que desejais ser portadores de
esperança. Que as dificuldades não
vos oprimam, que a violência não
vos abata, que o mal não vos vença!
Acreditamos que Jesus, com o seu
amor e a sua misericórdia que



permanecem para sempre, venceu o
mal, venceu o pecado e a morte.
Repetimo-lo? [repetem]. Basta apenas
ir ao encontro d’Ele. Ide ao encontro
de Jesus! Convido-vos ao
compromisso – não ao resultado
alcançado –, ao compromisso. A que
é que vos convido? [respondem: «ao
compromisso») E de que é que não
deveis estar à espera? [respondem:
«do resultado alcançado»] Acertastes;
congratulações! Então, assumi este
compromisso em prol da renovação
da sociedade, para que seja justa,
estável, fecunda. Daqui vos encorajo
a confiar no Senhor, que é o único
que nos sustenta, o único que nos
encoraja para podermos contribuir
para a reconciliação e a paz.

Abraço-vos a todos e cada um, a
quantos estais aqui, aos doentes, aos
mais pobres, aos marginalizados, aos
necessitados, aos idosos, aos que
estão em casa... a todos; todos estais
no meu coração. E peço a Deus que



vos abençoe. E, por favor, não vos
esqueçais de rezar por mim. Muito
obrigado!

Antes de partir, se quiserdes, dou-vos
a Bênção. Rezemos todos juntos à
Virgem: «Ave Maria…».

[Bênção]

Até à próxima!

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/papa-
francisco-colombia-2017/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/papa-francisco-colombia-2017/
https://opusdei.org/pt-br/article/papa-francisco-colombia-2017/
https://opusdei.org/pt-br/article/papa-francisco-colombia-2017/

	Viagem do Papa Francisco à Colômbia (2017)
	Intervenções do Santo Padre


