
opusdei.org

"Cristo, minha
esperança,
ressuscitou!"

Neste artigo publicaremos todas
as palavras do Santo Padre
durante a Semana Santa.
Última atualização: Domingo,
13 de abril.

13/04/2020

5 de abril – Domingo de Ramos

• Homilia da Santa Missa

•Angelus



8 de abril - Audiência

9 de abril – Quinta-feira Santa

10 de abril – Sexta-feira Santa

• Celebração da Paixão do Senhor

• Via-Sacra

11 de abril – Sábado Santo, Vigília
Pascal na Noite Santa

12 de abril – Domingo de Páscoa

• Missa do Domingo de Páscoa e da
Ressurreição do Senhor

• Bênção "Urbi et Orbi"

13 de abril: Regina Coeli

Homilia Domingo de Ramos

Jesus «esvaziou-Se a Si mesmo,
tomando a condição de servo» (Flp 2,



7). Deixemo-nos introduzir por estas
palavras do apóstolo Paulo nos dias
da Semana Santa em que a Palavra
de Deus, quase como um refrão, nos
mostra Jesus como servo: na Quinta-
feira Santa, é o servo que lava os pés
aos discípulos; na Sexta-feira Santa, é
apresentado como o servo sofredor e
vitorioso (cf. Is 52, 13); e, já amanhã,
ouvimos Isaías profetizar acerca
d’Ele: «Eis o meu servo que Eu
amparo» (42, 1). Deus salvou-nos, 
servindo-nos. Geralmente pensamos
que somos nós que servimos a Deus.
Mas não; foi Ele que nos serviu
gratuitamente, porque nos amou
primeiro. É difícil amar, sem ser
amado; e é ainda mais difícil servir,
se não nos deixamos servir por Deus.

Uma pergunta: e como nos serviu o
Senhor? Dando a sua vida por nós.
Somos queridos a seus olhos, mas
custamos-Lhe caro. Santa Ângela de
Foligno testemunhou que ouviu de
Jesus estas palavras: «Amar-te não



foi uma brincadeira». O seu amor
levou-O a sacrificar-Se por nós, a
tomar sobre Si todo o nosso mal. É
algo que nos deixa sem palavras:
Deus salvou-nos, deixando que o
nosso mal se encarniçasse sobre Ele:
sem reagir, somente com a
humildade, paciência e obediência
do servo, exclusivamente com a força
do amor. E o Paisustentou o serviço
de Jesus: não desbaratou o mal que
se abatia sobre Ele, mas sustentou o
seu sofrimento, para que o nosso mal
fosse vencido apenas com o bem,
para que fosse completamente
atravessado pelo amor. Em toda a
sua profundidade.

O Senhor serviu-nos até ao ponto de
experimentar as situações mais
dolorosas para quem ama: a traição e
o abandono.

A traição. Jesus sofreu a traição do
discípulo que O vendeu e do
discípulo que O renegou. Foi traído



pela multidão que primeiro clamava
hosana, e depois «seja
crucificado!» (Mt 27, 22). Foi traído
pela instituição religiosa que O
condenou injustamente, e pela
instituição política que lavou as
mãos. Pensemos nas traições,
pequenas ou grandes, que sofremos
na vida. É terrível quando se
descobre que a confiança deposta foi
burlada. No fundo do coração, nasce
uma tal decepção que a vida parece
deixar de ter sentido. É assim,
porque nascemos para ser amados e
para amar, e o mais doloroso é ser
traído por quem nos prometera ser
leal e solidário. Não podemos sequer
imaginar como terá sido doloroso
para Deus, que é amor.

Olhemos dentro nós mesmos; se
formos sinceros para conosco,
veremos as nossas infidelidades.
Tanta falsidade, hipocrisia e
fingimento! Tantas boas intenções
traídas! Tantas promessas



quebradas! Tantos propósitos
esmorecidos! O Senhor conhece
melhor do que nós o nosso coração;
sabe como somos fracos e
inconstantes, quantas vezes caímos,
quanto nos custa levantar e como é
difícil sanar certas feridas. E que fez
Ele para nos ajudar, para nos servir?
Aquilo que dissera através do
profeta: «Curarei a sua infidelidade,
amá-los-ei de todo o coração» (Os 14,
5). Curou-nos, tomando sobre Si as
nossas infidelidades, removendo as
nossas traições. Assim nós, em vez de
desanimarmos com medo de não ser
capazes, podemos levantar o olhar
para o Crucificado, receber o seu
abraço e dizer: «Olha! A minha
infidelidade está ali. Fostes Vós,
Jesus, que pegastes nela. Abris-me os
braços, servis-me com o vosso amor,
continuais a amparar-me... Assim
poderei seguir em frente!»

O abandono. Segundo o Evangelho de
hoje, na cruz, Jesus diz uma frase,



uma apenas: «Meu Deus, meu Deus,
porque Me abandonaste?» (Mt 27,
46). É uma frase impressionante.
Jesus sofrera o abandono dos seus,
que fugiram. Restava-Lhe, porém, o
Pai. Agora, no abismo da solidão,
pela primeira vez designa-O pelo
nome genérico de «Deus». E clama,
«com voz forte», «porquê», o
«porquê» mais dilacerante: «Porque
Me abandonaste também Tu?» Na
realidade, trata-se das palavras de
um Salmo (cf. 22, 2), que nos dizem
como Jesus levou à oração inclusive a
extrema desolação. Mas, a verdade é
que Ele a experimentou:
experimentou o maior abandono,
que os Evangelhos atestam
reproduzindo as suas palavras
originais.

Porquê tudo isto? Uma vez mais…
por nós, para servir-nos. Porque
quando nos sentimos encurralados,
quando nos encontramos num beco
sem saída, sem luz nem via de saída,



quando parece que nem Deus
responde, lembremo-nos que não
estamos sozinhos. Jesus
experimentou o abandono total, a
situação mais estranha para Ele, a
fim de ser em tudo solidário conosco.
Fê-lo por mim, por ti, por todos nós;
fê-lo para nos dizer: «Não temas! Não
estás sozinho. Experimentei toda a
tua desolação para estar sempre ao
teu lado». Eis o ponto até onde nos
serviu Jesus, descendo ao abismo dos
nossos sofrimentos mais atrozes, até
à traição e ao abandono. Hoje, no
drama da pandemia, perante tantas
certezas que se desmoronam, diante
de tantas expetativas traídas, no
sentido de abandono que nos aperta
o coração, Jesus diz a cada um:
«Coragem! Abre o coração ao meu
amor. Sentirás a consolação de Deus,
que te sustenta».

Queridos irmãos e irmãs, que
podemos fazer vendo Deus que nos
serviu até experimentar a traição e o



abandono? Podemos não trair aquilo
para que fomos criados, nem
abandonar o que conta. Estamos no
mundo, para amar a Ele e aos outros:
o resto passa, isto permanece. O
drama que estamos a atravessar
neste período impele-nos a levar a
sério o que é sério, a não nos
perdermos em coisas de pouco valor;
a redescobrir que a vida não serve, se
não se serve. Porque a vida mede-se
pelo amor. Então, nestes dias da
Semana Santa, em casa,
permaneçamos diante do Crucificado
– contemplai, contemplai o
Crucificado! –, medida do amor de
Deus por nós. Diante de Deus, que
nos serve até dar a vida,
contemplando o Crucificado peçamos
a graça de viver para servir.
Procuremos contactar quem sofre,
quem está sozinho e necessitado.
Não pensemos só naquilo que nos
falta; pensemos no bem que podemos
fazer.



Eis o meu servo que Eu sustento. O
Pai, que sustentou Jesus na Paixão,
anima-nos, também a nós, no
serviço. É certo que amar, rezar,
perdoar, cuidar dos outros, tanto em
família como na sociedade, pode
custar; pode parecer uma via-sacra.
Mas a senda do serviço é o caminho
vencedor, que nos salvou e salva, que
nos salva a vida. Gostaria de o dizer
especialmente aos jovens, neste Dia
que, há 35 anos, lhes é dedicado.
Queridos amigos, olhai para os 
verdadeiros heróis que vêm à luz
nestes dias: não são aqueles que têm
fama, dinheiro e sucesso, mas
aqueles que se oferecem para servir
os outros. Senti-vos chamados a
arriscar a vida. Não tenhais medo de
a gastar por Deus e pelos outros!
Lucrareis… Porque a vida é um dom
que se recebe doando-se. E porque a
maior alegria é dizer sim ao amor,
sem se nem mas... Dizer sim ao
amor, sem se nem mas, como fez
Jesus por nós.



Angelus - Domingo de Ramos

Quarta - feira Santa - Audiência

Amados irmãos e irmãs, bom dia!

Nestas semanas de apreensão devido
à pandemia que está a fazer o mundo
sofrer tanto, entre as muitas
perguntas que nos fazemos, pode
haver também algumas sobre Deus:
o que faz Ele face à nossa dor? Onde
está Ele quando tudo corre mal?
Porque é que Ele não resolve os
nossos problemas rapidamente?
Estas são perguntas que fazemos
sobre Deus.

Somos ajudados pela história da
Paixão de Jesus, que nos acompanha
nestes dias santos. Também nela, de
facto, as questões são tantas. O povo,
depois de ter acolhido Jesus
triunfantemente em Jerusalém,



perguntou-se se ele finalmente o
libertaria dos seus inimigos (cf.Lc 24,
21). Esperavam um Messias
poderoso, triunfante, com uma
espada. Em vez disso, chega um
manso e humilde de coração,
convidando à conversão e à
misericórdia. E foi a precisamente
multidão que o tinha aclamado quem
bradou: «Seja crucificado!» (Mt 27,
23). Aqueles que o seguiam, confusos
e assustados, abandonaram-no. Eles
pensaram: se este é o destino de
Jesus, não é Ele o Messias, porque
Deus é forte, Deus é invencível.

Mas, se continuarmos a ler a história
da Paixão, encontramos um facto
surpreendente. Quando Jesus morre,
o centurião romano que não era
crente, não era judeu, mas pagão,
que o tinha visto sofrer na cruz, o
tinha ouvido perdoar a todos, que
tinha constatado o seu amor sem
medida, confessa: "Verdadeiramente
este homem era o Filho de Deus" (Mc



15, 39). Ele diz exatamente o oposto
dos outros. Ele diz que Deus está ali,
que é verdadeiramente Deus.

Hoje podemos perguntar-nos: qual é
a verdadeira face de Deus?
Normalmente projetamos n’Ele
aquilo que somos, até ao limite do
nosso poder: o nosso sucesso, o nosso
sentido de justiça e até a nossa
indignação. Mas o Evangelho diz-nos
que Deus não é assim. Ele é diferente
e nós não O podíamos conhecer com
as nossas próprias forças. Foi por
isso que ele se aproximou de nós,
veio ao nosso encontro e
precisamente na Páscoa se revelou
completamente. E onde é que ele se
revelou completamente? Na cruz.
Nela aprendemos os traços do rosto
de Deus. Não esqueçamos, irmãos e
irmãs, que a cruz é a cátedra de Deus.
Far-nos-á bem olhar para o
Crucificado em silêncio e ver quem é
o nosso Senhor: é Aquele que não
aponta o dedo contra ninguém, nem



sequer contra aqueles que o
crucificam, mas abre os braços a
todos; que não nos esmaga com a sua
glória, mas deixa-se despojar por
nós; que não nos ama com palavras,
mas nos dá vida em silêncio; que não
nos força, mas nos liberta; que não
nos trata como estranhos, mas
assume sobre si o nosso mal, assume
sobre si os nossos pecados. E isto,
para nos libertar dos preconceitos
acerca de Deus, olhemos para o
Crucificado. E depois abramos o
Evangelho. Nestes dias, todos em
quarentena e em casa, fechados,
peguemos nestas duas coisas nas
nossas mãos: o Crucifixo, olhemos
para ele; e abramos o Evangelho. Isto
será para nós — digamos assim —
como uma grande liturgia doméstica,
porque, nestes dias, não podemos ir à
igreja. Crucifixo e Evangelho!

No Evangelho lemos que quando as
pessoas procuram Jesus para O fazer
rei, por exemplo, depois da



multiplicação dos pães, Ele parte
(cf.Jo 6, 15). E quando os demónios
querem revelar a sua majestade
divina, ele silencia-os (cf.Mc 1, 24-25).
Porquê? Porque Jesus não quer ser
mal interpretado, não quer que as
pessoas confundam o verdadeiro
Deus, que é amor humilde, com um
deus falso, um deus mundano que dá
espetáculo e se impõe pela força. Ele
não é um ídolo. Ele é Deus que se fez
homem, como cada um de nós, e se
expressa como homem, mas com a
força da sua divindade. Em vez disso,
quando é solenemente proclamada
no Evangelho a identidade de Jesus?
Quando o centurião diz:
"Verdadeiramente ele era o Filho de
Deus". Ali está escrito, acabou de
doar a sua vida na cruz, portanto já
não nos podemos enganar: vê-se que
Deus é omnipotente no amor, e não
de qualquer outra forma. É a sua
natureza, porque é assim que ele é
feito. Ele é Amor.



Pode-se objetar: “Para que quero eu
um Deus tão fraco, que morre? Eu
preferia um deus forte, um deus
poderoso”! Mas sabe, o poder deste
mundo passa, enquanto o amor
permanece. Só o amor preserva a
vida que temos, porque abraça as
nossas fragilidades e transforma-as.
É o amor de Deus que na Páscoa
curou o nosso pecado com o seu
perdão, que fez da morte uma
passagem de vida, que transformou o
nosso medo em confiança, a nossa
angústia em esperança. A Páscoa diz-
nos que Deus pode transformar tudo
em bem. Que com Ele podemos
verdadeiramente confiar que tudo
correrá bem. E isto não é uma ilusão,
porque a morte e a ressurreição de
Jesus não são uma ilusão: foram uma
verdade! É por isso que na manhã da
Páscoa nos é dito: "Não tenhais
medo!" (cf.Mt 28, 5). E as questões
angustiantes sobre o mal não
desaparecem de repente, mas
encontram no Ressuscitado a base



sólida que nos permite não
naufragar.

Estimados irmãos e irmãs, Jesus
mudou a história ao aproximar-se de
nós e fez dela, embora ainda
marcada pelo mal, uma história de
salvação. Ao oferecer a sua vida na
cruz, Jesus também venceu a morte.
Do coração aberto do Crucificado, o
amor de Deus chega a cada um de
nós. Podemos mudar as nossas
histórias aproximando-nos d’Ele,
aceitando a salvação que Ele nos
oferece. Irmãos e irmãs, abramos-lhe
o coração em oração esta semana,
nestes dias: com o Crucifixo e com o
Evangelho. Não vos esqueçais:
Crucifixo e Evangelho. Esta será a
liturgia doméstica. Abramos-lhe todo
o nosso coração na oração, deixemos
que o seu olhar esteja sobre nós e
compreenderemos que não estamos
sozinhos, mas que somos amados,
porque o Senhor não nos abandona e
nunca nos esquece. E com estes



pensamentos, desejo-vos uma
Semana Santa e uma Páscoa Santa.

Quinta-feita Santa - Missa In Coena
Domini

Basílica de São Pedro

Quinta-feira Santa, 9 de abril de 2020

A Eucaristia, o serviço, a unção: eis a
realidade que vivemos hoje, nesta
celebração. O Senhor quer ficar
conosco na Eucaristia, e nós
tornamo-nos tabernáculos
permanentes do Senhor. Trazemos
conosco o Senhor, a ponto de Ele
próprio nos dizer que, se não
comermos o seu Corpo e não
bebermos o seu Sangue, não
entraremos no Reino dos Céus. Este é
o mistério do Pão e do Vinho, do
Senhor conosco, em nós, dentro de
nós.



O serviço: um procedimento que é
condição para entrar no Reino dos
Céus. Servir, sim; servir a todos. Mas
o Senhor, na troca de palavras que
teve com Pedro (cf. Jo 13, 6-9), faz-lhe
compreender que, para entrar no
Reino dos Céus, devemos deixar que
o Senhor nos sirva, que o Servo de
Deus seja nosso servo. E isto é difícil
de compreender. Se não deixo que o
Senhor seja o meu servo, que o
Senhor me lave, me faça crescer, me
perdoe, não entrarei no Reino dos
Céus.

E o sacerdócio. Hoje gostaria de estar
perto dos sacerdotes, todos os
sacerdotes, desde o último ordenado
até ao Papa. Todos somos sacerdotes.
Os bispos, todos... Fomos ungidos,
ungidos pelo Senhor; ungidos para
fazer a Eucaristia, ungidos para
servir.

Hoje não houve a Missa Crismal
(espero que a possamos celebrar



antes de Pentecostes; caso contrário,
teremos que adiá-la para o próximo
ano), mas não posso deixar passar
esta Missa sem recordar os
sacerdotes. Os sacerdotes, que
oferecem a vida pelo Senhor; os
sacerdotes que são servos. Nestes
dias, aqui na Itália, morreram mais
de sessenta, infectados ao prestar
cuidados aos doentes nos hospitais e
também aos médicos, aos
enfermeiros, às enfermeiras... São
“os santos da porta do lado”,
sacerdotes que, servindo, deram a
vida. E penso naqueles que estão
longe. Hoje recebi a carta de um
sacerdote, capelão duma prisão,
distante, que conta como vive esta
Semana Santa com os reclusos. Um
franciscano. Sacerdotes que vão
levar o Evangelho lá longe; e lá
morrem. Dizia um bispo que a
primeira coisa que fazia, quando
chegava a estes lugares de missão,
era ir ao cemitério, ao túmulo dos
sacerdotes que lá deixaram a vida,



ainda jovens, pela insalubridade
local [as doenças locais]: não
estavam preparados, eles não tinham
os anticorpos. Ninguém sabe o seu
nome: os sacerdotes anônimos. Os
párocos de aldeia, que são párocos de
quatro, cinco, sete paróquias, na
montanha, e se deslocam de uma
para a outra, que conhecem o povo...
Uma vez dizia-me um que sabia o
nome de todas as pessoas das
paróquias. “Sério?” – perguntei-lhe.
Retorquiu-me: “Até o nome dos
cachorros”! Conhecem a todos... A
proximidade sacerdotal. Bons, bons
sacerdotes!

Hoje tenho-os muito presente no meu
coração, e levo-os ao altar.
Sacerdotes caluniados. Nos nossos
dias sucede, com frequência, não
poderem caminhar pela rua sem ter
de ouvir coisas ruins que lhes dizem,
relativas ao drama vivido com a
descoberta dos sacerdotes que
fizeram coisas ruins. Diziam-me



alguns que não podem sair de casa
com o clergyman, porque os
insultam; e eles continuam.
Sacerdotes pecadores, que, com os
bispos pecadores e o Papa pecador,
não se esquecem de pedir perdão e
aprendem a perdoar, porque sabem
que precisam pedir perdão e
perdoar. Todos somos pecadores.
Sacerdotes que sofrem crises, que
não sabem como fazer, estão na
escuridão...

Hoje todos vocês, irmãos sacerdotes,
estão comigo no altar; vocês,
consagrados. Digo apenas uma coisa:
não sejam teimosos como Pedro;
deixem lavar os seus pés. O Senhor é
o seu servo; Ele está junto de vocês
para lhes dar força, para lavar os
seus pés.

E assim, com esta consciência da
necessidade de ser lavados, sejam
grandes perdoadores! Perdoem!
Coração com grande generosidade no



perdão. É a medida com que seremos
medidos: como você perdoar, será
perdoado. Será a mesma medida.
Não tenha medo de perdoar. Às
vezes surgem-nos dúvidas... Olhe
para Cristo [contemple o
Crucificado]. N’Ele, temos o perdão
de todos. Sejam corajosos… mesmo
no arriscar, no perdoar, para
consolar. E se, naquele momento,
não puderem dar um perdão
sacramental, pelo menos deem a
consolação de um irmão que
acompanha e deixa a porta aberta
para que [aquela pessoa] volte.

Agradeço a Deus pela graça do
sacerdócio; todos nós [agradecemos].
Agradeço a Deus por vocês,
sacerdotes. Jesus ama-os! Pede
apenas que deixem lavar os seus pés.



Sexta-feira da Paixão - Texto
integral da pregação do Fr.
Raniero Cantalamessa

Basílica de São Pedro

"São Gregório Magno dizia que a
Escritura cum legentibus crescit,
cresce com aqueles que a leem
( Moralia in Iob, XX,1.). Exprime
significados sempre novos segundo
as perguntas que o homem traz no
coração ao lê-la. E nós, neste ano,
lemos a narrativa da Paixão com
uma pergunta – melhor, com um
grito – no coração que se levanta de
toda a terra. Devemos procurar
colher a resposta que a palavra de
Deus lhe dá.

O que acabamos de escutar é a
narrativa do mal objetivamente
maior jamais cometido na terra. Nós
podemos olhar para ele de dois
ângulos diversos: ou pela frente, ou
por trás, isto é, ou pelas suas causas,
ou pelos seus efeitos. Se nos detemos



nas causas históricas da morte de
Cristo, nós nos confundimos e cada
um será tentado em dizer como
Pilatos: “Eu não sou responsável pelo
sangue deste homem” (Mt 27,24). A
cruz é melhor compreendida pelos
seus efeitos do que pelas suas causas.
E quais foram os efeitos da morte de
Cristo? Justificados pela fé nele,
reconciliados e em paz com Deus,
replenos de esperança de uma vida
eterna! (cf. Rom 5,1-5)

Mas há um efeito que a situação em
ato nos ajuda a colher em particular.
A cruz de Cristo mudou o sentido da
dor e do sofrimento humano. De todo
sofrimento, físico e moral. Ela não é
mais um castigo, uma maldição. Foi
redimida pela raiz, quando o Filho de
Deus a tomou sobre si. Qual é a
prova mais segura de que a bebida
que alguém lhe oferece não está
envenenada? É se ele bebe em sua
frente do mesmo copo. Assim Deus
fez: na cruz bebeu, ao lado do



mundo, do cálice da dor até a borra.
Mostrou assim que ele não está
envenenado, mas que há uma pérola
em seu fundo.

E não só a dor de quem tem a fé, mas
toda dor humana. Ele morreu por
todos. “Quando for elevado da terra –
dissera –, atrairei todos a mim” (Jo
12,32). Todos, não somente alguns!
“Sofrer – escrevia São João Paulo II
do seu leito no hospital após o
atentado – significa tornar-se
particularmente receptivo,
particularmente aberto à ação das
forças salvíficas de Deus, oferecidas
em Cristo à humanidade”(Salvifici
doloris, n. 23.). Graças à cruz de
Cristo, o sofrimento se tornou
também ele, à sua maneira, uma
espécie de “sacramento universal de
salvação” para o gênero humano.

* * *

Qual é a luz que tudo isso lança sobre
a situação dramática que a



humanidade está vivendo? Também
aqui, mais do que para as causas,
devemos olhar para os efeitos. Não
apenas os negativos, dos quais
ouvimos todo dia as tristes
manchetes, mas também os positivos,
que somente uma observação mais
atenta nos ajudar a colher.

A pandemia de corona vírus nos
despertou bruscamente do perigo
maior que sempre correram os
indivíduos e a humanidade, o do
delírio de onipotência. Temos a
ocasião – escreveu um conhecido
Rabino judeu – de celebrar este ano
um especial êxodo pascal, o “do
exílio da consciência”(Yaakov
Yitzhak Biderman). Bastou o menor e
mais informe elemento da natureza,
um vírus, para nos recordar que
somos mortais, que o poderio militar
e a tecnologia não bastam para nos
salvar. “Não dura muito o homem
rico e poderoso: – diz um salmo da



Bíblia – é semelhante ao gado gordo
que se abate” (Sl 49,21). E é verdade!

Enquanto pintava os afrescos da
catedral de São Paulo em Londres, o
pintor James Thornhill, a um certo
ponto, foi tomado por tanto
entusiasmo por um afresco seu que,
afastando-se para vê-lo melhor, não
percebia que quase despencava no
vão do andaime. Um assistente,
horrorizado, entendeu que um grito
de chamada teria apenas acelerado o
desastre. Sem pensar duas vezes,
molhou um pincel na tinta e o
arremessou contra o afresco. O
mestre, pasmo, deu um passo
adiante. A sua obra estava
comprometida, mas ele estava salvo.

Assim Deus às vezes faz conosco:
confunde os nossos projetos e a
nossa tranquilidade, para nos salvar
do abismo que não vemos. Mas
cuidado para não nos enganarmos.
Não foi Deus que arremessou o



pincel contra o afresco de nossa
orgulhosa civilização tecnológica.
Deus é nosso aliado, não do vírus!
“Eu tenho um desígnio de paz, não de
sofrimento”, ele mesmo nos diz na
Bíblia (Jr 29,11). Se esses flagelos
fossem castigos de Deus, não seria
explicado por que eles caem
igualmente nos bons e nos maus, e
por que geralmente são os pobres
que têm as maiores consequências.
Eles seriam mais pecadores que
outros?

Aquele que chorou um dia pela
morte de Lázaro chora hoje pelo
flagelo que caiu sobre a humanidade.
Sim, Deus "sofre", como todo pai e
toda mãe. Quando descobrirmos um
dia isso, teremos vergonha de todas
as acusações que fizemos contra ele
na vida. Deus participa da nossa dor
para superá-la. “Deus – escreve Santo
Agostinho –, por ser soberanamente
bom, nunca deixaria qualquer mal
existir em suas obras se não fosse



bastante poderoso e bom para fazer
resultar do mal o bem” (Enchiridion,
11,3 (PL 40, 236)).

Será que Deus Pai quis a morte do
seu Filho, a fim de daí tirar o bem?
Não, simplesmente permitiu que a
liberdade humana fizesse o seu
percurso, contudo, fazendo-a servir
ao seu plano, não ao dos homens.
Isto vale também para os males
naturais, como terremotos e
pestilências. Não os provoca. Ele deu
também à natureza uma espécie de
liberdade, claro, qualitativamente
diversa daquela moral do homem,
mas ainda assim, sempre uma forma
de liberdade. Liberdade de evoluir-se
segundo suas leis de
desenvolvimento. Não criou o
mundo como um relógio pré-
programado em cada mínimo
movimento. É o que alguns chamam
de acaso, e que a Bíblia chama, ao
contrário, de “sabedoria de Deus”.



* * *

O outro fruto positivo da presente
crise de saúde é o sentimento de
solidariedade. Quando foi, desde que
há memória, que os homens de todas
as nações se sentiram tão unidos, tão
iguais, tão pouco contenciosos, como
neste momento de dor? Jamais como
agora temos sentido a verdade de um
nosso grande poeta: “Homens, paz!
Sobre a terra firme grande é
mistério” (G. Pascoli, “I due
fanciulli” (Os dois filhos).).
Esquecemo-nos dos muros por
construir. O vírus não conhece
fronteiras. Em um segundo, abateu
todas as barreiras e as distinções: de
raça, de religião, de censo, de poder.
Não devemos voltar atrás quando
este momento tiver passado. Como
tem nos exortado o Santo Padre, não
devemos desperdiçar esta ocasião.
Não deixemos que tanta dor, tantas
mortes, tanto esforço heroico por
parte dos profissionais de saúde



tenha sido em vão. É esta a
“recessão” que mais devemos temer.

Transformarão suas espadas em
arados

e suas lanças em foices:

não pegarão em armas uns contra os
outros

e não mais travarão combate (Is 2,4).

É o momento de tornar real algo
desta profecia de Isaías, da qual a
humanidade desde sempre aguarda
o cumprimento. Demos um basta à
trágica corrida às armas. Vocês
gritam com todas as suas forças,
jovens, porque é acima de tudo o seu
destino que está em jogo. Destinemos
os intermináveis recursos
empregados às armas a finalidades
de que, nestas situações, vemos a
necessidade e a urgência: a saúde, o
saneamento, a alimentação, o
cuidado da criação. Deixemos à



geração que virá, se necessário, um
mundo mais pobre de coisas e
dinheiro, porém mais rico de
humanidade.

* * *

A palavra de Deus nos diz qual é a
primeira coisa que devemos fazer em
momentos como estes: gritar a Deus.
É ele mesmo quem põe nos lábios dos
homens as palavras para se gritar a
ele, às vezes, até palavras duras, de
lamento, e quase de acusação.
“Levantai-vos, vinde logo em nosso
auxílio, libertai-nos pela vossa
compaixão! […] Despertai! Não nos
deixeis eternamente!” (Sl 44,24.27).
“Mestre, estamos perecendo e tu não
te importas?” (Mc 4,38).

Será que Deus ama ser implorado
para conceder os seus benefícios?
Será que a nossa oração pode fazer
Deus mudar seus planos? Não, mas
há coisas que Deus decidiu conceder-
nos como fruto, junto com sua graça



e a nossa oração, quase como para
compartilhar com as suas criaturas o
mérito do benefício recebido (Cf. S.
Tomás de Aquino, S.Th. II-IIae, q. 83,
a.2.). É ele quem nos impulsiona a
fazê-lo: “Pedi e vos será dado, disse
Jesus, batei e a porta vos será
aberta” (Mt 7,7).

Quando, no deserto, os hebreus eram
mordidos por serpentes venenosas,
Deus ordenou a Moisés para levantar
sobre uma haste uma serpente de
bronze, e quem a olhava não morria.
Jesus se apropriou deste símbolo.
“Como Moisés levantou a serpente no
deserto – disse a Nicodemos –, assim
é necessário que o Filho do Homem
seja levantado, para que todos os que
nele crerem tenham a vida
eterna” (Jo 3,14-15). Também nós,
neste momento, somos mordidos por
uma invisível “serpente” venenosa.
Olhemos para aquele que foi
“levantado” por nós sobre a cruz.
Adoremo-lo por nós e por todo o



gênero humano. Quem olhar para ele
com fé e amor não morrerá. E se
morrer, será para entrar na vida
eterna.

"Depois de três dias eu ressuscitarei",
Jesus predisse (cf. Mt 9:31). Nós
também, depois desses dias que
esperamos que sejam curtos,
ressuscitemos e saímos dos túmulos
de nossas casas. Não para voltar à
vida anterior como Lázaro, mas para
uma nova vida, como Jesus. Uma
vida mais fraterna, mais humana.
Mais cristã!

________________________________________

Traduzido do italiano por Ir. Ricardo
Farias, OFMCap

Via-Sacra presidida pelo Santo
Padre - Sexta-feira Santa



Meditações das estações

Vigília Pascal na Noite Santa

Basílica Vaticana

Sábado Santo, 11 de abril de 2020

«Terminado o sábado» (Mt 28, 1), as
mulheres foram ao sepulcro. O
Evangelho desta santa Vigília começa
assim: com o sábado. Este é o dia do
Tríduo Pascal que mais descuramos,
ansiosos de passar da cruz de sexta-
feira à aleluia de domingo. Este ano,
porém, damo-nos conta, mais do que
nunca, do sábado santo, o dia do
grande silêncio; podemos rever-nos
nos sentimentos que tinham as
mulheres naquele dia. Como nós,
tinham nos olhos o drama do
sofrimento, duma tragédia
inesperada, que se verificou
demasiado rapidamente. Viram a

https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2020/documents/ns_lit_doc_20200410_via-crucis-meditazioni_po.html


morte e tinham a morte no coração.
À amargura, juntou-se o medo:
acabariam, também elas, como o
Mestre? E depois os receios pelo
futuro, carecido todo ele de ser
reconstruído. A memória ferida, a
esperança sufocada. Para elas, era a
hora mais escura, como o é hoje para
nós.

Contudo, nesta situação, as mulheres
não se deixam paralisar. Não cedem
às forças obscuras da lamentação e
da lamúria, não se fecham no
pessimismo, nem fogem da
realidade. Realizam algo simples e
extraordinário: nas suas casas,
preparam os perfumes para o corpo
de Jesus. Não renunciam ao amor: na
escuridão do coração, acendem a
misericórdia. Nossa Senhora, no
sábado – dia que Lhe será dedicado –,
reza e espera. No desafio da tristeza,
confia no Senhor. Sem o saber, estas
mulheres preparavam na escuridão
daquele sábado «o romper do



primeiro dia da semana» (Mt 28, 1), o
dia que havia de mudar a história.
Jesus, como semente na terra, estava
para fazer germinar no mundo uma
vida nova; e as mulheres, com a
oração e o amor, ajudavam a
esperança a desabrochar. Quantas
pessoas, nos dias tristes que vivemos,
fizeram e fazem como aquelas
mulheres, disseminando rebentos de
esperança com pequenos gestos de
solicitude, de carinho, de oração!

Ao amanhecer, as mulheres vão ao
sepulcro. Lá diz-lhes o anjo: «Não
tenhais medo. Não está aqui;
ressuscitou» (cf. Mt 28, 5-6). Diante
dum túmulo, ouvem palavras de
vida... E depois encontram Jesus, o
autor da esperança, que confirma o
anúncio dizendo-lhes: «Não
temais» (28, 10). Não tenhais medo,
não temais: eis o anúncio de
esperança para nós, hoje. Tais são as
palavras que Deus nos repete hoje,
na noite que estamos a atravessar.



Nesta noite, conquistamos um direito
fundamental, que não nos será
tirado: o direito à esperança. É uma
esperança nova, viva, que vem de
Deus. Não é mero otimismo, não é
uma palmadinha nas costas nem um
encorajamento de circunstância, com
o aflorar dum sorriso. Não. É um
dom do Céu, que não podíamos obter
por nós mesmos. Tudo correrá bem:
repetimos com tenacidade nestas
semanas, agarrando-nos à beleza da
nossa humanidade e fazendo subir
do coração palavras de
encorajamento. Mas, à medida que
os dias passam e os medos crescem,
até a esperança mais audaz pode
desvanecer. A esperança de Jesus é
diferente. Coloca no coração a
certeza de que Deus sabe
transformar tudo em bem, pois até
do túmulo faz sair a vida.

O túmulo é o lugar donde, quem
entra, não sai. Mas Jesus saiu para
nós, ressuscitou para nós, para trazer



vida onde havia morte, para começar
uma história nova no ponto onde
fora colocada uma pedra em cima.
Ele, que derrubou a pedra da entrada
do túmulo, pode remover as rochas
que fecham o coração. Por isso, não
cedamos à resignação, não
coloquemos uma pedra sobre a
esperança. Podemos e devemos
esperar, porque Deus é fiel. Não nos
deixou sozinhos, visitou-nos: veio a
cada uma das nossas situações, no
sofrimento, na angústia, na morte. A
sua luz iluminou a obscuridade do
sepulcro: hoje quer alcançar os
cantos mais escuros da vida. Minha
irmã, meu irmão, ainda que no
coração tenhas sepultado a
esperança, não desistas! Deus é
maior. A escuridão e a morte não
têm a última palavra. Coragem! Com
Deus, nada está perdido.

Coragem: é uma palavra que, nos
Evangelhos, sai sempre da boca de
Jesus. Só uma vez é pronunciada por



outros, quando dizem a um mendigo:
«Coragem, levanta-te que [Jesus]
chama-te» (Mc 10, 49). É Ele, o
Ressuscitado, que nos levanta a nós,
mendigos. Se te sentes fraco e frágil
no caminho, se cais, não tenhas
medo; Deus estende-te a mão
dizendo: «Coragem!» Entretanto
poderias exclamar como padre
Abbondio: «A coragem, não no-la
podemos dar» (I promessi sposi,
XXV). Não a podes dar a ti mesmo,
mas podes recebê-la, como um
presente. Basta abrir o coração na
oração, basta levantar um pouco
aquela pedra colocada à boca do
coração, para deixar entrar a luz de
Jesus. Basta convidá-Lo: «Vinde,
Jesus, aos meus medos e dizei
também a mim: “coragem!”
Convosco, Senhor, seremos provados;
mas não turvados. E, seja qual for a
tristeza que habite em nós,
sentiremos o dever de esperar,
porque convosco a cruz desagua na
ressurreição, porque Vós estais



connosco na escuridão das nossas
noites: sois certeza nas nossas
incertezas, Palavra nos nossos
silêncios e nada poderá jamais
roubar-nos o amor que nutris por
nós».

Eis o anúncio pascal, anúncio de
esperança. Este contém uma segunda
parte, o envio. «Ide anunciar aos
meus irmãos que partam para a
Galileia» (Mt 28,10): diz Jesus. Ele
«vai à vossa frente para a
Galileia» (28, 7): diz o anjo. O Senhor
precede-nos, precede-nos sempre. É
bom saber que caminha diante de
nós, que visitou a nossa vida e a
nossa morte para nos preceder na
Galileia, isto é, no lugar que, para Ele
e para os seus discípulos, lembrava a
vida diária, a família, o trabalho.
Jesus deseja que levemos a esperança
lá, à vida de cada dia. Mas, para os
discípulos, a Galileia era também o
lugar das recordações, sobretudo da
primeira chamada. Voltar à Galileia é



lembrar-se de ter sido amado e
chamado por Deus. Cada um de nós
tem a sua própria Galileia.
Precisamos de retomar o caminho,
lembrando-nos de que nascemos e
renascemos a partir duma chamada
gratuita de amor, lá, na minha
Galileia. Este é o ponto donde
recomeçar sempre, sobretudo nas
crises, nos tempos de provação: na
recordação da minha Galileia.

Mais ainda. A Galileia era a região
mais distante de Jerusalém, onde
estavam. E não só geograficamente: a
Galileia era o lugar mais distante do
caráter sacro da Cidade Santa. Era
uma região habitada por povos
diferentes, que praticavam vários
cultos: era a «Galileia dos
gentios» (Mt 4, 15). Jesus envia para
lá, pede para recomeçar de lá. Que
nos diz isto? Que o anúncio da
esperança não deve ficar confinado
nos nossos recintos sagrados, mas ser
levado a todos. Porque todos têm



necessidade de ser encorajados e, se
não o fizermos nós que tocamos com
a mão «o Verbo da vida» (1 Jo 1, 1),
quem o fará? Como é belo ser
cristãos que consolam, que carregam
os fardos dos outros, que encorajam:
anunciadores de vida em tempo de
morte! A cada Galileia, a cada região
desta humanidade a que
pertencemos e que nos pertence,
porque todos somos irmãos e irmãs,
levemos o cântico da vida! Façamos
calar os gritos de morte: de guerras,
basta! Pare a produção e o comércio
das armas, porque é de pão que
precisamos, não de metralhadoras.
Cessem os abortos, que matam a vida
inocente. Abram-se os corações
daqueles que têm, para encher as
mãos vazias de quem não dispõe do
necessário.

No fim, as mulheres «estreitaram os
pés» de Jesus (Mt 28, 9), aqueles pés
que, para nos encontrar, haviam
percorrido um longo caminho até



entrar e sair do túmulo. Abraçaram
os pés que espezinharam a morte e
abriram o caminho da esperança.
Hoje nós, peregrinos em busca de
esperança, estreitamo-nos a Vós,
Jesus ressuscitado. Voltamos as
costas à morte e abrimos os corações
para Vós, que sois a Vida.

Domingo de Páscoa e da
Ressurreição do Senhor

"Urbi et Orbi" - Páscoa 2020

Queridos irmãos e irmãs, feliz Páscoa!

Hoje ecoa em todo o mundo o
anúncio da Igreja: «Jesus Cristo
ressuscitou»; «ressuscitou
verdadeiramente»!



Como uma nova chama, se acendeu
esta Boa Nova na noite: a noite dum
mundo já a braços com desafios
epocais e agora oprimido pela
pandemia, que coloca a dura prova a
nossa grande família humana. Nesta
noite, ressoou a voz da Igreja:
«Cristo, minha esperança,
ressuscitou!» (Sequência da Páscoa).

É um «contágio» diferente, que se
transmite de coração a coração,
porque todo o coração humano
aguarda esta Boa Nova. É o contágio
da esperança: «Cristo, minha
esperança, ressuscitou!» Não se trata
duma fórmula mágica, que faça
desvanecerem-se os problemas. Não!
A ressurreição de Cristo não é isso.
Mas é a vitória do amor sobre a raiz
do mal, uma vitória que não «salta»
por cima do sofrimento e da morte,
mas atravessa-os abrindo uma
estrada no abismo, transformando o
mal em bem: marca exclusiva do
poder de Deus.



O Ressuscitado é o Crucificado; e não
outra pessoa. Indeléveis no seu corpo
glorioso, traz as chagas: feridas que
se tornaram frestas de esperança.
Para Ele, voltamos o nosso olhar para
que sare as feridas da humanidade
atribulada.

Hoje penso sobretudo em quantos
foram atingidos diretamente pelo
coronavírus: os doentes, os que
morreram e os familiares que
choram a partida dos seus queridos e
por vezes sem conseguir sequer
dizer-lhes o último adeus.

O Senhor da vida acolha junto de Si
no seu Reino os falecidos e dê
conforto e esperança a quem ainda
está na prova, especialmente aos
idosos e às pessoas sem ninguém.
Não deixe faltar a sua consolação e
os auxílios necessários a quem se
encontra em condições de particular
vulnerabilidade, como aqueles que



trabalham nas casas de cura ou
vivem nos quartéis e nas prisões.

Para muitos, é uma Páscoa de
solidão, vivida entre lutos e tantos
incómodos que a pandemia está a
causar, desde os sofrimentos físicos
até aos problemas económicos.

Esta epidemia não nos privou apenas
dos afetos, mas também da
possibilidade de recorrer
pessoalmente à consolação que brota
dos Sacramentos, especialmente da
Eucaristia e da Reconciliação. Em
muitos países, não foi possível aceder
a eles, mas o Senhor não nos deixou
sozinhos! Permanecendo unidos na
oração, temos a certeza de que Ele
colocou sobre nós a sua mão (cf. Sal
139/138, 5), repetindo a cada um com
veemência: Não tenhas medo!
«Ressuscitei e estou contigo para
sempre» (cf. Missal Romano).

Jesus, nossa Páscoa, dê força e
esperança aos médicos e



enfermeiros, que por todo o lado
oferecem um testemunho de
solicitude e amor ao próximo até ao
extremo das forças e, por vezes, até
ao sacrifício da própria saúde. Para
eles, bem como para quantos
trabalham assiduamente para
garantir os serviços essenciais
necessários à convivência civil, para
as forças da ordem e os militares que
em muitos países contribuíram para
aliviar as dificuldades e tribulações
da população, vai a nossa saudação
afetuosa juntamente com a nossa
gratidão.

Nestas semanas, alterou-se
improvisamente a vida de milhões de
pessoas. Para muitos, ficar em casa
foi uma ocasião para refletir, parar
os ritmos frenéticos da vida,
permanecer com os próprios
familiares e desfrutar da sua
companhia. Mas, para muitos outros,
é também um momento de
preocupação pelo futuro que se



apresenta incerto, pelo emprego que
se corre o risco de perder e pelas
outras consequências que acarreta a
atual crise. Encorajo todas as pessoas
que detêm responsabilidades
políticas a trabalhar ativamente em
prol do bem comum dos cidadãos,
fornecendo os meios e instrumentos
necessários para permitir a todos
que levem uma vida digna e
favorecer – logo que as
circunstâncias o permitam – a
retoma das atividades diárias
habituais.

Este não é tempo para a indiferença,
porque o mundo inteiro está a sofrer
e deve sentir-se unido ao enfrentar a
pandemia. Jesus ressuscitado dê
esperança a todos os pobres, a
quantos vivem nas periferias, aos
refugiados e aos sem abrigo. Não
sejam deixados sozinhos estes
irmãos e irmãs mais frágeis, que
povoam as cidades e as periferias de
todas as partes do mundo. Não lhes



deixemos faltar os bens de primeira
necessidade, mais difíceis de
encontrar agora que muitas
atividades estão encerradas, bem
como os medicamentos e sobretudo a
possibilidade duma assistência
sanitária adequada. Em consideração
das presentes circunstâncias, sejam
abrandadas também as sanções
internacionais que impedem os
países visados de proporcionar apoio
adequado aos seus cidadãos e seja
permitido a todos os Estados acudir
às maiores necessidades do momento
atual, reduzindo – se não mesmo
perdoando – a dívida que pesa sobre
os orçamentos dos mais pobres.

Este não é tempo para egoísmos, pois
o desafio que enfrentamos nos une a
todos e não faz distinção de pessoas.
Dentre as muitas áreas do mundo
afetadas pelo coronavírus, penso de
modo especial na Europa. Depois da
II Guerra Mundial, este Continente
pôde ressurgir graças a um espírito



concreto de solidariedade, que lhe
permitiu superar as rivalidades do
passado. É muito urgente, sobretudo
nas circunstâncias presentes, que
tais rivalidades não retomem vigor;
antes, pelo contrário, todos se
reconheçam como parte duma única
família e se apoiem mutuamente.
Hoje, à sua frente, a União Europeia
tem um desafio epocal, de que
dependerá não apenas o futuro dela,
mas também o do mundo inteiro.
Não se perca esta ocasião para dar
nova prova de solidariedade,
inclusive recorrendo a soluções
inovadoras. Como alternativa, resta
apenas o egoísmo dos interesses
particulares e a tentação dum
regresso ao passado, com o risco de
colocar a dura prova a convivência
pacífica e o progresso das próximas
gerações.

Este não é tempo para divisões.
Cristo, nossa paz, ilumine a quantos
têm responsabilidades nos conflitos,



para que tenham a coragem de
aderir ao apelo a um cessar-fogo
global e imediato em todos os cantos
do mundo. Este não é tempo para
continuar a fabricar e comercializar
armas, gastando somas enormes que
deveriam ser usadas para cuidar das
pessoas e salvar vidas. Ao contrário,
seja o tempo em que finalmente se
ponha termo à longa guerra que
ensanguentou a amada Síria, ao
conflito no Iémen e às tensões no
Iraque, bem como no Líbano. Seja
este o tempo em que retomem o
diálogo israelitas e palestinenses
para encontrar uma solução estável e
duradoura que permita a ambos os
povos viverem em paz. Cessem os
sofrimentos da população que vive
nas regiões orientais da Ucrânia.
Ponha-se termo aos ataques
terroristas perpetrados contra tantas
pessoas inocentes em vários países
da África.



Este não é tempo para o
esquecimento. A crise que estamos a
enfrentar não nos faça esquecer
muitas outras emergências que
acarretam sofrimentos a tantas
pessoas. Que o Senhor da vida Se
mostre próximo das populações da
Ásia e da África que estão a
atravessar graves crises
humanitárias, como na Região de
Cabo Delgado, no norte de
Moçambique. Acalente o coração das
inúmeras pessoas refugiadas e
deslocadas por causa de guerras,
seca e carestia. Proteja os inúmeros
migrantes e refugiados, muitos deles
crianças, que vivem em condições
insuportáveis, especialmente na
Líbia e na fronteira entre a Grécia e a
Turquia. E não quero esquecer a ilha
de Lesbos. Faça com que na
Venezuela se chegue a soluções
concretas e imediatas, destinadas a
permitir a ajuda internacional à
população que sofre por causa da



grave conjuntura política,
socioeconómica e sanitária.

Queridos irmãos e irmãs,

Verdadeiramente palavras como
indiferença, egoísmo, divisão,
esquecimento não são as que
queremos ouvir neste tempo. Mais,
queremos bani-las de todos os
tempos! Aquelas parecem prevalecer
quando em nós vencem o medo e a
morte, isto é, quando não deixamos o
Senhor Jesus vencer no nosso
coração e na nossa vida. Ele, que já
derrotou a morte abrindo-nos a
senda da salvação eterna, dissipe as
trevas da nossa pobre humanidade e
introduza-nos no seu dia glorioso,
que não conhece ocaso.

Com estas reflexões, gostaria de vos
desejar a todos uma Páscoa feliz.



Regina Coeli - 13 de abril

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/palavras-do-
papa-semana-santa-2020/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/palavras-do-papa-semana-santa-2020/
https://opusdei.org/pt-br/article/palavras-do-papa-semana-santa-2020/
https://opusdei.org/pt-br/article/palavras-do-papa-semana-santa-2020/

	"Cristo, minha esperança, ressuscitou!"

