
opusdei.org

Palavras do Papa no
Natal 2006

Textos completos dos discursos
oferecidos por Bento XVI por
ocasião do Natal de 2006 e do
dia mundial da paz.

31/12/2006

MISSA DA MEIA NOITE.
SOLENIDADA DO NASCIMENTO DO
SENHOR HOMILIA DO SANTO
PADRE BENTO XVI Basílica Vaticana

Domingo 24 de dezembro de 2006
Amados irmãos e irmãs!



Acabamos de ouvir no Evangelho a
palavra que os Anjos, na Noite santa,
disseram aos pastores e que agora a
Igreja grita para nós: «Nasceu-vos
hoje, na cidade de David, um
Salvador, que é o Messias Senhor.
Isto vos servirá de sinal: achareis um
Menino envolto em panos e deitado
numa manjedoura» (Lc 2,11ss). Nada
de maravilhoso, nada de
extraordinário, nada de magnífico é
dado como sinal aos pastores. Verão
só um menino envolto em panos que,
como todos os meninos, precisa dos
cuidados maternos; um menino que
nasceu num estábulo e, por isso, não
está deitado num berço, mas numa
manjedoura. O sinal de Deus é o
menino carente de ajuda e pobre. Os
pastores, somente com o coração,
poderão ver que neste menino
tornou-se realidade a promessa do
profeta Isaías, que escutamos na
primeira leitura: «Um Menino nasceu
para nós, um filho nos foi concedido.
Tem o poder sobre os ombros» (Is



9,5). A nós também não e nos dado
um sinal distinto. O anjo de Deus,
mediante a mensagem do Evangelho,
nos convida também a encaminhar-
nos com o coração para ver o menino
que jaz na manjedoura.

O sinal de Deus é a simplicidade. O
sinal de Deus é o menino. O sinal de
Deus é que Ele faz-se pequeno por
nós. Este é o seu modo de reinar. Ele
não vem com poder e grandiosidades
externas. Ele vem como menino -
inerme e necessitado da nossa ajuda.
Não nos quer dominar com a força.
Tira-nos o medo da sua grandeza. Ele
pede o nosso amor: por isto faz-se
menino. Nada mais quer de nós
senão o nosso amor, mediante o qual
aprendemos espontaneamente a
entrar nos seus sentimentos, no seu
pensamento e na sua vontade -
aprendemos a viver com Ele e a
praticar com Ele a humildade da
renúncia que faz parte da essência
do amor. Deus fez-se pequeno a fim



de que nós pudéssemos compreendê-
Lo, acolhê-Lo, amá-Lo. Os Padres da
Igreja, na sua tradução grega do
Antigo Testamento, encontravam
uma palavra do profeta Isaías que
Paulo também cita para mostrar
como os novos caminhos de Deus já
fossem anunciados no Antigo
Testamento. Assim se lia: «Deus
tornou breve a sua Palavra, Ele
abreviou-a» (Is 10,23; Rom 9,28). Os
Padres interpretavam num duplo
sentido. O mesmo Filho é a Palavra, o
Logos; a Palavra eterna fez-se
pequena - tão pequena a ponto de
caber numa manjedoura. Fez-se
menino, para que a Palavra possa ser
compreendida por nós. Assim, Deus
nos ensina a amar os pequeninos.
Assim nos ensina a amar os frágeis.
Deste modo, nos ensina a respeitar as
crianças. O menino de Belém dirige o
nosso olhar a todas as crianças que
sofrem e são abusadas no mundo, os
nascidos como não nascidos. Dirige-o
a crianças que, como soldados, são



introduzidas num mundo de
violência; a crianças que são
obrigadas a mendigar; a crianças que
sofrem a miséria e a fome; a crianças
que não experimentam sequer amor.
Nelas todas é o menino de Belém que
nos interpela; interpela-nos o Deus
que se fez pequeno. Rezemos nesta
noite, para que o esplendor do amor
de Deus acaricie todos estas crianças,
e peçamos-lhe que nos ajude a fazer
o que podamos para que seja
respeitada a dignidade das crianças;
para que desponte a luz do amor da
qual mais precisa o homem, e não
das coisas materiais necessárias para
viver.

Com isto chegamos ao segundo
significado que os Padres
encontraram na frase: «Ele abreviou-
a». A Palavra que Deus nos comunica
nos livros da Sagrada Escritura, ao
longo dos tempos, tornou-se extensa.
Extensa e complicada não só para as
pessoas simples e analfabetas, mas



inclusive muito mais para os
entendidos de Sagrada Escritura,
para os doutos que, claramente,
perdiam-se nas particularidades e
nos respectivos problemas, sem
quase conseguir mais encontrar uma
visão de conjunto. Jesus «abreviou» a
Palavra - fez-nos rever a sua mais
profunda simplicidade e unidade.
Tudo aquilo que nos ensina a Lei e os
profetas está resumido - Ele diz - na
palavra: «Amarás ao Senhor, teu
Deus, com todo o teu coração, com
toda a tua alma e com toda a tua
mente [...] Amarás a teu próximo
como a ti mesmo» (Mt 22,37-40). Está
tudo aí - toda a fé se resolve neste
único ato de amor que abraça Deus e
os homens. Logo a seguir, porém,
surgem as perguntas: como podemos
amar Deus com toda a nossa mente,
se nos custa encontrá-lo com a nossa
capacidade metal? Como amá-Lo
com todo o nosso coração e a nossa
alma, se este coração consegue
entrevê-Lo só de longe e contempla



tantas coisas contraditórias no
mundo que velam o seu rosto diante
de nós? Neste ponto se encontram os
dois modos com os quais Deus
«abreviou» a sua Palavra. Ele não
está mais longe. Não é mais
desconhecido. Não é inalcançável
para o nosso coração. Fez-se menino
por nós e, com isto, dissolveu toda
ambiguidade. Fez-se o nosso
próximo, restabelecendo também
deste modo a imagem do homem
que, com frequência, se nos revela
tão pouco amável. Deus, por nós, fez-
se dom. Doou-se a si próprio. Perde
tempo conosco. Ele, o Eterno que
supera o tempo, assumiu o tempo,
atraiu a si próprio para o alto o nosso
tempo. O Natal veio a ser a festa dos
dons para imitar Deus que por nós
doou-se a si próprio. Deixemos que o
nosso coração, a nossa alma e a
nossa mente fiquem tocados por este
fato! Entre os inúmeros dons que
compramos e recebemos não
esqueçamos o verdadeiro dom: de



doarmos-nos mutuamente algo de
nós próprios! De doarmos-nos
mutuamente o nosso tempo. De abrir
o nosso tempo para Deus. Assim
desvanece-se a agitação. Deste modo
brota a alegria, assim se cria a festa.
E lembremos nos banquetes festivos
destes dias a palavra do Senhor:
«Quando deres um banquete, não
convides os que, por sua vez, vão
retribuir-te, mas convida os que não
são convidados por ninguém e não
poderão convidar-te» (cf.Lc 14,12-14).
Isto também significa precisamente:
Quando deres um presente de Natal
não o faças só aos que, por sua vez, te
fazem presentes, mas fá-lo aos que
não o recebem de ninguém e que
nada podem retribuir-te. Assim
mesmo fez o Senhor: Ele nos convida
ao seu banquete de bodas que não
podemos retribuir, que só podemos
receber com alegria. Imitemos-lo!
Amemos a Deus e, por Ele, também
ao homem, para depois redescobrir a



Deus, a partir dos homens, de um
novo modo!

Surge, enfim, ainda um terceiro
significado da afirmação sobre a
Palavra feita «breve» e «pequena».
Aos pastores foi dito que teriam
encontrado o menino numa
manjedoura para animais, que eram
os verdadeiros habitantes do
estábulo. Lendo Isaías (1,3) os Padres
deduziram que junto à manjedoura
de Belém estavam um boi e um asno.
Interpretaram assim o texto no
sentido de que haveria um símbolo
dos judeus e dos pagãos - portanto,
de toda a humanidade - que, uns e
outros, necessitam, ao seu modo, de
um salvador: daquele Deus que se fez
menino. O homem, para viver,
precisa de pão, do fruto da terra e do
seu trabalho. Mas não vive só de pão.
Precisa de alimento para a sua alma:
precisa de um sentido que encha a
sua vida. Por isto, segundo os Padres,
a manjedoura dos animais veio a ser



o símbolo do altar, sobre o qual jaz o
Pão que é o mesmo Cristo: o
verdadeiro alimento para os nossos
corações. Uma vez mais vemos como
Ele se fez pequeno: na humilde
aparência da hóstia, de um
pedacinho de pão, Ele se nos doa si
próprio.

De tudo isto nos diz o sinal que foi
dado aos pastores e que nos vem
dado: o menino nos foi dado; o
menino no qual Deus se fez pequeno
por nós. Rezemos ao Senhor para
que nos dê a graça de ver nesta noite
o presépio com a simplicidade dos
pastores, para receber assim a
alegria com a qual eles voltam para
casa (cf. Lc 2,20). Peçamos que nos dê
a humildade e a fé com a qual São
José contemplou o menino que Maria
tinha concebido pelo Espírito Santo.
Peçamos que nos ajude a vê-Lo com
aquele amor com que Maria o
contemplava. E, assim, peçamos por
que a luz que viram os pastores,



também nos ilumine e que se
cumpra em todo o mundo aquilo que
os anjos cantaram naquela noite:
«Glória a Deus no mais alto dos céus
e paz na terra aos homens por Ele
amados». Amém.

© Copyright 2006 - Libreria Editrice
Vaticana

-----------------------------------------------------------------

MENSAGEM URBI ET ORBI Santo
Natal, 25 de Dezembro de 2006
«Salvator noster natus est in mundo»
(Missal Romano)

«Hoje nasceu o nosso Salvador»! Esta
noite, uma vez mais, escutámos em
nossas Igrejas este anúncio que,
apesar do transcurso dos séculos,
mantém inalterado o seu fulgor. É
anúncio celestial que convida a não
temer porque se manifestou «uma
grande alegria que será para todo o
povo» (Lc 2,10). É anúncio de
esperança porque dá a conhecer que,



naquela noite de mais de dois mil
anos, «na cidade de David, nasceu-
vos um Salvador, que é o Cristo
Senhor» (Lc 2,11). Então, aos pastores
acampados sobre as colinas de Belém
e, hoje a nós, habitantes de todo este
nosso mundo, o Anjo do Natal repete:
"Nasceu-vos hoje o Salvador; nasceu
para vós! Vinde, vinde para adorá-
Lo!".

Mas, tem ainda algum valor e
significado um "Salvador" para o
homem do terceiro milênio? Será
ainda necessário um "Salvador" para
o homem que alcançou a Lua e
Marte, e se dispõe a conquistar o
universo; para o homem que
investiga indefinidamente os
segredos da natureza e chega até
decifrar os códigos maravilhosos do
genoma humano? Necessita de um
Salvador o homem que inventou a
comunicação interativa, que navega
no oceano virtual da Internet e,
graças às mais modernas tecnologias



dos meios de comunicação, já fez da
Terra, esta grande casa comum, uma
pequena aldeia global? Apresenta-se
confiante e auto-suficiente artífice do
próprio destino, fabricante
entusiasta de indiscutíveis sucessos
este homem do vigésimo primeiro
século.

Parece, mas não é assim. Nesta época
de abundância e de consumo
desenfreado, ainda se morre de fome
e de sede, de doença e de pobreza.
Ainda existe quem é servo, explorado
e ofendido na sua dignidade; quem é
vítima do ódio racial e religioso, e é
impedido, por intolerâncias e
discriminações, por intromissões
políticas e coerções físicas e morais,
de professar livremente a própria fé.
Há quem vê o próprio corpo e dos
seus seres queridos, especialmente
crianças, destroçado pelo uso das
armas, pelo terrorismo e por todo o
tipo de violência numa época em que
se invoca e proclama o progresso, a



solidariedade e a paz para todos. Ou
mais, que dizer daquele que, privado
de esperança, é obrigado a deixar a
própria casa e a pátria para
encontrar noutra parte condições de
vida dignas para o homem? Que
fazer para ajudar quem é enganado
pelos falsos profetas de felicidade,
quem é frágil nas relações e incapaz
de assumir responsabilidades
estáveis para o próprio presente e
para o futuro, encontra-se
percorrendo o túnel da solidão e,
com frequência, termina escravo do
álcool e da droga? Que pensar de
quem escolhe a morte pensando de
exaltar a vida?

Como não pensar que, mesmo do
fundo desta humanidade satisfeita e
desesperada, levanta-se um clamor
aflitivo de ajuda? É Natal: hoje entra
no mundo «a luz verdadeira, que
todo o homem ilumina» (Jo 1,9). «O
Verbo fez-Se carne e habitou entre
nós» (Ib. 1,14), proclama João



evangelista. Hoje, precisamente hoje,
Cristo vem novamente «entre os
Seus» e a quem o recebe dá «o poder
de se tornar filho de Deus»; ou seja,
oferece a possibilidade de ver a
glória divina e de compartilhar a
alegria do Amor, que em Belém fez-
se carne por nós. Hoje mesmo, "o
nosso Salvador nasceu no mundo",
porque sabe que precisamos d’Ele.
Não obstante as numerosas formas
de progresso, o ser humano
permaneceu igual ao de sempre:
uma liberdade dividida entre bem e
mal, entre vida e morte. É
precisamente ali, no seu íntimo,
naquilo que a Bíblia chama de
"coração", donde ele tem sempre
necessidade de ser "salvo". E, talvez,
na época atual pós-moderna, tem
ainda mais necessidade de um
Salvador, porque a sociedade em que
vive tornou-se ainda mais complexa,
e mais enganosas tornaram-se as
ameaças para a sua integridade
pessoal e moral. Quem pode defendê-



lo senão Aquele que o ama, a ponto
de sacrificar na cruz o seu Filho
unigênito como Salvador do mundo?

"Salvator noster", Cristo é o Salvador,
também do homem de hoje. Quem
fará ressoar em cada canto da Terra,
de modo credível, esta mensagem de
esperança? Quem se empenhará a
fim de que seja reconhecido, tutelado
e promovido o bem integral da
pessoa humana, como condição da
paz, respeitando cada homem e cada
mulher na própria dignidade? Quem
ajudará a compreender que com boa
vontade, sensatez e moderação é
possível evitar que os contenciosos se
agravem e, assim, levá-los a soluções
justas? Com viva apreensão penso,
neste dia de festa, na região do
Oriente Médio, ferida por numerosos
e graves crises e conflitos, e faço
votos que se abra a perspectivas
justas e duradouras de paz, no
respeito dos direitos inalienáveis dos
povos que a compõem. Deposito nas



mãos do divino Menino de Belém os
sinais do diálogo retomado entre
Israelitas e Palestinos, que nos foi
possível testemunhar nestes dias, e a
esperança de novos reconfortantes
progressos. Confio que, depois de
tantas vítimas, destruições e
incertezas, sobreviva e prospere um
Líbano democrático, aberto aos
outros, em diálogo com as culturas e
as religiões. Faço um apelo a todos os
que têm em mãos os destinos do
Iraque, a fim de que cesse a inaudita
violência que ensanguenta o País e
seja assegurada, a cada um dos seus
habitantes, uma existência normal.
Invoco a Deus para que no Sri Lanka
se ouça, entre as partes beligerantes,
o anseio das populações por um
futuro de fraternidade e de
solidariedade; para que no Darfur e
em qualquer parte da África acabem
de vez os conflitos fratricidas, se
cicatrizem logo as feridas abertas na
carne daquele Continente e se
consolidem os processos de



reconciliação, de democracia e de
desenvolvimento. Conceda o divino
Menino, Príncipe da Paz, que se
extingam aqueles focos de tensão
que tornam incerto o futuro de
outras partes do mundo, tanto na
Europa como na América Latina.

"Salvator noster": esta é a nossa
esperança; este é o anúncio que a
Igreja faz ressoar também neste
Natal. Com a Encarnação, lembra o
Concílio Vaticano II, o Filho de Deus
uniu-se de certa forma a cada
homem (cf. Gaudium et spes, 22). O
Natal é, pois, também o natal do
corpo, como observava o Pontífice
São Leão Magno. Em Belém nasceu o
povo cristão, corpo místico de Cristo
no qual cada membro está unido
intimamente ao outro por uma total
solidariedade. O nosso Salvador
nasceu para todos. Devemos
proclamá-lo não somente com
palavras, mas também com toda a
nossa vida, dando ao mundo o



testemunho de comunidades unidas
e abertas, nas quais reina a
fraternidade e o perdão, a acolhida e
o serviço recíproco, a verdade, a
justiça e o amor.

Comunidade salvada por Cristo. Esta
é a verdadeira natureza da Igreja,
que se nutre da sua Palavra e do seu
Corpo eucarístico. Só redescobrindo
o dom recebido a Igreja pode
testemunhar a todos o Cristo
Salvador; fá-lo-á com entusiasmo e
ardor, no pleno respeito de toda
tradição cultural e religiosa; fá-lo-á
com alegria sabendo que Aquele que
anuncia nada priva daquilo que é
autenticamente humano, mas leva-o
ao seu completamento. Na verdade,
Cristo vem somente para destruir o
mal: o pecado. O resto, todo o resto
Ele eleva e aperfeiçoa. Cristo não nos
salva da nossa humanidade, mas
através dela; não nos salva do
mundo, mas veio no mundo para que



o mundo seja salvo por meio d’Ele
(cf. Jo 3,17).

Caros irmãos e irmãs, onde quer que
estejam, chegue a vós esta mensagem
de alegria e de esperança: Deus se fez
homem em Jesus Cristo, nasceu da
Virgem Maria e renasce hoje na
Igreja. É Ele quem traz para todos o
amor do Pai celestial. É Ele o
Salvador do mundo! Não temam,
abri vosso coração, acolhei-O, para
que o seu Reino de amor e de paz se
torne herança comum de todos. Feliz
Natal!

[Tradução do original italiano
distribuída pela Santa Sé

© Copyright 2006 - Libreria Editrice
Vaticana]

-----------------------------------------------------------------

MENSAGEM PARA CELEBRAÇÃO
DO DIA MUNDIAL DA PAZ 1º janeiro



de 2007 A PESSOA HUMANA,
CORAÇÃO DA PAZ

1. No início do ano novo, desejo fazer
chegar aos Governantes e aos
Responsáveis das Nações, bem como
a todos os homens e mulheres de boa
vontade os meus votos de paz. Envio-
os, de modo particular, a quantos se
encontram na tribulação e no
sofrimento, a quem vive ameaçado
pela violência e pela constrição das
armas ou, espezinhado na sua
dignidade, aguarda o próprio resgate
humano e social. Envio-os às
crianças que, com a sua inocência,
enriquecem a humanidade de
bondade e de esperança e, com o seu
sofrimento, a todos nos animam a
sermos obreiros de justiça e de paz.
Pensando precisamente nas crianças,
especialmente naquelas cujo futuro
está comprometido pela exploração e
pela maldade de adultos sem
escrúpulos, quis que, por ocasião do
Dia Mundial da Paz, a atenção se



concentrasse sobre o tema: Pessoa
humana, coração da paz. De facto,
estou convencido de que respeitando
a pessoa promove-se a paz e,
construindo a paz, assentam-se as
premissas para um autêntico
humanismo integral. É assim que se
prepara um futuro sereno para as
novas gerações.

A pessoa humana e a paz: dom e
missão

2. A Sagrada Escritura afirma: « Deus
criou o homem à Sua imagem, criou-
o à imagem de Deus; Ele os criou
homem e mulher » (Gn 1,27). Por ter
sido criado à imagem de Deus, o
indivíduo humano possui a dignidade
de pessoa; não é só alguma coisa, mas
alguém, capaz de se conhecer, de se
possuir e de livremente se dar e de
entrar em comunhão com outras
pessoas. Ao mesmo tempo, ele é
chamado, pela graça, a uma aliança
com o seu Criador, a dar-Lhe uma



resposta de fé e amor que mais
ninguém pode dar em seu lugar.(1)
Nesta admirável perspectiva,
compreende-se a missão confiada ao
ser humano de amadurecer
pessoalmente na capacidade de amar
e de fazer progredir o mundo,
renovando-o na justiça e na paz.
Numa síntese eficaz Santo Agostinho
ensina: « Deus, que nos criou sem
nós, não quis salvar-nos sem nós ».(2)
É, pois, um dever de todos os seres
humanos cultivara consciência do
duplo aspecto de dom e de missão.

3. Do mesmo modo a paz é
simultaneamente um dom e uma
missão. Se é verdade que a paz entre
os indivíduos e os povos — a
capacidade de viverem uns ao lado
dos outros tecendo relações de
justiça e de solidariedade —
representa um compromisso que não
conhece pausa, é também verdade,
antes é-o mais ainda, quea paz é dom
de Deus. A paz é, com efeito, uma



característica da acção divina, que se
manifesta tanto na criação de um
universo ordenado e harmonioso
como também na redenção da
história humana necessitada de ser
recuperada da desordem do pecado.
Criação e redenção oferecem,
portanto, a chave de leitura que
introduz na compreensão do sentido
da nossa existência sobre a terra. O
meu venerado predecessor João
Paulo II, dirigindo-se à Assembléia
Geral das Nações Unidas no dia 5 de
Outubro de 1995, teve a ocasião de
dizer que nós « não vivemos num
mundo irracional ou sem sentido,
mas [...] existe uma lógica moral que
ilumina a existência humana e torna
possível o diálogo entre os homens e
os povos ».(3) A “gramática”
transcendente, ou seja, o conjunto de
regras da acção individual e do
recíproco relacionamento entre as
pessoas de acordo com a justiça e a
solidariedade, está inscrita nas
consciências, nas quais se reflecte o



sábio projecto de Deus. Como
recentemente quis reafirmar, « nós
cremos que na origem está o Verbo
eterno, a Razão e não a
Irracionalidade ».(4) A paz é,
portanto, também uma tarefa que
compromete cada indivíduo a uma
resposta pessoal coerente com o
plano divino. O critério que deve
inspirar esta resposta não pode ser
senão o respeito pela “gramática”
escrita no coração do homem pelo seu
divino Criador.

Nesta perspectiva, as normas do
direito natural não hão-de ser
consideradas como directrizes que se
impõem a partir de fora, como se
coarctassem a liberdade do homem.
Pelo contrário, devem ser acolhidas
como uma chamada a realizar
fielmente o projecto universal divino
inscrito na natureza do ser humano.
Guiados por tais normas, os povos —
no âmbito das respectivas culturas —
podem aproximar-se assim do maior



mistério, que é o mistério de Deus.
Por isso, o reconhecimento e o
respeito pela lei natural constituem
também hoje a grande base para o
diálogo entre os crentes das diversas
religiões e entre estes e os não
crentes. É este um grande ponto de
encontro e, portanto, um pressuposto
fundamental para uma autêntica
paz.

O direito à vida e à liberdade
religiosa

4. O dever de respeitar a dignidade
de cada ser humano, em cuja
natureza se reflecte a imagem do
Criador, tem como consequência que 
não se possa dispor da pessoa
arbitrariamente. Quem detém maior
poder político, tecnológico,
económico, não pode aproveitar
disso para violar os direitos dos
outros menos favorecidos. De facto, é
sobre o respeito dos direitos de todos
que se baseia a paz. Ciente disso, a



Igreja faz-se paladina dos direitos
fundamentais de cada pessoa. De
modo particular, ela reivindica o
respeito da vida e daliberdade
religiosa de cada um. O respeito do
direito à vida em todas as suas fases
estabelece um ponto firme de
importância decisiva: a vida é um
dom de que o sujeito não tem
completa disponibilidade. Igualmente,
a afirmação do direito à liberdade
religiosa põe o ser humanoem
relação com um Princípio
transcendente que o furta ao arbítrio
do homem. O direito à vida e à livre
expressão da própria fé em Deus não
está nas mãos do homem. A paz
necessita que se estabeleça uma clara
fronteira entre o que é disponível e o
que não o é: assim se evitarão
intromissões inaceitáveis naquele
património de valores que é próprio
do homem enquanto tal.

5. Quanto ao direito à vida, cabe
denunciar o destroço de que é



objecto na nossa sociedade: junto às
vítimas dos conflitos armados, do
terrorismo e das mais diversas
formas de violência, temos as mortes
silenciosas provocadas pela fome,
pelo aborto, pelas pesquisas sobre os
embriões e pela eutanásia. Como não
ver nisto tudo um atentado à paz? O
aborto e as pesquisas sobre os
embriões constituem a negação
directa da atitude de acolhimento do
outro que é indispensável para se
estabelecerem relações de paz
estáveis. Mais: no que diz respeito
àlivre manifestação da própria fé,
outro sintoma preocupante de
ausência de paz no mundo é
representado pelas dificuldades que
frequentemente tanto os cristãos
como os adeptos de outras religiões
encontram para professar pública e
livremente as próprias convicções
religiosas. No caso particular dos
cristãos, devo ressaltar com tristeza
que por vezes não se limitam a criar-
lhes impedimentos; em alguns



Estados são mesmo perseguidos,
tendo-se registado ainda
recentemente episódios de atroz
violência. Existem regimes que
impõem a todos uma única religião,
enquanto regimes indiferentes
alimentam, não uma perseguição
violenta, mas um sistemático
desprezo cultural quanto às crenças
religiosas. Em todo o caso, não se
respeita um direito humano
fundamental, com graves
repercussões sobre a convivência
pacífica, o que não deixa de
promoveruma mentalidade e uma
cultura negativas para a paz. A
igualdade de natureza de todas as
pessoas

6. Na raiz de não poucas tensões que
ameaçam a paz, estão certamente as
inúmeras injustas desigualdades
ainda tragicamente presentes no
mundo. De entre elas são, por um
lado, particularmente insidiosas as
desigualdades no acesso a bens



essenciais, como a comida, a água, a
casa, a saúde; e, por outro lado,as
contínuas desigualdades entre homem
e mulher no exercício dos direitos
humanos fundamentais.

Constitui um elemento de primária
importância para a construção da
paz o reconhecimento da igualdade
essencial entre as pessoas humanas,
que brota da sua transcendente
dignidade comum. A igualdade a este
nível é, pois, um bem de todos
inscrito naquela “gramática” natural
que se deduz do projecto divino da
criação; um bem que não pode ser
descurado ou desprezado sem
provocar pesadas repercussões que
põem em risco a paz. As gravíssimas
carências de que sofrem muitas
populações, especialmente no
Continente africano, estão na origem
de violentas reivindicações e
constituem assim um tremendo
golpe infligido à paz.



7. A mesma insuficiente
consideração pela condição feminina
introduz factores de instabilidade no
ordenamento social. Penso na
exploração de mulheres tratadas
como objectos e nas numerosas
formas de falta de respeito pela sua
dignidade; penso também — num
contexto distinto — nas visões
antropológicas persistentes em
algumas culturas, que reservam à
mulher uma posição ainda
fortemente sujeita ao arbítrio do
homem, com consequências lesivas
da sua dignidade de pessoa e para o
exercício das próprias liberdades
fundamentais. Não devemos iludir-
nos de que a paz esteja assegurada
enquanto não forem superadas
também estas formas de
discriminação, que lesionam a
dignidade pessoal, inscrita pelo
Criador em cada ser humano.(5)

A « ecologia da paz »



8. Na Carta EncíclicaCentesimus
annus escreve João Paulo II: « Não só
a terra foi dada por Deus ao homem,
que a deve usar respeitando a
intenção originária de bem, segundo
a qual lhe foi entregue; mas o
homem é doado a si mesmo por
Deus, devendo por isso respeitar a
estrutura natural e moral, de que foi
dotado ».(6) É respondendo a esta
incumbência, que lhe foi confiada
pelo Criador, que o homem,
juntamente com seus semelhantes,
pode dar vida a um mundo de paz.
Assim, ao lado da ecologia da
natureza existe uma ecologia que
podemos designar “humana”, a qual,
por sua vez, requer uma “ecologia
social”. E isto requer que a
humanidade, se tem a peito a paz,
tome consciência cada vez mais das
ligações existentes entre a ecologia
natural, ou seja, o respeito pela
natureza, e a ecologia humana. A
experiência demonstra quetoda a
atitude de desprezo pelo ambiente

https://www.vatican.va/edocs/POR0067/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/POR0067/_INDEX.HTM


provoca danos à convivência humana,
e vice-versa. Surge assim com mais
evidência um nexo incindível entre a
paz com a criação e a paz entre os
homens. Uma e outra pressupõem a
paz com Deus. A poesia-oração de S.
Francisco, conhecida também como «
Canção do Irmão Sol », constitui um
admirável exemplo — sempre actual
— desta variegada ecologia da paz.

9. Quão seja estreito este nexo entre
uma e outra ecologia ajuda-nos a
compreender o problema, cada dia
mais grave, doabastecimento
energético. Nestes anos, novas
Nações entraram decididamente no
sector da produção industrial,
aumentando as necessidades
energéticas. Isto está a provocar uma
corrida sem precedentes aos
recursos disponíveis. Entretanto,
persistem ainda em algumas regiões
do planeta situações de grande
atraso, onde o desenvolvimento está
praticamente bloqueado devido



também ao aumento dos preços da
energia. Que acontecerá àquelas
populações? Que tipo de
desenvolvimento ou de não-
desenvolvimento lhes será imposto
pela escassez de reabastecimento
energético? Que injustiças e
antagonismos provocará a corrida às
fontes de energia? E como reagirão
os excluídos desta corrida? Estas
perguntas põem em evidência
quanto o respeito pela natureza
esteja intimamente ligado à
necessidade de tecer entre os
homens e entre as Nações relações
respeitadoras da dignidade da pessoa
e capazes de satisfazer as suas
autênticas necessidades. A destruição
do ambiente, um uso impróprio ou
egoísta do mesmo e a apropriação
violenta dos recursos da terra geram
lacerações, conflitos e guerras,
precisamente porque são fruto de
um conceito desumano de
desenvolvimento. Com efeito, um
desenvolvimento que se limitasse ao



aspecto técnico-económico,
descurando a dimensão moral-
religiosa, não seria um
desenvolvimento humano integral e
terminaria, ao ser unilateral, por
incentivar as capacidades
destruidoras do homem.

Visões redutivas do homem

10. É urgente, portanto, mesmo no
quadro das actuais dificuldades e
tensões internacionais, empenhar-se
em dar vida a umaecologia humana
que favoreça o crescimento da
“árvore da paz”. Para tentar
semelhante empresa é necessário
deixar-se guiar por uma visão da
pessoa não viciada por preconceitos
ideológicos e culturais ou por
interesses políticos e económicos,
que incitem ao ódio e à violência. É
compreensível que as visões do
homem variem nas distintas
culturas. Mas o que não se pode
admitir é que sejam cultivadas 



concepções antropológicas que
contenham nelas mesmas o germe da
contraposição e da violência. São
igualmente inaceitáveis concepções
de Deus que estimulem o descaso
para com os próprios semelhantes e
o recurso à violência contra eles.
Trata-se de um dado em que se deve
insistir com clareza: uma guerra em
nome de Deus jamais é aceitável.
Quando uma certa concepção de
Deus está na origem de factos
criminosos, é sinal de que tal
concepção já se transformou em
ideologia.

11. Hoje, porém, a paz não é posta
em discussão só pelo conflito entre as
visões redutivas do homem, ou seja
entre as ideologias. É-o também pela 
indiferença face àquilo que constitui a
verdadeira natureza do homem.
Muitos contemporâneos negam, com
efeito, a existência de uma específica
natureza humana, tornando assim
possível as interpretações mais



extravagantes dos constitutivos
essenciais do ser humano. Também
aqui faz falta a clareza: uma visão
“débil” da pessoa, que deixe espaço a
qualquer concepção excêntrica, só
aparentemente favorece a paz. Na
verdade, impede o diálogo autêntico
e abre o caminho à intervenção de
imposições autoritárias, terminando
assim por deixar a própria pessoa
indefesa e, consequentemente, presa
fácil da opressão e da violência.

Direitos humanos e Organizações
internacionais

12. Uma paz verdadeira e estável
pressupõe o respeito dos direitos do
homem. Mas se estes direitos se
baseiam numa concepção débil da
pessoa, como não hão-de ficar
também eles enfraquecidos? Daqui
se vê claramente a profunda
insuficiência de uma concepção
relativista da pessoa, quando se trata
de justificar e defender os seus



direitos. A aporia neste caso é
patente: os direitos são propostos
como absolutos, mas o fundamento
aduzido para eles é apenas relativo.
Causará surpresa se, diante das
exigências “incómodas” postas por
um direito ou outro, aparecer
alguém a contestá-lo ou decidir
ignorá-lo? Somente radicados em
instâncias objectivas da natureza
dada ao homem pelo Criador, é que
os direitos a ele atribuídos podem ser
afirmados sem medo de contestação.
De resto, é evidente que os direitos
do homem, por sua vez, implicam
deveres. Bem o afirmava a propósito 
mahatma Gandi: « O Gange dos
direitos desce do Himalaia dos
deveres » Somente deixando claro
este pressuposto de base é que os
direitos humanos, hoje sujeitos a
contínuos ataques, podem ser
adequadamente defendidos. Sem
esta clareza, acaba-se por utilizar a
mesma expressão, precisamente
‘direitos humanos', mas



subentendendo sujeitos bem
distintos entre si: para uns, a pessoa
humana dotada de dignidade
permanente e de direitos sempre
válidos, em toda a parte e para todos;
para outros, uma pessoa de
dignidade mutável e de direitos
sempre negociáveis nos conteúdos,
no tempo e no espaço.

13. À tutela dos direitos humanos
fazem constante referência os
Organismos internacionais e, de
modo particular, a Organização das
Nações Unidas que, com a Declaração
Universal de 1948, se propôs, como
missão fundamental, promover os
direitos do homem. Tal Declaração é
vista como uma espécie de 
compromisso moral assumido por
toda a humanidade. Isto encerra uma
verdade profunda, sobretudo se os
direitos humanos descritos na
Declaração são considerados como
detentores de fundamento não
simplesmente na decisão da



assembleia que os aprovou, mas na
mesma natureza do homem e na sua
inalienável dignidade de pessoa
criada por Deus. É, portanto,
importante que os Organismos
internacionais não percam de vista o
fundamento natural dos direitos do
homem. Isto preservá-los-á do risco,
infelizmente sempre latente, de
resvalar para uma interpretação
meramente positivista. Se isso
acontecesse, os Organismos
internacionais terminariam
carecendo da autoridade necessária
para desempenhar o papel de
defensores dos direitos fundamentais
da pessoa e dos povos, motivo
principal da sua mesma existência e
actividade.

Direito internacional humanitário
e direito interno dos Estados

14. A partir da consciência de que
existem direitos humanos
inalienáveis ligados com a natureza



comum dos homens, foi elaborado
um direito internacional humanitário,
a cuja observância os Estados se
comprometem mesmo em caso de
guerra. Isto infelizmente não
encontrou coerente actuação,
prescindindo do passado, em
algumas situações de guerra
acontecidas recentemente. Foi o que
se deu, por exemplo, no conflito que
há alguns meses, teve por cenário o
sul do Líbano, quando a obrigação de
proteger e ajudar as vítimas
inocentes e de não envolver a
população civil foi em grande parte
desatendida. O doloroso episódio do
Líbano e a nova configuração dos
conflitos, sobretudo desde que a
ameaça terrorista pôs em
práticainéditas modalidades de
violência, requerem que a
comunidade internacional reafirme
o direito internacional humanitário e
o aplique a todas as situações actuais
de conflito armado, incluindo as não
previstas pelo direito internacional



em vigor. Além disso, a praga do
terrorismo postula uma reflexão
aprofundada sobre os limites éticos
que são inerentes ao uso dos
instrumentos actuais de tutela da
segurança nacional. Com frequência
sempre maior, com efeito, os
conflitos não são declarados,
sobretudo quando os provocam
grupos terroristas decididos a
alcançar por qualquer meio os seus
fins. Face aos desconcertantes
cenários destes últimos anos, os
Estados não podem deixar de sentir a
necessidade de dotar-se de regras
mais claras, capazes de contrastar
eficazmente o extravio dramático
que estamos assistindo. A guerra
representa sempre um insucesso
para a comunidade internacional e
uma grave perda de humanidade.
Mas quando, apesar de tudo, ela
acontece, convém pelo menos
salvaguardar os princípios essenciais
de humanidade e os valores básicos
de toda a convivência civil,



estabelecendo normas de
comportamento que limitem ao
máximo os seus danos e procurem
aliviar os sofrimentos dos civis e de
todas as vítimas dos conflitos.(7)

15. Outro elemento causador de
grande inquietação é a vontade,
manifestada recentemente por
alguns Estados, depossuírem armas
nucleares. Isto fez com que se
acentuassem ainda mais o
generalizado clima de incerteza e de
medo por uma possível catástrofe
atómica. O que faz retornar à
lembrança o passado, aquelas ânsias
desgastantes do período da assim
chamada “guerra fria”. Desde então
esperava-se que o perigo atómico
estivesse definitivamente afastado e
que o suspiro de alívio dado pela
humanidade pudesse finalmente
durar. Como se revela actual, a este
respeito, a admoestação do Concílio
Ecuménico Vaticano II: « Toda a
acção bélica que tende



indiscriminadamente à destruição de
cidades inteiras ou vastas regiões e
seus habitantes é um crime contra
Deus e o próprio homem, que se deve
condenar com firmeza e sem
hesitação ».(8) Infelizmente sombras
ameaçadoras continuam adensando-
se no horizonte da humanidade. O
caminho para garantir um futuro de
paz para todos é constituído não
somente por acordos internacionais
que visem anão proliferação das
armas nucleares, mas também pelo
esforço de procurar com
determinação a sua diminuição e
definitiva abolição. Não se poupem
esforços para se chegar, pela
negociação, a alcançar, tais
finalidades! Está em jogo o destino de
toda a família humana!

A Igreja em defesa da
transcendência da pessoa humana

16. Desejo, enfim, dirigir um
premente apelo ao Povo de Deus, a



fim de que cada cristão sinta-se
comprometido a ser incansável
promotor de paz e acérrimo defensor
da dignidade da pessoa humana e
dos seus direitos inalienáveis.
Agradecido ao Senhor por tê-lo
chamado a pertencer à sua Igreja —
que, no mundo, é « sinal e
salvaguarda da transcendência da
pessoa humana »,(9) o cristão não se
cansará de Lhe implorar o bem
fundamental da paz, que tanta
importância tem na vida de cada um.
Além disso, ele sentirá o orgulho de
servir com generosa dedicação a
causa da paz, indo ao encontro dos
irmãos, especialmente daqueles que,
além de sofrer pobreza e privações,
estão também privados deste
precioso bem. Jesus revelou-nos que
«Deus é amor » (1 Jo 4,8) e que a
vocação maior de cada pessoa é o
amor. Em Cristo, podemos encontrar
as supremas razões para nos
tornarmos paladinos seguros da



dignidade humana e corajosos
construtores de paz.

17. Portanto, jamais deixe de faltar a
colaboração de cada crente para a
promoção de um verdadeiro
humanismo integral, conforme os
ensinamentos das Cartas
EncíclicasPopulorum progressio
eSollicitudo rei socialis, das quais nos
preparamos para celebrar
precisamente este ano o 40o e o 20o
aniversário. À Rainha da Paz, Mãe de
Jesus Cristo “nossa paz” (Ef 2,14),
confio a minha instante súplica por
toda a humanidade no início do ano
de 2007, que vislumbramos —
mesmo entre perigos e problemas —
com o coração cheio de esperança.
Seja Maria a mostrar-nos no seu
Filho o Caminho da paz, e ilumine os
nossos olhos, para que saibamos
reconhecer o seu Rosto no rosto de
cada pessoa humana, coração da paz!

https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum_po.html
https://www.vatican.va/edocs/POR0070/_INDEX.HTM


Vaticano, 8 de Dezembro de 2006.
BENEDICTUS PP. XVI

(1) Cf.Catecismo da Igreja Católica,
357.

(2)Sermão 169, 11,13:PL 38,923.

(3) N. 3.

(4)Homilia no Islinger Feld de
Regensburg (12 de Setembro de
2006).

(5) Cf. Congregação para a Doutrina
da Fé,Carta aos Bispos da Igreja
Católica sobre a colaboração do
homem e da mulher na Igreja e no
mundo (31 de Maio de 2004), nn.
15-16.

(6) N. 38.

(7) A este respeito, o Catecismo da
Igreja Católica estabeleceu critérios
muitos severos e precisos: cf. nn.
2307-2317.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20060912_regensburg_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_po.html


(8) Const. past.Gaudium et spes, 80.

(9) Conc. Ecum. Vat. II,Ib., 76.

© Copyright 2006 - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/palavras-do-
papa-no-natal-2006/ (19/12/2025)

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://opusdei.org/pt-br/article/palavras-do-papa-no-natal-2006/
https://opusdei.org/pt-br/article/palavras-do-papa-no-natal-2006/
https://opusdei.org/pt-br/article/palavras-do-papa-no-natal-2006/

	Palavras do Papa no Natal 2006

