
opusdei.org

Paixão pela verdade

O mundo necessita de
“testemunhas apaixonadas e
coerentes com a verdade”.
Numa época em que o
relativismo tem convencido a
muitas pessoas de que é
impossível conhecer a verdade,
a paixão por buscá-la e
transmiti-la converteu-se numa
gozosa tarefa para os cristãos.

18/06/2007

“Amou a verdade de maneira
desinteressada. Procurou-a onde
pudesse se manifestar, destacando ao



máximo a sua universalidade. O
Magistério da Igreja viu e apreciou
nele a paixão pela verdade; o seu
pensamento, ao se manter sempre no
horizonte da verdade universal,
objetiva e transcendente, alcançou
cotas que a inteligência humana
jamais poderia ter pensado”[1].

Essas palavras de João Paulo II se
referem a São Tomás de Aquino, e
constituem um elogio significativo a
um grande santo, ao mesmo tempo
em que mostram o quanto a Igreja
valoriza o dom da inteligência.

Segundo João Paulo II – tomando
uma expressão de Paulo VI –, “com
razão se pode chamar o Aquinate de
“o Apóstolo da Verdade”.
Precisamente porque a buscava sem
reservas, soube reconhecer em seu
realismo a objetividade da verdade.
A sua filosofia é verdadeiramente a
filosofia do ser, e não do simples
parecer”[2].



Louvar a finura filosófica e teológica
de um santo também supõe enaltecer
uma determinada atitude perante a
verdade: o amor, a paixão, a sua
busca, abertura e reconhecimento.

Parte da missão da Igreja consiste em
acender e expandir, no ânimo dos
cristãos e de todos os homens, o
impulso e a tendência à verdade.
Este foi um objetivo constante do
magistério de João Paulo II –
exemplos claros são as Encíclicas 
Fides et Ratio e Veritatis Splendor – e
também é a atitude de Bento XVI,
uma vez que, desde os primeiros dias
de seu pontificado, anima todos os
homens a não se deixarem levar pela
mentalidade relativista, que é apenas
um modo de renunciar à procura das
verdades que dão sentido à vida, com
a consequente restrição do horizonte
vital.

O relativismo – ao qual Papa Bento
XVI se referiu, faz alguns anos, como



“o problema central da fé cristã”[3] –
é uma postura perante a vida, que
facilmente toma forma na cultura,
impregnando as relações sociais
entre os homens. Não é tanto um
sistema filosófico ou um organismo
doutrinal, mas um estilo de pensar
em que se evita falar em termos de
verdadeiro e falso, pois não se
reconhece uma instância de validade
objetiva acerca de juízos que façam
referência a realidades que
transcendem o que cada um pode ver
e tocar: Deus, a alma, inclusive a
mais íntima meta do amor.

Além disso, essa atitude comporta
um modo de agir que manifesta uma
perplexidade de fundo perante a
realidade: como não posso conhecer
nada de forma definitiva, também
não posso tomar decisões que levem
consigo uma entrega indiscutível e
para sempre. Tudo pode mudar, tudo
é provisório.



Segundo essa postura, aquilo que
podemos conhecer e afirmar sobre as
realidades divinas e as que se
referem ao sentido da vida e do
mundo é, no fundo, tão imperfeito e
tão relativo que as nossas palavras
não têm qualquer conteúdo de
verdade.

Nesta perspectiva, qualquer tentativa
de escapar do método de cálculo e de
controle das ciências experimentais –
única fonte autorizada de saber – é
ilusório ou simplesmente é declarado
como uma volta ao conhecimento
pré-científico ou como uma nova
instauração de antigas mitologias.

Verdade e liberdade

O relativismo trata, portanto, de
impor uma postura existencial: se
não posso chegar a nenhuma
conclusão certa, pelo menos
procuremos estabelecer um caminho
– um método – que me permita
alcançar a maior quantidade de



felicidade possível neste nosso pobre
mundo; uma felicidade que, pela
própria dinâmica dos fatos –
contingentes e finitos –, será
fragmentária e limitada.

Neste contexto, é lógico que o mais
importante é evitar o problema da
verdade: na nossa cultura, qualquer
opinião é válida, desde que não se
apresente com pretensões de
universalidade, como uma
explicação – de maneira tendenciosa
– completa sobre Deus e o mundo.

Assim, as verdades religiosas ficam à
mercê da preferência do momento
ou do gosto, reduzidas a questões
opináveis – talvez privilegiadas para
alguns, dentro do supermercado de
crenças e de presunções que se
cozinham e se servem no oceano do 
sobrenatural – e carentes de
racionalidade, precisamente porque
não podem ser validadas segundo os
critérios da ciência experimental.



Desse modo, o relativismo se
converte na justificação vital, não
teórica, para conduzir uma
existência vivível num mundo
privado de consistência. Qual é a
melhor garantia para que todos os
homens possam manter uma
convivência pacífica a não ser um
mundo sem verdade?

Em muitas das nossas sociedades,
uma ideia fraca de razão tem se
alçado como pressuposto necessário
da democracia e da convivência:
numa sociedade multicultural,
multiétnica e plurirreligiosa
defender a existência de verdades
leva ao conflito e à violência, pois
quem estiver convencido de tais
verdades será suspeito de querer
impor – de modo fundamentalista,
dizem – algo que não passa de mera
opinião.

Curiosamente, porém, ocorre o
contrário. A falta de sensibilidade



para com a verdade, para com a
busca de respostas sobre a realidade
das coisas e do sentido da própria
vida, leva consigo a deformação –
quando não a corrupção – da ideia e
da experiência da liberdade.

Não surpreende observar que a
consolidação social e legal dos modos
de vida congruentes com o
relativismo sempre se fundamente
num presumido “direito de
conquista” por parte da liberdade.

Certamente, a liberdade política foi
uma das grandes conquistas da Idade
Moderna. E, no entanto, a liberdade
no homem não é um absoluto; todo o
contrário: acha-se ligada, em
primeiro lugar, à natureza humana.

Se for desconectada da razão e da
totalidade do homem, de modo que
seja concebida como um “poder
desejar tudo” e “poder pôr em
prática tudo o que se deseja”, tem-se,
no final das contas, que “o desejo



próprio é a única norma das nossas
ações”[4].

Todos percebemos que não nos
movemos simplesmente pelos nossos
desejos. A própria realidade já é
orientadora e nos sugere motivos de
atuação. Ninguém compra um pote
de geleia só por causa do desenho do
recipiente; uma boa dona de casa
antes pergunta, se informa, lê as
características que anuncia… e
depois escolhe. E nessa escolha – o
exemplo é banal, mas indicativo –
dão-se razões: a porcentagem de
fruta, a sua qualidade, a procedência,
se é um produto orgânico, se tem
açúcar ou não etc. A liberdade não é
uma potência irrestrita, tem os seus
limites: está ligada ao bem integral
do homem, isto é, à sua verdade.

Na verdade, parece que, debaixo da
acusação de fundamentalismo que é
feita a muitos cristãos que querem
ser coerentes com a sua fé, se



dissimula o autêntico
fundamentalismo: o da debilidade
das convicções, muito mais perigoso
por se ocultar por trás da máscara da
tolerância.

Em todo caso, argumentando de
forma positiva, seria preciso
esclarecer que essa acusação mistura
dois planos: o das convicções
pessoais acerca da verdade e o da
sua realização no campo político.

Estar persuadido da verdade não
implica necessariamente tratar de
impô-la aos demais. Portanto,
perante a acusação de despotismo –
mais ou menos implícita – dirigida
àquele que defende o valor da
verdade como um bem ao qual a
pessoa não pode renunciar, é preciso
dizer que o despotismo não é
produzido pelo reconhecimento de
verdades universais e absolutas, mas
pela falta de respeito à liberdade.



A estima pelas ideias contrárias e,
sobretudo, pelas pessoas que as
pronunciam, não nasce da debilidade
das crenças pessoais nem da
disposição a pôr em dúvida qualquer
convicção; o que ocorre, na verdade,
é o contrário: para que exista uma
autêntica atitude de respeito para
com todos são necessárias algumas
verdades universalmente aceitas,
“não negociáveis”, começando pelo
reconhecimento da dignidade de
cada ser humano, pressuposto para
respeitar a sua liberdade.

Quanto mais fortemente convencidos
estivermos dessa verdade – que para
os cristãos nos parece tão óbvia, ao
se compreender que todos os homens
são filhos do mesmo Pai –, maior será
a possibilidade de se garantir o
respeito por todos, inclusive por
aqueles que não compartilham esse
princípio.



De fato, se não se admitir a
universalidade dos direitos humanos
nem a validade objetiva que os
sustenta – a dignidade de cada
pessoa –, tampouco serão exigíveis
para todos os cidadãos, nem se
poderá limitar, portanto, a
arbitrariedade no exercício do poder,
de maneira que a própria
democracia ficará indefesa perante
os seus próprios abusos.

O problema do relativismo se
encontra no âmago do próprio
homem, que, por mais que deseje
usufruir de uma autonomia sem
vínculos nem limites, sempre
desejará conhecer o sentido de sua
vida, anelo que está em estreita
correspondência com a pergunta
sobre Deus e sobre a salvação.

O Senhor proclamou que não só de
pão vive o homem, mas de toda
palavra que sai da boca de Deus[5];
o desejo natural de saber e a fome da



palavra divina são inextinguíveis, e
ninguém poderá fazê-los desaparecer
da vida humana: assim será a
palavra que sai de minha boca: não
voltará a mim de mãos vazias, mas
fará o que Eu quero e realizará a
missão que lhe tenho confiada[6].

Tornar amável a verdade

A verdade é amável de per si; no
entanto, às vezes podemos defendê-
la de maneira um tanto antipática.
Certo é que algumas verdades
incomodam a quem a escuta, e que
uma vida coerente não é um
caminho fácil para ninguém; mas isto
não faz com que a verdade não
tenha, de per si, uma força de
atração, que temos de procurar não
esconder.

Para mostrar o esplendor da verdade
convém, em primeiro lugar, fazer o
esforço de procurá-la, de conhecê-la
e de contemplá-la, também com o
estudo e com a formação. Se



realmente se ama a verdade, é mais
fácil expressá-la com dom de línguas
e fazê-la visível com a vida.

Parte do serviço à verdade consiste
em ocupar-se das diferentes
situações com o fim de encontrar os
canais apropriados para transmitir o
seu atrativo e convidar os demais a
procurá-la.

Às vezes, é mais fácil empregar um
tom negativo do que tentar conhecer
os interlocutores para procurar o
melhor modo de explicar as coisas;
mas, certamente, é muito menos
eficaz.

Mostrar a amabilidade da verdade é
uma tarefa muito apropriada para os
cristãos, porque sabemos que amor e
verdade se identificam. A Encíclica
do Santo Padre já é uma resposta ao
desafio que ele mesmo propôs nos
dias prévios à sua eleição e em
outros escritos anteriores, nos quais
– como dissemos – caracterizou o



relativismo como “o problema
central para a fé”.

Se o relativismo é uma atitude que se
esquiva do encontro com a verdade
por medo a perder a liberdade e a
felicidade, não será a caridade a que
pode reconciliar verdade, liberdade e
felicidade? “A verdade e o amor são
idênticos. Esta proposição –
compreendida em toda a sua
profundidade – é a suprema garantia
da tolerância; de uma relação com a
verdade cuja única arma é ela
mesma e que, por sê-lo, é o amor”[7].

O Santo Padre, nos pontos iniciais da
sua primeira Encíclica, propõe uma
questão que descreve a atitude um
tanto defensiva de muitas pessoas
perante a verdade, neste caso
perante algumas verdades morais
afirmadas pela Igreja: “a Igreja –
perguntam-se –, com os seus
preceitos e proibições, por acaso não
converte em amargo o que há de



mais formoso na vida? Não põe,
talvez, cartazes de proibição
precisamente onde a alegria,
predisposta em nós pelo Criador, nos
oferece uma felicidade que nos faz
saborear algo do divino?”[8].

Fazer amável a verdade consiste,
precisamente, em mostrar que se
encontra maior felicidade vivendo
na verdade do que tratando de
driblá-la. Quando te lançares ao
apostolado, convence-te de que se
trata sempre de fazer felizes, muito
felizes, as pessoas: a Verdade é
inseparável da autêntica alegria[9].

Tornar a verdade amável é uma boa
definição do apostolado, no qual se
unem amor e verdade. Uma verdade
crua e sem caridade se tornará
antipática e, inclusive, inalcançável,
porque as verdades decisivas para a
existência “não se conseguem só por
via racional, mas também mediante
o abandono confiado em outras



pessoas, que podem garantir a
certeza e a autenticidade da própria
verdade”[10].

Nós, os cristãos, servimos à verdade
sobretudo quando a acompanhamos
e a envolvemos com a caridade de
Cristo, com a santidade de vida, que
supõe, entre outras coisas, saber
acolher todas as pessoas.

São Josemaria amava a verdade e a
liberdade; por isso ensinava que a
verdade não se impõe, mas que se
oferece: Sentes-te depositário do bem
e da verdade absoluta e, portanto,
investido de um título pessoal ou de
um direito a desarraigar o mal a todo
o custo? – Por esse caminho não
consertarás nada: só por Amor e com
amor!, recordando que o Amor te
perdoou e te perdoa tanto[11].

O ambiente em que se aprende a
amar a verdade não é um ambiente
de enfrentamento; de vencedores e
de vencidos. A amizade, a alegria, o



carinho e a atitude de serviço
convencem, movem, iluminam,
preparam o espírito para romper os
muros do relativismo que fecham a
inteligência à consideração da
verdade. “A melhor defesa de Deus e
do homem consiste precisamente no
amor”[12]. O ambiente que devolve a
confiança de encontrar a verdade e
que prepara para recebê-la e amá-la
é o da coerência de vida.

Também entre pessoas que não
conheceram Cristo, não faltaram
testemunhas apaixonadas e
coerentes da verdade. Pensemos nos
testemunhos que chegaram de
Sócrates, um dos grandes
exploradores da verdade, que João
Paulo II cita na Encíclica Fides et
Ratio: suas palavras – mas,
sobretudo, sua atitude de coerência
até a morte – marcaram o
pensamento filosófico há mais de
dois mil anos[13].



Com muito mais razão os cristãos
podem testemunhar a Verdade, não
só com a inteligência – cultivada com
a leitura, com o estudo e com a
reflexão –, mas também através das
virtudes que refletem Cristo, verdade
feita vida.

O ambiente da sociedade […]precisa
de uma nova forma de viver e de
propagar a verdade eterna do
Evangelho: nas próprias entranhas da
sociedade, do mundo, os filhos de
Deus ao de brilhar por suas virtudes
como lanternas na escuridão - quasi
lucernae lucentes in caliginoso
loco”[14].

Cristo nos ensinou a Verdade sobre
Deus morrendo na Cruz. Os santos
tornaram plausível que Deus é amor,
entregando a vida por amor a Deus e
pelos outros. A Igreja não cessa de se
empenhar nesta tarefa de iluminar o
mundo e de tirá-lo das trevas de uma
vida sem verdade e sem sentido.



[1] João Paulo II, Litt. Enc. “Fides et
Ratio”, n. 44.

[2] Ibid. Cf. Paulo VI, Litt. Apost.
“Lumen Ecclesiae”, 20-XI-1974, 8.

[3] J. Ratzinger. Fe, verdad y
tolerancia, 2ª edição em castelhano,
p. 105.

[4] Ibid., p. 201.

[5] Mt 4, 4.

[6] Is 55, 11.

[7] J. Ratzinger. Fe, verdad y
tolerancia, p. 199.

[8] Bento XVI. Litt. Enc. “Deus Caritas
est”, n. 3.

[9] Sulco, n. 185.

[10] João Paulo II. Litt. Enc. “Fides et
Ratio”, n. 33.



[11] Sulco, n. 824.

[12] Bento XVI. Litt. Enc. “Deus
Caritas est”, n. 31.

[13] Cf. João Paulo II, Litt. Enc. “Fides
et Ratio”, n. 26.

[14] Sulco, n. 318.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/paixao-pela-
verdade/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/paixao-pela-verdade/
https://opusdei.org/pt-br/article/paixao-pela-verdade/
https://opusdei.org/pt-br/article/paixao-pela-verdade/

	Paixão pela verdade

