
opusdei.org

Outro modo de
olhar: Dar meios de
formação

Nós procuramos dar um meio
de formação com o olhar de
quem colocou em Cristo o
centro de sua vida. Mas
também com os olhos das
pessoas que nos ouvem, com o
desejo de chegar ao coração de
cada um. E fazemos isto com
nossos olhos, com nossa própria
personalidade.

13/01/2025



São João acabava de voltar de seu
desterro na Ilha de Patmos.
Encontrava-se na cidade de Éfeso
onde passaria seus últimos anos,
quando começou a ouvir
comentários que colocavam em
dúvida a redenção realizada por
Jesus e negavam que ele fosse o
Messias. Diante disso, o apóstolo
decidiu escrever uma série de cartas
às diversas igrejas da Ásia Menor,
visando fortalecer a fé dos
destinatários e denunciar estes
desvios. E ele faz isso partindo do
fundamento que deu vida a toda a
sua pregação: “O que nós ouvimos, o
que vimos com os nossos olhos, o que
contemplamos e as nossas mãos
tocaram da Palavra da Vida (...) nós
vos anunciamos, para que estejais
em comunhão conosco. E a nossa
comunhão é com o Pai e com seu
Filho, Jesus Cristo. Nós vos
escrevemos estas coisas para que a
nossa alegria fique completa” (1 Jo 1,
1-4).



Com os olhos de Jesus

Falar de Cristo é consequência de ter
experimentado uma profunda
amizade com ele. E mais, pelas
palavras do apóstolo, poderíamos
dizer que é necessário para
experimentar em toda a sua
plenitude a alegria de ser cristão. Por
isso, o próprio discurso reflete a
felicidade de estar perto do Senhor.
“Manifestem claramente o Cristo que
vocês são – dizia São Josemaria – pela
sua vida, pelo seu amor, pelo seu
espírito de sacrifício, pela sua
vontade de trabalhar, pelo seu
interesse pelas almas, pela sua
alegria”[1].

O prelado do Opus Dei comentava
certa vez: “Nos meios de formação,
quando desenvolvemos um tema,
procuramos falar da conexão que ele
tem com o Senhor. Porque chega um
momento na vida em que os simples
desejos de perfeição pessoal não nos



movem, não basta uma luta focada
em querer ser melhores. Quando na
formação mostramos, pelo contrário,
que o centro é o amor a Jesus Cristo
e, por Ele, aos outros, a luta tem
então sentido, porque o que
procuramos é unir-nos mais a ele, e
não simplesmente fazer algo
melhor”[2].

Este modo de dar os meios de
formação, nos labores de São Rafael,
de São Gabriel e de São Miguel, é o
resultado natural de uma vida que
tem seu centro em Cristo. O objetivo
de um meio de formação não é, por
isso, informar simplesmente sobre os
deveres que se tem a realizar e as
consequências negativas, se não
forem cumpridos, pois “não basta
uma luta focada em querer ser
melhores”. Trata-se de ajudar a
descobrir o que significa para cada
pessoa aquilo que está sendo dito
para colocar Cristo no centro da
própria vida. A beleza de amar a



Jesus e de atuar como Ele move mais
do que qualquer tipo de discurso.

A vida cristã traz consigo,
logicamente, uma série de
compromissos, mas estes têm sentido
por possibilitar o diálogo e a união
pessoal com o Senhor. Trata-se de
destacar o porquê desse
mandamento e a liberdade que
obtemos quando acolhemos a
salvação e nos deixamos amar por
Deus.

Com os olhos do outro

Se para falar da vida cristã é preciso
em primeiro lugar ter
experimentado essa amizade com
Cristo, é igualmente necessário
estabelecer uma relação pessoal com
quem nos ouve. Quem fala sente a
responsabilidade de que as suas
palavras sejam o mais humanas
possível, porque assim serão base
para transmitir melhor as palavras
de Deus e para que cheguem ao



coração de cada um. O desejo de
servir e de ser útil às pessoas que
estão à nossa frente pressupõe
colocar-se na pele do outro e
perguntar-se: o que interessa a essas
pessoas? Como pode ser útil aquilo
que vou dizer? Ao mesmo tempo, o
ouvinte também fará a si mesmo
perguntas similares: o que tem isso a
ver comigo? Como pode me ajudar?

Estas questões podem ser úteis ao
preparar ou receber um meio de
formação. Assim, aquele que o dá
tentará pensar e expor com clareza e
força como aquilo que está
explicando é bom e útil para cultivar
a amizade com Cristo.

Para isso, as palavras e razões
empregadas devem ter relação com a
realidade de quem ouve, com seu
mundo e suas necessidades. Partindo
daquilo que para os ouvintes tem
importância, cria-se uma atitude
atenta, por perceberem que vão



escutar algo que tem a ver com sua
situação. É o modo de atuar do
Senhor, que sai ao encontro dos
assuntos que ocupam nosso coração
e nossa cabeça: “Deus não é (...) uma
inteligência matemática muito
afastada de nós. Deus se interessa
por nós, nos ama, entrou
pessoalmente na realidade da nossa
história, comunicou-se a si mesmo a
ponto de se encarnar (...). Desceu do
seu Céu para se imergir no mundo
dos homens, no nosso mundo, e para
ensinar a ‘arte de viver’, o caminho
da felicidade; para nos libertar do
pecado e para nos tornar filhos de
Deus”[3].

Quem comunica a fé procura abrir
horizontes de pensamento e de
exercício da liberdade a seus
ouvintes. E consegue isso quando são
realidades que integrou em sua
própria vida, e experimentou a
utilidade e a beleza do que está



explicando, que o leva a colocar
Cristo no centro de sua vida.

Com os meus próprios olhos

O Evangelho mostra os apóstolos
com personalidades muito diversas.
André, mais entusiasta e afável, não
duvidou em falar de Jesus a Simão
quando mal o tinha conhecido. Os
filhos de Zebedeu, como bons irmãos,
tinham suas diferenças e coisas em
comum. Os dois eram ambiciosos,
mas enquanto Tiago tinha um
temperamento mais ardente, a
juventude e a ternura de João
serviram-lhe para experimentar uma
especial intimidade com o Senhor.
Pedro, mais impulsivo e extrovertido,
tinha chamado a ser Rocha, cabeça
da Igreja. Cada um contribuiu para a
expansão do cristianismo de modos
muito diversos em função do seu
caráter, de sua própria experiência e
das pessoas a quem se dirigia.



Deus também conta com a nossa
personalidade e a nossa vivência
para falar da vida cristã. Isto,
obviamente, não significa inventar
de novo o sentido original da
mensagem e sim tentar aprofundar
em seu conteúdo com nossos olhos,
para mostrá-lo aos olhos dos
receptores. E cada um realiza esta
tarefa, com fidelidade à mensagem, e
do seu modo, como consequência de
ter tornado próprio o tema em
questão. Mais do que repetir
expressões ou empregar muitas
citações – que de certa forma podem
dar uma sensação de segurança –
trata-se de entender com
profundidade a mensagem e expô-la
com interesse e desejo de
entusiasmar.

A assimilação pessoal do que se
transmite reflete-se também no
modo como usamos imagens, damos
exemplos e falamos sem
formalidades desnecessárias. É mais



apaixonante falar com autenticidade
pessoal, fruto de uma experiência
vivida e compreendida. Não é fácil,
porque requer em primeiro lugar
deixar-se interpelar pela vida de
Cristo, para avaliar com todo o seu
esplendor o que temos em nossas
mãos. Conseguimos isso
contemplando o Evangelho, ou seja,
lendo-o com a mente e o coração,
deixando-nos surpreender por sua
beleza e redescobrindo o bem que
contém.

Ao dar os meios de formação assim,
teremos consciência de que há
muitas perspectivas para abordar
um mesmo tema, dentro da
amplitude e riqueza do espírito da
Obra: cada um pode trazer sua
contribuição pessoal, obtida da sua
experiência e dos conhecimentos que
adquiriu. Esta realidade enriquece a
exposição da vida cristã, pois não se
trata de esgotar um tema e sim de
mostrar um aspecto que seja útil



para as pessoas a quem se fala e em
um momento determinado. Desta
forma, embora o conteúdo do qual se
esteja falando se repita com certa
frequência, será original e atualizado
no modo. “A beleza do Evangelho
requer ser vivida (...) e
testemunhada na concórdia entre
nós, que somos tão diferentes. E
atrevo-me a dizer que é essencial
para o cristão: não se trata de uma
atitude, de uma forma de falar. Não,
é essencial, porque é a unidade que
nasce do amor, da misericórdia de
Deus, da justificação de Jesus Cristo e
da presença do Espírito Santo em
nossos corações”[4].

Enquanto São João escrevia aquelas
cartas, São Paulo fazia o mesmo a
centenas de quilômetros. Sua vida
mudara completamente depois
daquele encontro com Jesus a
caminho de Damasco. Não só porque
deixara de perseguir os cristãos e se
unira a eles, mas porque o modo com



que olhava a Deus se transformara:
sua vida, que girava sobretudo em
torno de estritas regras a cumprir,
fundamenta-se agora nesse encontro
pessoal com Cristo. Desde então,
como os outros apóstolos, toda a sua
pregação consistiu em transmitir o
que havia recebido do Senhor. Para
isto, soube reconhecer e se adaptar
às necessidades das comunidades e
pessoas às quais se dirigia com seu
particular estilo direto e vivo, que
deixava entrever a experiência do
amor de Deus. Suas cartas refletem
diferentes relações com os
destinatários: enquanto em algumas
manifesta sua autoridade apostólica
(cfr. 2 Cor 10, 1-11), em outras
aparece suplicante como idoso e
prisioneiro (cfr. Fl 9). E sempre, com
o desejo de transmitir a beleza de
uma vida junto de Jesus Cristo.

[1] São Josemaria, Tertúlia, 13/06/1974.



[2] Mons. Fernando Ocáriz, Aula no
Colégio Romano da Santa Cruz,
13/11/2021.

[3] Bento XVI, Audiência, 28/11/2012.

[4] Francisco, Ângelus, 30/05/2021.

José María Álvarez de Toledo

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/outro-modo-
de-olhar-dar-meios-de-formacao/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/outro-modo-de-olhar-dar-meios-de-formacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/outro-modo-de-olhar-dar-meios-de-formacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/outro-modo-de-olhar-dar-meios-de-formacao/

	Outro modo de olhar: Dar meios de formação

