
opusdei.org

Os primeiros
supernumerários do
Opus Dei. A
convivência de 1948

Em 1947 Josemaria Escrivá
pôde cumprir um aspecto da
fundação do Opus Dei, há muito
tempo esperado: admitir
membros casados ou com
desejos de formar uma família.
Este artigo reconstrói a
mensagem que o fundador
transmitiu aos primeiros
supernumerários.

16/06/2020



Tradução do artigo de Luis Cano,
publicado no número 12 da revista
“Studia et Documenta”.

Em 1947 Josemaria Escrivá pôde
cumprir um aspecto da fundação do
Opus Dei, há muito tempo esperado:
admitir membros casados ou com
desejos de formar uma família. O
impulso definitivo ocorreu em
setembro de 1948, quando – depois
de ter obtido um reconhecimento por
parte da Santa Sé nesse sentido –
celebrou uma convivência na qual
participaram quinze pessoas. Dali
saíram os primeiros
supernumerários. Este artigo centra-
se no desenvolvimento dessa
atividade, em que São Josemaria
explicou muitos detalhes da vida dos
supernumerários. graças às
anotações e testemunhos de alguns
assistentes, foi possível reconstruir,
em parte, o conteúdo da convivência.

https://www.isje.org/es/studia-et-documenta-3/numeros-publicados/vol-12-2018-3/
https://www.isje.org/es/studia-et-documenta-3/numeros-publicados/vol-12-2018-3/


Palavras Chave: Josemaria Escrivá –
Opus Dei – Supernumerários –
Vocação matrimonial – Molinoviejo
(Segóvia) – 1948

Introdução

A vocação ao Opus Dei como
supernumerário: o iter de um
fenômeno inovador

Os assistentes à primeira atividade
para supernumerários

O desenvolvimento da convivência. A
pregação de São Josemaria

Os dias de Molinoviejo, vistos pelos
assistentes

Conclusões

Apêndice. Breve resenha biográfica
dos assistentes (em ordem alfabética)



Introdução

Um dos marcos mais importantes na
história da obra de São Gabriel no
Opus Dei, que terminaria sendo o seu
lançamento definitivo, foi a semana
de formação e estudo que houve em
Molinoviejo (Segóvia) de 25 de
setembro a 1 de outubro de 1948.
Participaram quinze pessoas, às
quais o fundador explicou com
profundidade o que significa ser
supernumerário do Opus Dei.

Antes de entrar no tema principal,
referir-nos-emos aos antecedentes
imediatos desses dias, em especial ao
trabalho do fundador para delinear a
figura do supernumerário, do ponto
de vista espiritual e jurídico.
Passaremos depois ao
desenvolvimento da convivência [1]
em si e à pregação de São Josemaria.

No final, num apêndice, incluímos
um breve perfil de cada um dos
assistentes. Para essas breves notas



biográficas, utilizamos os
mencionados relatos testemunhais e
as notas necrológicas dos membros
falecidos, que se conservam no AGP,
além de dados de domínio público,
excluindo outros arquivos públicos
ou privados, cujo rastreamento
excederia o propósito deste artigo.

A vocação ao Opus Dei como
supernumerário: o iter de um
fenômeno inovador

Desde 1928, o fundador tinha falado
a pessoas de todas as esferas sobre a
santificação no meio do mundo, mas
só vinte anos depois ele pôde propor
um caminho vocacional concreto,
reconhecido pela Igreja, a pessoas
casadas ou com a perspectiva de
formar uma família. Isto foi possível
graças à aprovação pontifícia de 1947
[2], a partir da qual pessoas casadas
podiam vincular-se de fato com a
Obra, procurando “viver o espírito e
apostolado da Instituição, sem



incorporar-se a ela por um vínculo
jurídico” [3]. Tal possibilidade
representava um grande passo,
porque se reconhecia que os casados
podiam santificar-se em seu próprio
estado, segundo o espírito do Opus
Dei [4], porém isso não era suficiente
para São Josemaria: esperava que no
futuro a Sé Apostólica aprovasse que
os supernumerários fossem incluídos
como membros de pleno direito, algo
que, naquele momento, não era
possível.

Enquanto isso, os primeiros
supernumerários – Tomás Alvira
Alvira, Víctor García Hoz e Mariano
Navarro Rubio – começaram a
receber a formação e a viver
segundo o espírito do Opus Dei.
Numa nota circular, datada de 5 de
novembro de 1947, enviada aos
diretores dos centros da Obra que
havia então, pediam-se dados de
outros possíveis candidatos. Sem
dizer ainda nada aos interessados,



pedia-se que rezassem por eles com a
intensidade que o assunto requeria,
pois, “como sabeis – lia-se na nota –
esta é uma verdadeira vocação” [5].

Em dezembro de 1947, Escrivá estava
trabalhando para delinear com
detalhe a figura dos
supernumerários e a sua atenção
espiritual. Nesta tarefa ajudava-o
Amadeo de Fuenmayor, que se
encontrava em Madri, colaborando
com o Conselho Geral da Obra [6].
Numa carta desse mês escrevia,
entre outras coisas:

Esses Supernumerários! Quanta
esperança tenho!

Amadeo: com tudo o que vocês já
trabalharam, você poderia fazer um
anteprojeto de Diretório – que,
necessariamente, agora será muito
rudimentar – para os para os
Supernumerários. E, da mesma
forma, planos de formação, ao estilo
dos que pedi antes – seis meses e um



ano, por agora – para os Numerários 
[7]. Conviria pensar na preparação
do regulamento, com base no
aprovado pela Sagrada Congregação,
que está impresso, com a finalidade
de cumprir os requisitos legais civis
para quando eu voltar. Também
seria bom que, preparando três ou
quatro palestras, você fosse a
Valência, Saragoça, Bilbao, etc., para
começar os núcleos dali. É claro que,
uma vez iniciado o labor, não deve
ser desatendido; e, onde começar,
deve ficar um Numerário como
Diretor, com um Secretário
(falaremos sobre isso mais tarde:
tome nota) Supernumerário, que leve
o peso material da Delegação [8].

O encargo de Amadeo de Fuenmayor,
como se vê, era delinear a figura do
supernumerário e explicá-la aos
membros da Obra que viviam nas
diversas cidades espanholas. Embora
até esse momento se havia
trabalhado sobretudo com



universitários ou jovens, havia já
alguns conhecidos que podiam
reunir condições para ser
supernumerários.

Uma semana mais tarde, respondia
enviando um esboço do que o
fundador lhe pedia. Escrivá lhe
respondeu em 18 de dezembro de
1947:

Para Amadeo: li as notas dos
Supernumerários. Parece-me que são
pouco valentes ao anotar as
obrigações: na próxima semana
devolvo-te os papéis, com alguma
indicação concreta: de qualquer
forma, adianto-te que não
poderemos perder de vista que não
se trata da inscrição de uns senhores
em determinada associação, mas da 
vocação sobrenatural para a vida de
perfeição e para o apostolado. É
muita graça de Deus ser
Supernumerário! [9]



Detenhamo-nos brevemente neste
parágrafo. A palavra-chave – que o
fundador sublinha aqui – é
“vocação”. Os supernumerários estão
chamados “à vida de perfeição” (hoje
em dia diríamos, numa terminologia
mais atual, à santidade”) e ao
apostolado, como os outros seculares
e sacerdotes. A precisão de Josemaria
Escrivá era necessária: para a
mentalidade da maioria dos
supernumerários, que procediam da
Ação Católica ou de outras
associações piedosas, cabia o perigo
de pensar que a incorporação ao
Opus Dei era equivalente à inscrição
num desses grupos. E isto, como
vimos, o fundador queria evitar.
Recalca: ser do Opus Dei é uma “
vocação sobrenatural”, não “a
inscrição de uns senhores em
determinada associação”.

A teologia e a doutrina canônica
daquele tempo tendiam a identificar
plenitude de entrega com vida



religiosa ou realidades equiparadas,
reservadas, portanto a pessoas
celibatárias. Para São Josemaria, pelo
contrário, era claro que no Opus Dei
havia “uma só e única vocação” [10].
Sem entrar em comparações, o Opus
Dei se apresentava – neste sentido –
como uma realidade inovadora,
embora, por esses anos, não
faltassem iniciativas na Igreja, que
buscavam revitalizar a vida do
laicato católico e, inclusive, oferecer
uma específica espiritualidade
matrimonial. Basta recordar o
movimento dos Cursilhos de
Cristandade, que teve um impulso
definitivo entre os últimos dias de
agosto de 1948 e princípios de 1949;
ou também o movimento dos
Focolari – fundado por Chiara Lubich
e aprovado diocesanamente em 1947
– ao qual, em 1948, incorporou-se o
deputado Igino Giordani, pai de
quatro filhos, primeiro focolarino
casado e considerado cofundador do
movimento; ou as Equipes de Nossa



Senhora, que começaram nos finais
dos anos trinta, por obra do Pe. Henri
Caffarel, e que, em 1947, publicaram
sua Carta onde punham os
fundamentos de sua espiritualidade
conjugal [11].

Retomando o fio narrativo, no dia de
Natal de 1947, São Josemaria
escrevia novamente a Madri: “5/
Amadeo: voltem sobre aquele projeto
– anteprojeto – dos Supernumerários,
apertando na Obediência (sem
permissão verbal expressa, mas que
fique escrito na ficha pessoal
correspondente – p. e. –, não se
poderá pertencer a nenhuma
associação), etc.” [12].

Como vemos, o fundador queria
recalcar que a vocação no Opus Dei
requeria uma doação completa e
uma obediência real. Não explica
aqui o porquê da exigência que
menciona como exemplo, mas se
pode pensar que desejava evitar a



dispersão de forças e talvez os
ciúmes, ou também a possível
confusão de acabar considerando a
Obra apenas como mais uma
associação, à qual, dedicar uma parte
do tempo junto a outras atividades
piedosas, e não como uma
verdadeira chamada de Deus que
requeria entrega total. Por essa
razão, era prudente pedir a
permissão que mencionava Escrivá.

Em 1º de janeiro de 1948, escrevia
aos três que, nesses momentos, já
haviam pedido a admissão como
supernumerários:

Para Tomás, Víctor e Mariano.

Que Jesus guarde esses meus filhos!

Meus queridos três: É impossível que
agora escreva a cada um: mas envio
a vocês a primeira carta que sai da
minha pena no ano de 48.



Rezo por vocês de verdade. São o
germe de milhares e milhares de
irmãos seus, que virão mais cedo do
que esperamos. Quanto e como se vai
trabalhar bem pelo Reinado de Jesus
Cristo! [13].

Poucos dias depois, o fundador ia
vislumbrar por fim uma solução para
o problema que estamos recordando.
Ocorreu durante uma viagem a
Milão, de 11 a 16 de janeiro, na qual
o acompanhavam Álvaro del Portillo
e Ignacio Sallent. Durante o regresso
a Roma, São Josemaria exclamou de
repente “Cabem!” [14]. Era uma
espécie de eureca! porque havia
compreendido como propor para a
Santa Sé que os supernumerários
“coubessem” no Opus Dei como
membros de pleno direito. Assim que
chegou a Roma, escreveu aos de
Madri: “Trabalho sobre o tema dos
Supernumerários: haverá belas e
grandes surpresas. Como o Senhor é
bom! Que esses três, Amadeo, rezem



à Santíssima Virgem pelo meu
trabalho. Prometo-lhes uma grande
alegria” [15].

Em que consistia a solução que lhe
tinha feito exclamar “cabem”?

Tratava-se de explicar que os
supernumerários se dedicam
parcialmente ao serviço do Instituto
e empregam como meios de
santificação e apostolado as suas
próprias ocupações familiares e a
sua profissão ou trabalhos; [...] vivem
o mesmo espírito e, segundo as suas
possibilidades, os mesmos costumes
que os sócios Numerários; ainda que
somente podem ser confiadas a eles
as tarefas compatíveis com as
obrigações em sua própria família
natural e na sociedade civil [16].

Em outras palavras, a diferença em
relação aos numerários
fundamentava-se na dedicação às
tarefas internas do Opus Dei e em
que o campo de santificação



ordinária dos supernumerários
incluía as “próprias ocupações
familiares”, além das profissionais
ou sociais, comuns às dos
numerários. Em outras palavras,
eram apresentadas pessoas com o
mesmo espírito e a mesma vocação,
que simplesmente dedicavam
distinto tempo “ ao serviço do
Instituto” [17].

Não era uma mera explicação
engenhosa, para passar um trâmite
de aprovação. Em nossa opinião, o
próprio fundador havia recebido
uma nova luz sobre um ponto
essencial do próprio carisma: a
unidade de vocação. A sua alegria
ante esse achado era muito grande,
como escrevia aos de Madri, em 29
de janeiro de 1948: “Vocês já verão,
quando eu falar na volta. Apenas
adianto que se abre para a Obra, um
panorama apostólico imenso, tal
como vi em 1928; e tudo dentro das
regras canônicas mais estritas, coisa



que até aqui parecia impossível. Que
alegria poder fazer tudo em serviço
da Igreja e das almas!” [18].

Começou imediatamente a preparar
um estatuto que deveria ser
acrescentado às Constituições de
1947, para apresentá-lo à Santa Sé “a
fim de que pudessem incorporar-se
ao Instituto com vínculo jurídico,
além dos Numerários, outros
membros solteiros ou casados, de
qualquer condição e profissão. Na
carta de petição, Mons. Escrivá
sublinha que se trata de acolher algo
já previsto desde o início da Obra:
“iam a prima ipsius Instituti
delineatione” [19]. O pedido foi
entregue no dia 2 de fevereiro e mês
e meio mais tarde, em 18 de março
de 1948, a Sagrada Congregação, com
a assinatura do secretário Mons.
Luca Pasetto, e a rubrica do
subsecretário Arcadio Larraona,
aprovou o estatuto apresentado [20].



Enquanto isso, São Josemaria tinha
continuado trabalhando. Em 4 de
fevereiro escrevia a Madri: “Vou
aproveitar estes dias de Roma para
trabalhar em tudo o que se refere aos
Supernumerários: como é vasto e
que fundo o sulco que se
apresenta! ... É preciso que sejamos
santos, que formemos – cada dia
melhor – intelectualmente os
nossos... e que tenhamos bastantes
Sacerdotes” [21].

Nos meses seguintes, o fundador deu
outros passos. Dispôs que durante o
verão fosse explicado aos membros
numerários tudo sobre os
supernumerários e cooperadores e
também estabeleceu o início formal
desta nova fase para o verão [22]:
“Prepararemos durante o verão o
trabalho com os Supernumerários, e
com certeza se realizará tudo o que o
Senhor quer dessa gente, desses
filhos! Laus Deo”[23].



Entre outros preparativos,
organizou-se uma convivência para a
qual foram convidadas diversas
pessoas conhecidas, às quais se
queria propor a possibilidade de ser
supernumerários, e aos seis que até
esse momento tinham respondido
afirmativamente [24].

Os assistentes à primeira atividade
para supernumerários

A procedência geográfica das quinze
pessoas que, no total, participaram
nas jornadas de Molinoviejo, era
bastante variada. Entre os que
moravam em Madri, havia quatro
cântabros (Manuel Pérez Sánchez,
Manuel Sainz de los Terreros, Ángel
Santos Ruiz e Pedro Zarandona
Antón); três aragoneses (Tomás
Alvira, Rafael Galbe Pueyo e Mariano
Navarro Rubio); um galego (Jesús
Fontán Lobé); um castelhano (Víctor
García Hoz); um andaluz
(Hemenegildo Altozano Moraleda) e



um maiorquino (Juan Caldés Lizana).
De Valência vieram outros três
(Antonio Ivars Moreno, Carlos Verdú
Moscardó e Silverio Palafox
Marqués), um de Bilbao (Emiliano
Amann Puente). Suas profissões
eram também diversas: havia dois
oficiais da Marinha e outros dois de
carreira jurídico-militar; três
advogados e um juiz; dois
engenheiros de caminhos, um
pedagogo, um médico, um
farmacêutico, um químico e um
arquiteto. Pode-se dizer, vendo a
trajetória posterior deles, que foram
profissionais de destaque em suas
áreas e que deixaram marca como
cristãos entre seus familiares e
amigos. Alguns deles se dedicaram a
começar obras sociais de promoção
humana. Como dissemos, no
apêndice incluímos uma resenha
biográfica de cada um.

A maioria tinha pertencido à Ação
Católica ou a associações piedosas



antes de conhecer o Opus Dei – como
ocorria com tantos jovens católicos –,
inclusive ocupando cargos de
direção. Cinco tinham conhecido São
Josemaria antes da Guerra Civil e
tinham frequentado as atividades da
Academia-Residência DYA. Entre eles,
dois que tinham vivido alguns anos
como numerários e, com as difíceis
circunstâncias da guerra, tinham
perdido o contato. Dos outros três,
dois tinham frequentado Ferraz – um
deles como residente –, e um
terceiro, Tomás Alvira, tinha
conhecido São Josemaria em Madri,
durante a guerra.

Outros três jovens profissionais
tinham entrado em contato com a
Obra durante as viagens apostólicas
do pós-guerra a várias cidades e
inclusive tinham chegado a pedir a
admissão como numerários, mas
logo perceberam que não esse era o
seu caminho. Animados pelo
fundador, esperaram alguns anos



para que fosse possível um novo
modo de viver a mesma vocação ao
Opus Dei. Também havia um grupo
de conhecidos depois da guerra que
tinham direção espiritual com São
Josemaria. Vários já estavam casados
ou o fundador tinha ajudado a
discernir a sua vocação matrimonial.
De todos os participantes, somente
três ainda não o conheciam
pessoalmente.

Amadeo de Fuenmayor estava
presente e frequentemente
utilizaremos as suas anotações,
escritas em forma de diário [25].
Apresentando os assistentes, nas
páginas desse diário, escrevia:
“Compareceram todos os que tinham
anunciado sua assistência. São
homens feitos, a maioria parte
casados, e com mais de 50 anos.
Vários deles já formalizaram sua
admissão como supernumerários e
todos conhecem e amam a Obra, por
terem conhecido, há muito tempo, o



Padre [J. Escrivá], assistido a círculos
de estudos de S. Rafael, etc.” [26].

Anos mais tarde, De Fuenmayor
rememorava em outras recordações
com quanto detalhe o Padre
preparou tudo para que a
Convivência desse seu fruto: desde
coisas pequenas de ordem material
até uma porção de indicações
práticas que o Padre deu a nós, que o
acompanhamos naqueles dias, sobre
como explicar os temas ascéticos,
que eram simples, pois o Padre tinha
reservado para si os mais
importantes e delicados para tratá-
los ele, pessoalmente [27].

Junto a Amadeo de Fuenmayor se
encontravam outros dois
numerários: Odón Moles e Ignacio
Orbegozo. Também estiveram
presentes, ao menos parcialmente,
vários dos mais antigos da Obra: os
sacerdotes Álvaro del Portillo, Pedro



Casciaro, que deu alguma palestra, e
José Luis Múzquiz.

O fundador recebeu os assistentes e
mostrou-lhes a casa, que ainda
estava sendo instalada. Alguns dos
quartos tinham beliches e não havia
lençóis nem cobertores, por isso cada
um levou os seus.

O desenvolvimento da
convivência. A pregação de São
Josemaria

No horário estavam previstas uma
meditação e uma palestra pela
manhã, um tempo de tertúlia depois
do almoço, outro dedicado ao
“catecismo” da Obra, quer dizer, ao
conhecimento do Direito particular e
do espírito do Opus Dei e um tempo
de oração à tarde. Depois do lanche,
havia outra sessão do “catecismo”,
rezava-se o Santo Rosário e se fazia
um tempo de leitura espiritual. Após
o jantar e a tertúlia, o dia terminava
com um breve comentário do



Evangelho do dia e um exame de
consciência.

No dia de chegada, à noite, São
Josemaria dirigiu uma pregação
preparatória no oratório. De
Fuenmayor anotou algumas ideias
no diário:

No final disse-lhes que, nos próximos
dias não lhes falará ao coração, como
hoje, mas friamente, porque são
homens de fé e devem considerar
racionalmente as consequências das
verdades que lhes propuser. O Padre
[J. Escrivá] disse-lhes: 1) Que vieram
aqui por razões divinas, pois não é
lógico abandonar tantas coisas de
natureza profissional, familiar, etc.;
2) Os que se entregam a Deus no
mundo, em sua profissão e família
também são escolhidos pelo Senhor;
é “vocação divina”, como diz o Papa;
3) Vieram nestes dias para tratar a
Deus para amá-lo; 4) Um Caminho: a



Santíssima Virgem, Nossa Senhora 
[28].

Os assistentes ficaram em silêncio
durante o primeiro dia, em que
realizaram um recolhimento; o resto
dos dias foi de convivência, ou seja,
alternando os meios de formação
cristã com momentos de
divertimento, esporte, tertúlia, etc.

Domingo, 26 de setembro de 1948

No dia seguinte ao da chegada, São
Josemaria abordou o tema da
vocação. Disse aos ouvintes que “a
nossa missão na terra é dilatar o
reino de Deus; fomos escolhidos
desde a eternidade para este fim” 
[29]. Alvira acrescenta estas
palavras: “Deus me chamou desde a
eternidade” [30]. A consciência dessa
vocação – sublinhou também Escrivá
– não devia fomentar a soberba
porque “o Senhor pôs seus olhos em
seus servos mais miseráveis” [31]
“Que gratidão por este chamado! –



anota Alvira –. Tantas almas boas e
limpas e, contudo, chama a mim que
sou um trapo sujo” [32].

O fundador passou a tratar de outra
questão, muito relacionada com as
reflexões que estava fazendo: a
filiação divina. “Sempre,
consideração muito especial de que
somos filhos de Deus. Como crianças,
devemos tratá-lo e amá-lo e voltar a
Ele depois das quedas, e contar
sempre com o seu amor paternal, a
sua compreensão. O ‘Abba Pater’ de
Jesus equivale à voz dos pequeninos
que chamam o seu pai; assim
também nos dirigimos a Ele, com
essa segurança de que nos ama
extraordinariamente” [33].

“Devemos tratar a Deus como Pai –
acrescenta Alvira –, com a mesma
naturalidade, com a mesma
franqueza com que a criança trata o
seu pai” [34].



Pelas anotações do diário, sabemos
que Escrivá completou o horizonte
que desejava mostrar aos seus
ouvintes, falando da santidade no
meio do mundo: “Tratar a Deus e
conhecê-lo, desprezando o resto.
Honras e riquezas, simples meios.
Para ser feliz aqui na terra e lá no
céu, uma solução: ser santo; e quanto
mais santo, mais feliz” [35].

A segunda meditação do dia foi sobre
a morte: “Diz que vai fazer a sua
oração em voz alta”, anotou
Fuenmayor. A pregação do fundador
foi direta, sem rodeios: “como se
apresentaria minha alma ao Senhor
se morresse agora? E o que faria com
as coisas que hoje me preocupam se
soubesse que ia morrer
imediatamente?” [36]. Alvira anotou,
entre outras coisas, o seguinte:

Todos vamos morrer. [...] Um velho
Bispo dizia ao Padre [J. Escrivá] que
ele todos os meses fazia uma



meditação considerando-se cadáver,
que lhe davam a Extrema-unção, que
os seus membros se iam tornando
frios... E então pensava em suas
inquietações, em seus trabalhos, nas
pessoas que não o queriam bem, etc.
Um jovem operário sem fé
finalmente conseguiu a graça divina.
Ficou doente e morreu pouco depois.
O Padre, referindo-se a ele, dizia:
invejo-o, meu filho. [...] Porém a
nossa alma está na presença de Deus
apenas com as nossas boas obras, os
nossos sacrifícios, as nossas boas
intenções... [37].

Nesse dia, São Josemaria teve duas
sessões dedicadas a explicar aspectos
do espírito do Opus Dei, como as
normas e costumes, várias virtudes
humanas... De Fuenmayor escreveu
que foram palestras muito amenas
porque foi “intercalando numerosas
histórias e referências a muitos
pontos do espírito da Obra, para que



chegassem a conhecê-la
perfeitamente” [38].

O dia terminou com uma meditação
de São Josemaria sobre a fé, na qual
foi comentando passagens da
Sagrada Escritura:

O Padre falou que devemos ser
homens de fé. Exemplos evangélicos:
1) O cego que, quando sabe que Jesus
de Nazaré passa, lança fora tudo e
vai buscá-lo. Nós também: devemos
romper com energia, não correntes –
que felizmente não existem – mas
muitos fios de seda que prendem e
impedem entregar-se ao Senhor,
pedindo-lhe, como o cego, ut
videam[39], para que vejamos esses
fios [40]. 2) O homem com a mão
seca. Também se aproxima de Jesus
para pedir-lhe que o cure. E Cristo
lhe pede, por sua vez, que ponha a
mão em movimento: a nossa
cooperação, a nossa ação. E a mão
ganha vida à palavra do Senhor: 



restituta [41]. 3) A mulher
encurvada: somente podia olhar a
lama e o esterco. Assim tantos na
terra. Mas só com a presença do
Senhor se endireita e já pode ver o
céu do sol e os luzeiros [42]. Também
nós temos de olhar para cima. 4) A
figueira maldita. O Senhor, tão
humano, tinha sede [43], e a figueira
parecia preciosa, com folhas verdes,
sugando a terra, mas sem fruto; e
apesar de que non erat tempus
ficorum[44], o Senhor a amaldiçoa e,
naquele instante, seca [45], porque a
todo momento é necessário dar
frutos. 5) A fé dos apóstolos nos anjos
da guarda. São Pedro é libertado de
fortes cadeias e, quando a criada
entra dizendo aos Apóstolos, que
estavam reunidos, que Pedro está à
porta, eles dizem “será o seu Anjo” 
[46]. Na festa dos Santos Anjos da
Guarda a Obra se funda. Eles foram
os cúmplices de tudo o que se fez[47].

Segunda-feira, 27 de setembro de 1948



No dia seguinte, o fundador pregou
uma meditação sobre o reinado de
Cristo. Utilizando a comparação das
bandeiras, talvez inspirado no
tradicional tema inaciano, referiu-se
a várias atitudes que há no mundo
perante o amoroso domínio de
Cristo:

O Padre, na oração da manhã
comenta a frase de Jesus: “O que não
está comigo está contra mim”. Há
duas frentes claramente delimitadas.
A visão de uma batalha com três
exércitos: o das bandeiras vermelhas
e negras [48], inimigos de Cristo, que
seguem gritando o Crucifige eum[49],
que assolam Europa (Alemanha,
Áustria, Hungria, Polônia); o dos
católicos que não o são de verdade, e
que levam bandeiras cinzas; e o dos
verdadeiros cristãos, com bandeira
branca e tendo por estandarte a
Cruz, que querem fazer realidade.
para remediar a situação à que alude
o Salmo nº 2, o volumus regnare



Christum. Entristece hoje contemplar
o mapa-múndi; a redenção existe
hoje [50]; é horrorosa a invasão dos
bárbaros que se aproxima [51]:
mulheres, almas puras das crianças,
os bens, tudo será brutalmente
calcado, se os católicos não souberem
ser corredentores com Cristo em sua
tarefa profissional, nos cargos
oficiais e no seio da família [52].

A descrição desse panorama serviu a
Escrivá para estimular a
responsabilidade dos seus ouvintes,
recordando-lhes que estavam
chamados a procurar colocar Cristo
no cume das atividades humanas,
mais ainda, a ser corredentores com
Ele em meio às tarefas profissionais,
sociais, familiares, etc. Fazia-lhes
chegar o eco da experiência
fundacional de 7 de agosto de 1931:
“E compreendi que hão de ser os
homens e as mulheres de Deus, que
levantarão a Cruz com as doutrinas
de Cristo sobre o pináculo de todas as



atividades humanas... E vi triunfar o
Senhor, atraindo a Si todas as coisas” 
[53].

As notas que Alvira recolheu nesta
meditação são mais explícitas em
relação às consequências das
omissões dos católicos na vida
pública: “A Redenção não terminou”.
O homem tem uma liberdade de
ação. É preciso atuar. Ir aos postos
mais elevados, aos de direção, se não
queremos que ocorra o que já ocorre
em outros países: com as mulheres,
com as crianças, com os Religiosos,
com os bens”. E acrescenta um
episódio contado pelo pregador:
“Sacerdote velho e sacerdote jovem
se encontram e o velho pergunta:
como é a sua vida? Responde o
jovem: me levanto tarde, me deito
cedo, trabalho pouco... Criminoso!
Diz-lhe o velho. Você será isso se se
aburguesar, se não trabalhar, se não
for às funções de responsabilidade



por temor, por medo de cansar-se,
pelo motivo que for...” [54].

A segunda meditação foi sobre a vida
oculta do Senhor. O pregador
começou considerando como Jesus
veio ao mundo: “Sem alardes, nem
gritaria nem estrépito”. Depois,
referiu-se aos “trinta anos de vida
oculta [...]. Vida contemplativa,
porque Deus está em nosso coração” 
[55]. As notas recolhidas por Alvira
acrescentam alguns detalhes: “Vida
ativa ou contemplativa? A nossa,
contemplativa. Nossa cela é o mundo
inteiro. Cristo no centro da nossa
alma. À conquista do mundo para
Cristo. [...] Nossa vida é muito dura,
de sacrifício e de adoração
constante” [56].

Essa tarde, São Josemaria continuou
falando de ser instrumentos do
Senhor, que necessita de todo tipo de
ferramentas. “Fora, portanto, falsas
humildades (eu não sirvo, eu não



posso, etc.)”, lê-se no diário: “Para
uma operação cirúrgica, finos
bisturis; para preparar o caminho,
um rolo compressor” acrescentou,
para explicar a utilidade de cada
coisa; e concluiu: “Fora a covardia. O
exemplo do Senhor, buscando os
Apóstolos: os 12 primeiros; em sua
profissão, na qual alguns inclusive
continuam depois” [57]. “Jesus
chama você no lugar que ocupa, no
trabalho que você realiza”, se lê nos
apontamentos de Alvira.

Escrivá ainda interveio uma vez mais
nesse dia, em outra sessão dedicada a
comentar alguns pontos do Decretum
laudis de 1947, onde expôs
detalhadamente vários aspectos do
espírito do Opus Dei. Tinham
passado dois dias inteiros e De
Fuenmayor anota: “A alegria de
todos e cada um é imensa, incrível” e
cita o comentário de um dos
assistentes, Pedro Zarandona:
“Nunca tinha ouvido o Padre e saio



emocionado depois de cada palestra.
E o mesmo acontece ao ouvir a sua
Missa” [58]. O cronista queria deixar
constância de que não se deixava
levar pelo entusiasmo: “Tudo isto
que escrevo não tem o menor
exagero. Parece incrível, mas é
assim. O Senhor está mimando a
todos nós com a sua graça. E o desta
semana é mais um exemplo de seu
Amor pela Obra e da sua ajuda
evidente em todos seus trabalhos” 
[59].

Terça-feira, 28 de setembro de 1948

Na terça 28, São Josemaria pregou
três meditações. Na primeira,
comentou a cena em que Jesus lava
os pés dos Apóstolos, durante a
Última Ceia: “Jesus tenta lavar os pés
de Pedro, mas este se nega com falsa
humildade. Porém depois, quando o
Senhor lhe diz que não terá parte
com Ele, reage com a sua
impulsividade característica: não



somente os pés, mas também as
mãos e a cabeça. Assim é a nossa
entrega: total; é verdade que estamos
carregados de misérias, mas o
Senhor, com a sua graça, ajudará
poderosamente” [60].

E continuou comentando as
passagens da Paixão de Cristo: “Jesus,
de tribunal em tribunal, silencioso.
Diante disto, tantas línguas sujas –
inclusive de católicos oficiais – tanta
murmuração. O terrível momento da
coroação de espinhos. Ele se inclina.
São as minhas misérias que o
pregam. A nossa pouca caridade.
Finalmente, na Cruz, sozinho,
pregado como um bicho. Recebendo
dor em seus sentidos externos e
internos. Vamos buscá-lo para fazê-lo
descer da Cruz e ficarmos nós
pregados” [61].

A segunda meditação foi sobre
oração mental. O fundador se referiu
aos temas para a conversa pessoal



com Deus e deu alguns conselhos
práticos para fazê-la bem:
“Preocupações, alegrias, desejos,
esperanças, tudo, conversar sobre
isso com Deus. 15 minutos, e, se for
possível, 30. Antes deixar a
comunhão que a oração. Num lugar
tranquilo: pode ser a igreja, ou em
casa muitas vezes melhor. Fórmula
lógica e divina para começar: Meu
Senhor e meu Deus (São Tomé,
quando colocou mão na chaga do
Senhor), creio firmemente que estás
aqui, etc.” [62].

Prosseguiu ensinando quais devem
ser as condições da oração: “Em
primeiro lugar, a oração tem de ser
humilde: entre o publicano e o
fariseu, nós devemos ser como
aquele [63]. Em segundo lugar,
simples, com a simplicidade das
crianças, nas quais se podem
aprender tantas lições de oração.
Perseverante: Santa Terezinha usava
jaculatórias quando não conseguia



fazê-la de outro modo. Sejamos
homens de oração, de vida interior” 
[64].

As anotações de Alvira, neste ponto,
refletem melhor o colorido da
pregação de Escrivá:

Simplicidade na oração. Menino que
dizia:Viva Jesus, viva Maria e viva a
minha tia. Menino que bate à porta
do seu pai com a mão, com o pé, com
todo o corpo. E o pai sai com
intenção de repreendê-lo, mas ao vê-
lo, o abraça. Assim nós na oração a
Jesus. Invoquemos Maria, José, o
nosso Anjo, para que nos ajudem.
Não devemos deixar nenhum dia a
oração. Um Chefe de Estado tem a
sua guarda e uns consideram uma
honra fazê-la, e outros passam o
tempo pensando na namorada. Nós
devemos considerar uma honra esse
tempo de plantão, de oração, e ser
pontuais, mesmo que tenhamos
olhado para o relógio quarenta e



duas vezes na meia hora. Se
tínhamos vontade de fazer oração, já
ganhamos muito [65].

A última meditação desse dia foi
sobre a mortificação. Como era seu
costume, São Josemaria glosou vários
textos bíblicos: “Se o grão de trigo cai
na terra e não morre fica infecundo;
se morre, dá muito fruto [66]. Assim,
nós precisamos da mortificação para
ser fecundos” [67].

Continuou falando dos vencimentos
que são necessários para a santidade:
“Pequenas mortificações. Oração da
carne, dos sentidos. Se um anjo
viesse dizer-nos que sem
mortificação podíamos ser perfeitos,
não seria anjo de luz, mas de trevas” 
[68]. Passou a referir-se a São Paulo,
que contava suas dificuldades para
superar a debilidade do corpo [69], e
utilizava a comparação do esporte
para explicar o esforço que é preciso
colocar na vida cristã:



Os atletas fazem tantas coisas para
ganhar um prêmio. E nós? Correr [ 
sic] de maneira que ganheis o troféu,
diz o próprio São Paulo: muitos são
os que participam e um só leva o
prêmio [70]. A mortificação, meio
para fazer muito felizes os que nos
rodeiam (nossa grande obrigação). A
Virgem Maria sabe muito de
mortificação: procuremos tirar
alguma das espadas que atravessam
o seu coração para enfiá-la um pouco
no nosso [71].

Nesse dia o fundador continuou
explicando o Direito particular do
Opus Dei, detendo-se nas “obrigações
e privilégios dos supernumerários; a
natureza e alcance do seu vínculo
com a Obra” [72].

Quarta-feira, 29 de setembro de 1948

Na quarta-feira 29, São Josemaria
continuou abordando os temas da
vida cristã habituais na sua
pregação: caridade, meios para



alcançar a santidade, coisas
pequenas e direção espiritual. Na
primeira meditação, comentou o 
Mandatum novum, explicando que as
obras de caridade devem ser feitas
sem chamar a atenção e sem buscar
um reconhecimento humano: “O
preceito continua tão novo como
quando o Senhor o declarou, porque
ninguém o usa. Caridade cristã, tão
esquecida pelos católicos oficiais.
Como contraponto às esmolas com
espetáculo (fundações com o objetivo
de perpetuar a memória do
fundador), a boa ação que ninguém
fica sabendo” [73].

Prosseguiu depois explicando um
modo concreto de exercitar a
caridade: praticar a fraternidade
entre os que fazem parte do Opus
Dei. Pedia que essa manifestação de
amor “seja verdadeiro carinho; amor
de irmão, que elogia pelas costas, e
corrige cara a cara quando é
necessário. O exemplo vivo de Cristo,



que chora pelo seu amigo Lázaro;
que, compadecido, ressuscita o filho
da viúva. Caridade sem hipocrisia:
com sacrifício e amor” [74]. As notas
de Alvira, que se vão abreviando à
medida que passam os dias,
acrescentam: “Jesus não disse que os
seus discípulos seriam reconhecidos
por seriam puros, nem humildes,
mas porque se amariam uns aos
outros. Cuidado com a língua.
Pessoas que comungam todos os dias,
mas depois atacam a honra de
outros” [75].

No diário lê-se que a segunda
meditação desse dia versou sobre os
meios que se devem empregar para
alcançar qualquer fim e,
concretamente o da santidade:

Ante a meta, os homens – segundo
sua posição – formam três grupos: os
insensatos que desprezam qualquer
meio (exemplo do que quer descer do
terraço da Telefônica [76] sem



elevador nem escada); outros que só
aceitam os meios que gostam, que
são gratos à sua vontade; e,
finalmente, os que, por sentirem-se
enfermos, não recusam nenhum
remédio. Esta última postura é, além
disso, uma consequência lógica da
entrega: para servirmos fielmente,
temos de utilizar os únicos meios
adequados: oração, mortificação e
trabalho. O contrário é uma
covardia, que nos pesaria por toda a
vida. Que a Virgem – a quem
devemos pedi-lo – nos adoce e torne
agradáveis estes meios. Um propósito
geral, amplo: Amor. E, além disso,
propósitos concretos, diários [77].

À tarde, o fundador abordou a
importância das coisas pequenas,
concretamente no que se refere ao
cuidado do plano de vida espiritual,
quer dizer, essas práticas de piedade
que marcam o dia do membro do
Opus Dei:



Cumprimento do plano de vida:
fidelidade nos detalhes. Diante da
pobre viúva que deposita no cofre as
moedas de cobre, o Senhor diz:
Asseguro-vos que esta viúva deu
mais do que ninguém. Perseverança,
com humildade, entregando-nos à
nossa mãe como crianças para que
ela nos pegue, nos leve. Que neste
cumprimento detalhado de nossas
obrigações está a própria santidade;
porque os santos são de carne e osso,
não de papelão. O exemplo de 
Isidoro [Zorzano][78]; santificou-se
com o trabalho diário, com
humildade extraordinária [79].

Na última meditação desse dia,
deteve-se na “confidência semanal e
na direção que a Obra proporciona a
seus sócios por meio do Diretor e de
seus Sacerdotes” [80], quer dizer,
tudo o que se requer para aproveitar
com fruto o acompanhamento
espiritual de que se beneficiam os

https://opusdei.org/pt-br/isidoro-zorzano/
https://opusdei.org/pt-br/document/acompanhamento-espiritual/
https://opusdei.org/pt-br/document/acompanhamento-espiritual/


fiéis do Opus Dei para avançar no
caminho da santidade.

Quinta-feira, 30 de setembro de 1948

As últimas meditações de São
Josemaria foram na quinta-feira, 30
de setembro[81]. Na primeira, o
fundador comentou a parábola da
boa semente e da cizânia: “O bom
semeador, que semeia trigo; e
chegam os inimigos e, covardemente,
semeiam cizânia. Assim na terra,
entre nós: quantos, covardemente –
porque depois fogem – semeiam a
cizânia! Tudo porque aqueles a quem
o Senhor encomendou o campo não o
vigiaram: não sejamos homens
dormentes”[82].

Explicou que essa vigilância devia
aplicar-se também à vida pessoal,
para detectar as tentações sutis do
demônio: “Não virá a nós
grosseiramente com um pedaço de
carne crua, mas guisada, temperada
e, em coisas pequenas: aqui é preciso



fazer-se fortes. Os meios são os já
conhecidos: oração, mortificação e
trabalho. Não ter medo da
penitência; matéria sobre a qual se
deve consultar o Diretor” [83]. A
propósito desta parábola, estendeu-
se também falando da inspiração
cristã que os membros do Opus Dei
deviam procurar oferecer no meio
em que vivem e trabalham. Explicou
algumas características que o
apostolado pessoal no ambiente
profissional devia ter: “No trabalho:
prestígio; alçar a cabeça com
humildade sobre os outros
companheiros e dar-lhes critério,
sem ser ‘pregador’ (não somos
dominicanos). E com tudo isso,
adquirir um sentido novo de todas as
coisas, que nos encha de paz e de
alegria, de contentamento (alegria
com conteúdo)” [84].

Na tarde desse último dia, fez
algumas reflexões sobre a história do
Opus Dei e, concretamente, sobre as



perseguições que tinha sofrido,
algumas delas em ambientes
eclesiásticos. Agora, depois da
aprovação como instituto de direito
pontifício, a Igreja o tinha abençoado
e posto como exemplo. Assim,
concluía, sucede também na vida das
pessoas: “doenças, mortes,
contrariedades, apuros econômicos,
deslealdades profissionais,
tormentas... e depois o sol” [85] Fez
referência à pesca milagrosa de Jesus
e, relacionando-a com a vocação ao
Opus Dei, apontou:

E não se pense que esta dedicação
pode prejudicar minimamente a vida
familiar ou os interesses econômicos
familiares: quando Pedro se
esforçava com a pesca, sem sucesso,
Jesus lhe mostra o lugar certo e,
então, ele tira muitos peixes sem que
a rede se rompa.



Mesmo que o nosso trabalho
aumente no mundo, a rede (lar,
profissão, etc.) não se romperá [86].

Acabavam aqueles dias e a última
meditação de São Josemaria estava
reservada ao tema da perseverança.
Quis pregá-la no final da tarde, para
que, no dia seguinte, todos pudessem
viajar cedo. Disse-lhes entre outras
coisas:

Muitos começam, mas poucos
chegam ao topo. Em nosso caso, são
poucos os que começam, mas,
seguramente, muitos terminarão. A
graça de Deus não nos há de faltar.

Nos Atos dos Apóstolos lê-se que os
primeiros cristãos eram
perseverantes na fé, no pão e na
palavra [87]. Teimosia: neste ponto
sejamos obstinados, se uma porta se
fechar, outra se abrirá. Que a partir
de agora sejamos filhos da mãe boa e
bonita que é a Obra, “cor unum et
anima una” [88].



Os dias de Molinoviejo, vistos pelos
assistentes

Já recolhemos as impressões de
Amadeo de Fuenmayor, o cronista
desses dias, sobre a satisfação que
reinava entre os participantes, à
medida que o fundador desdobrava
diante dos seus olhos o panorama de
uma entrega a Deus como
supernumerários. Vejamos agora
algumas impressões sobre diversos
aspectos daquela convivência, que
ficaria gravada na memória de
muitos deles.

O clima de família e a pregação de
São Josemaria

Um dos desafios formativos desta
nova etapa na história do Opus Dei
era transmitir aos supernumerários
o espírito de filiação e de
fraternidade que são característicos
da Obra e que o fundador
considerava essenciais. Até esse
momento, tinham existido somente



membros numerários, entre os que
esses aspectos estavam assumidos,
em maior ou menor medida. Faltava
ver como estes traços espirituais
seriam incorporados por pessoas
com menos ocasiões de se encontrar
e que poderiam ver o fundador com
menor frequência.

Entende-se, portanto, a satisfação
que se transluz numa anotação de
Fuenmayor: “Não quero deixar de
consignar o fato de que os três que
conheceram o Padre nesta semana –
Hermenegildo [Altozano], Juan C.
[Caldés], e Pedro [Zarandona] –
comentaram espontaneamente e
separadamente o grande carinho que
já sentem por ele. É maravilhoso ver
como vibram todos animados deste
espírito de filiação” [89]. E, em outro
lugar, anota: “É formidável ver como
os que há três dias nunca se haviam
visto, tratam-se já como velhos
amigos, como verdadeiros irmãos,
que se amam familiarmente. Eles



mesmos o notam e o comentam
cheios de admiração” [90].

Esse clima se devia, em boa parte, à
presença e ao exemplo do fundador.
A este propósito, Alvira recordava
anos depois:

O Padre atendia a todos, nos
animava, colocava esse selo de bom
humor que lhe era tão habitual. O
que o Padre nos disse penetrou
profundamente em todos e criou-se
um clima de grande amizade. Por
isso, agora, depois dos anos passados,
continua essa autêntica amizade que
nos faz lembrar, quando nos vemos,
aqueles dias passados junto ao Padre
recebendo doutrina e vendo novos
caminhos para a nossa vida
espiritual, que nos fizeram tanto bem
[91].

“Sempre com uma alegria
transbordante – recordava-o Juan
Caldés – [...] tinha na boca o riso fácil
e, às vezes, a gargalhada cordial” 



[92]. Nos momentos livres,
jogávamos futebol ou íamos à
piscina, cantávamos ou escutávamos
música e, nas tertúlias depois do
almoço ou do jantar, cada um
contava as suas recordações e
histórias. “Conversávamos todos
como uma família cujos membros se
amam familiarmente – lembrava
Ivars –. A maioria deles eram
desconhecidos para mim até então;
contudo parecia que eu sempre tinha
vivido com eles. A tertúlia era uma
verdadeira festa” [93].

Juan Caldés recordava assim a
imagem do fundador:

Desde o momento em que nos
recebeu (na sala de estar que fica
antes do oratório) com umas frases
amáveis (“esta é sua casa; bem-
vindos a ela; é pobre, mas feita com
carinho”), me senti fortemente
atraído por um algo especial; depois,
ao longo do curso, foi-se



concretizando essa atração porque,
em cada Missa, em cada meditação,
com ele podíamos sentir a graça de
Deus que parecia desprender-se de
sua presença e se derramava nas
suas palavras” [94].

Não foi uma impressão isolada.
Outros assistentes recordavam,
depois dos anos, a pregação de São
Josemaria: “O tema habitual era
comentar uma passagem do
Evangelho – anota Antonio Ivars –.
Não era possível a menor distração.
Parecia dirigir-se a cada um. Falava
no singular. Não costumava dizer
“vocês” mas “você” ou “você e eu” 
[95].

O horizonte da vocação

São Josemaria contava com a
experiência das semanas de
formação que desde muitos anos [96]
eram feitas para os membros
numerários. Mas esta convivência
requeria várias adaptações e uma



compreensão prévia das
características de um
supernumerário que só o fundador
podia ter. A julgar pelos testemunhos
dos presentes, a mensagem chegou
alta e clara. Ángel Santos, por
exemplo, guardou na memória as
ideias que tirou daqueles dias. Ao lê-
las hoje, mostram-nos como um bom
resumo dos traços essenciais de um
supernumerário:

Santificar nosso trabalho habitual,
buscando assim a plenitude da vida
cristã; santificar o mundo a partir de
dentro, com os meios da nossa vida
interior e do cumprimento dos
nossos deveres comuns de cristãos;
ser contemplativos, com
naturalidade, em meio das nossas
tarefas cotidianas; fazer um
apostolado de confidência que
abarque a nossa existência e eleve a
amizade até os cumes da caridade;
ser semeadores de paz e converter
nossas casas em lares luminosos e



alegres. E tudo com estrita
responsabilidade individual – sem
aspirações representativas, sem
tendências clericais – característica
de um laicato maduro. Alheios a uma
vocação religiosa, porém a serviço da
Igreja. Para isso contaríamos, desde
então, com uma adequada formação
doutrinal, direção espiritual, calor
fraterno e impulso para iniciativas
pessoais [97].

Para alguns, essa proposta
representou uma novidade. Todos
conheciam as ideias do fundador, há
mais ou menos tempo, apesar de não
o conhecerem pessoalmente, mas
talvez nenhum havia encontrado até
esse momento uma visão tão
completa e acabada do que
significava a vida de um
supernumerário.

Como dissemos, os participantes
tinham a experiência de uma fé
vivida e praticada intensamente há



anos e vários tinham participado
ativamente no apostolado secular.
Contudo, é significativo o que
escrevia Mariano Navarro Rubio,
referindo-se especialmente àqueles
dias em Molinoviejo:

Sobre a minha mentalidade na
época, forjada desde muito jovem na
Ação Católica, caíram umas ideias
que me pareceram novidades
agressivas para o modo de entender
a religião que eu tinha então. O
Padre falava constantemente de
santificar o trabalho diário com uma
insistência que sem dúvida destacava
um ponto fundamental; do
apostolado “ad fidem” – de amizade
com protestantes e judeus – o que
então parecia um tanto estranho; da
ascética sorridente junto com essa
outra ideia maravilhosa da vida
contemplativa no meio do mundo.
Tudo isto soava a renascimento
religioso, a glória viva. De repente,
víamos as mesmas coisas que antes,



mas com uma cor diferente. Surgia
uma visão otimista e exigente ao
mesmo tempo, que falava de vocação
de santidade aos seculares, quando
em todos os lugares nos
consideravam como uma espécie de
católicos de segunda categoria.
Sobretudo a vida matrimonial,
aparecia com uma riqueza religiosa
para mim, e creio que para todos,
desconhecida até então [98].

O sim à vocação

Ficou-lhes claro, segundo os
testemunhos que possuímos, que o
Opus Dei não era uma associação
circunstancial. Era algo diferente,
que compreenderam bem ao receber
as explicações do fundador. Antonio
Ivars escrevia:

A Obra era muito jovem e estava se
estendendo com rapidez. [...] Um
painel de tecido recordava que “as
águas passarão” e, numa fontezinha
situada num dos corredores, lia-se “ 



inter medium montium pertransibunt
aquae” [99]. A Obra queria ser uma
injeção intravenosa na corrente
circulatória da sociedade. Todo o 
quid estava no “unum necessarium”; a
santidade pessoal, fazendo cada um
o seu, no seu lugar, com perfeição,
pela glória de Deus, com
esquecimento de si e sem ruído [100].

Juan Caldés escreveu, transcrevendo
palavras de Escrivá: “Vereis coisas
maravilhosas”. Porém sempre,
sempre, como um “presente de Deus,
como uma prova de amor da
Providência” [101]. “Através de seus
comentários – anotava Carlos Verdú
– falava-nos com tanta fé de coisas,
acontecimentos e desenvolvimento
futuro da Obra [...], o Padre as
assegurava de tal forma, que dava a
impressão de que as via já feitas
realidade” [102].

Aquela semana – acrescenta Ivars –
foi decisiva para todos. Tudo estava



claro e tudo era simples. Além disso,
era lógico e sensato. Continuaríamos
sendo os mesmos, fazendo as
mesmas coisas, mas apontando
sempre para uma meta: a santidade
pessoal. [...] Ouvimos esta luminosa
frase: “Vivereis um bonito romance
de aventuras e de amor”. E, ao cabo
dos anos, muitos anos, fomos
comprovando que isto foi verdade 
[103].

Durante os dois últimos dias –
recorda Ángel Santos – “o Padre
passeou individualmente com cada
um de nós, à margem do riachinho
da propriedade. Minha conversa foi,
eminentemente, de agradecimento
pelo maravilhoso presente que me
fazia ao poder pertencer à Obra e
dedicar minha vida a Deus, dentro de
meu estado civil de cidadão e de
cristão comum” [104].

Manuel Pérez Sánchez também
recorda aquela conversa na qual São



Josemaria lhe disse, entre outras
coisas: “Exponham a sua disposição
com toda liberdade; eu não os coajo
minimamente. Se você não está
disposto diz com toda franqueza, não
o faça por mim. Esteja disposto ou
não a ser supernumerário, eu terei o
mesmo carinho por você” [105].
Silverio Palafox, o médico vindo de
Valência, recordava aquela conversa
pessoal com o fundador:

Levava-me pelo braço com força e
suavidade ao mesmo tempo. Fiquei
literalmente pasmado das coisas que
sabia, não já de mim mesmo, mas
também de questões “muito pouco
comuns”, que me interessavam
muito e que quase todos ignoravam,
ou então deformavam ou tinham
medo de falar delas: origem da vida,
evolucionismo, fundamentos
biológicos da sexualidade e do
pensamento, higienismo, medicina
alternativa...



Duas coisas ficaram indeléveis em
minha memória: uma: “Agradece a
Deus esta vocação que lhe deu como
prêmio porque você ajudou o seu
irmão para que pudesse seguir a
dele”. E outra: “Dá-me muita alegria
que, com muita piedade, prudência e
formação você coloque doutrina em
todos esses temas que estão nas mãos
de marxistas, maçons,
materialistas...”. E o exemplificou
magistralmente com o melhor
humor: “Porque também me dará
muita alegria o dia em que tiver um
filho toureiro; mas não posso dizê-lo
a ninguém que se ponha a tourear
para alardear que há toureiros na
Obra... Cada um com o seu” [106].

Pedro Zarandona também tinha
gravados esses instantes “enquanto
passeava pela margem do pequeno
rio que atravessa a propriedade,
muito perto do antigo pinheiral. Em
conversa íntima e simples, em alguns
momentos segurava no meu braço



com gesto de confiança, falou-me
com palavras cheias de fé e amor a
Deus, da grandeza da vocação de
entrega no meio do mundo,
santificando o trabalho e as coisas
normais de cada dia. Aquelas
palavras me confirmaram na decisão
que poucos meses antes tinha
tomado de pedir a admissão na
Obra” [107].

O diário daqueles dias conclui assim:
Terminou esta 1ª semana, e fica em
nossa recordação como um sonho,
um sonho real. O Senhor mostrou
novos horizontes para nós, que nos
enchem de alegria e felicidade. E eles
voltam a seus lares e a seu trabalho
para continuar a mesma vida, mas
com objetivos claros, entusiasmos
divinos e vocação de santidade” 
[108].

Conclusões

Tendo em vista os documentos e
testemunhos que examinamos,



podemos tirar algumas conclusões.
Em primeiro lugar, o fundador
conseguiu transmitir aos
participantes a ideia fundamental do
que é o supernumerário no Opus Dei:
um fenômeno vocacional para
santificar-se no mundo. Dizer isto em
1948 surpreendia, inclusive aos que
tinham conhecido São Josemaria no
passado e estavam familiarizados
com o espírito do Opus Dei. Todos
sabiam que o estado matrimonial
não era incompatível com uma
intensa vida cristã, mas propor este
como uma vocação, com tudo o que
este termo implicava na época e
agora, era uma coisa diferente.

A alegria e a surpresa que esta
descoberta produziu no grupo foram
grandes. Eram pessoas que
desejavam entregar-se a Deus e
vários deles já haviam tentado ou
considerado isso antes
anteriormente, pensando ser
sacerdotes ou numerários, e



perceberam que não era o caminho
deles. Agora, finalmente,
encontravam o seu caminho
vocacional.

Pelo que conhecemos, a sua
mensagem àquele grupo de homens
casados ou com perspectiva de
formar uma família não foi diferente
do que vinha dizendo a grupos de
homens ou mulheres que desejavam
viver essa vocação no celibato. A
primazia da vida contemplativa, a
santificação das realidades do
mundo e do trabalho, a participação
responsável nas questões temporais,
servindo a Deus e à sociedade no seu
próprio lugar, com desejo de irradiar
ao máximo o espírito cristão, sem
temor de ocupar cargos de prestígio
ou de relevância se Deus os
chamasse a desempenhá-los, são
temas que sempre pregou. Não há,
por assim dizer, uma mensagem
específica para os supernumerários.



A biografia dos participantes, como
se pode ver no anexo, mostra um
grupo heterogêneo por sua formação
civil, procedência geográfica ou
conhecimento anterior da Obra. Ao
mesmo tempo, há alguns traços
comuns: todos tinham formação
universitária ou, no caso de dois
deles, eram oficiais da Marinha.
Eram profissionais de prestígio e
inclusive vários chegariam a ser
personalidades preeminentes no
panorama científico, político,
cultural e econômico da Espanha.
Também, em alguns, desenvolver-se-
ia a preocupação de se envolverem
em iniciativas de repercussão social.
No que diz respeito a suas filiações
ou ideologias, não se menciona nos
documentos de arquivo que
utilizamos, e isto se deve, em boa
parte, a que, no Opus Dei, se evita
perguntar aos outros por suas
opiniões nestes campos, para
respeitar a liberdade. De alguns,
como Fontán, sabemos que foi muito



próximo de Francisco Franco,
enquanto Navarro Rubio chegaria a
ser ministro do regime, embora
costume ser apresentado como um
católico tecnocrata, e, de Altozano,
sabemos que era monárquico. Do
resto, podemos supor que existia a
relativa homogeneidade que se dava
entre os católicos espanhóis da
época, que tinham vivido a Guerra
Civil e apoiado o partido nacional.

Tinham passado vinte anos desde o 2
de outubro de 1928 e o fundador
tinha podido amadurecer, à luz do
carisma fundacional e das próprias
experiências desses anos, uma visão
praticamente definitiva sobre os
supernumerários, que foi a que, em
boa parte, lhes comunicou nesses
dias e a que ficaria plasmada, ao
cabo de uns meses, na Instrução para
a obra de São Gabriel [109]. A partir
desse momento, esta parte do Opus
Dei decolaria de modo definitivo: dos
2404 membros varões e das 550



mulheres com que o Opus Dei
contava nos princípios de 1950, os
supernumerários já eram 519 varões
e 163 mulheres [110].

Apêndice. Breve resenha
biográfica dos assistentes (em
ordem alfabética)

Para compor estas breves notas
biográficas, centramo-nos na
documentação disponível em AGP;
foram usadas as relações
testemunhais que vários dos
protagonistas redigiram por ocasião
da causa de canonização de São
Josemaria e breves notas
necrológicas sem assinatura,
redigidas por ocasião do falecimento
dos interessados. Pelo tema e limites
deste artigo, não se procurou outra
documentação primária em arquivos
públicos e privados, limitando-nos a
usar bibliografia e dados de domínio
público, tirados de diversas
publicações e alguns sites.



Ángel Santos Ruiz (1912-2005)

Nasceu em Reinosa (Cantábria) em
1912. Aos vinte e dois anos terminou
a licenciatura na Faculdade de
Farmácia da Universidade de Madri e
ampliou estudos em Londres e Paris.
Conheceu São Josemaria em
setembro de 1935, através de Miguel
Deán, um amigo que também
chegaria a ser supernumerário um
pouco mais tarde.

Em suas recordações, escritas muitos
anos depois, encontramos a
exortação do fundador do Opus Dei
sobre “a conveniência de preparar-se
otimamente, tanto no científico
quanto no profissional, para ter
prestígio e ser capazes de influir,
com visão cristã, no ambiente
familiar, universitário e social” [111].

Foi um dos que se incorporou às
atividades de So.Co.In. Durante a
Guerra Civil, Isidoro Zorzano levou-
lhe, algumas vezes, a comunhão e,



em algumas ocasiões, um sacerdote
celebrou clandestinamente a Missa
em sua casa. Mas, como outros
católicos, Santos Ruiz acabou sendo
detido e encarcerado. Ao terminar a
Guerra Civil, continuou participando
nas atividades de formação cristã do
Opus Dei, tendo São Josemaria como
diretor espiritual.

Em 1940 obteve a cátedra de Química
Biológica na Faculdade de Farmácia
da Universidade Central de Madri.
Lembrava que São Josemaria
“parabenizou-me e, com sua
veemência característica, esclareceu
minhas responsabilidades como
universitário, como cientista e como
filho de Deus. Devia ter um grande
amor a meu trabalho – sem colocar
as minhas esperanças na glória
humana e no agradecimento dos
outros – com retidão de intenção e,
sobretudo, uma constante
preocupação de fazer apostolado
com meus companheiros e amigos,



ajudando-os desinteressadamente,
não só no espiritual, mas também no
material, se fosse preciso” [112].

À medida que Santos conhecia
melhor o Opus Dei, sentia
inquietação ante uma possível
chamada de Deus, mas recordava
que o fundador lhe falou de sua
vocação para o matrimônio: “Uma
vocação maravilhosa – dizia o Padre
– que eu abençoo com as duas mãos” 
[113]. O próprio Escrivá celebrou o
seu casamento em 4 de dezembro de
1941 com María del Carmen Díaz
Hernández Agero, que também seria
supernumerária. Tiveram quatro
filhos.

Ao mesmo tempo em que trabalhava
na universidade, estudou Medicina
em Salamanca e fez o
correspondente doutorado em
Madri. Por seu trabalho no ensino e
pesquisa, chegou a ser um dos pais
da Bioquímica na Espanha. Em 1955



foi nomeado presidente do Comitê
Nacional de Bioquímica. Foi um dos
fundadores da Sociedade Espanhola
de Bioquímica e presidente da Real
Academia Nacional de Farmácia,
além de acadêmico da Real Academia
de Medicina. Recebeu cinco
doutorados honoris causa e outros
importantes reconhecimentos e
condecorações pela sua atividade
científica [114].

Faleceu em 23 de abril de 2005, aos
noventa e dois anos de idade.

Antonio Ivars Moreno (1918-1997)

Nasceu em Valência em 1918.
Estudou Direito em sua cidade natal
e fez o doutorado em Madri.
Conheceu o fundador do Opus Dei
durante as primeiras viagens de São
Josemaria a Valência, depois da
Guerra Civil espanhola, em 1939,
quando, segundo suas recordações,
“um amigo íntimo, o descreveu como
um sacerdote santo, dedicado à



formação da juventude. Falou-me de
uns círculos que aconteciam numa
modesta sobreloja da rua de
Samaniego n° 9, aos que me propôs
assistir” [115]. Ali conheceu São
Josemaria, um dia em que o
fundador estava “deitado num
colchão, doente, com febre, magro” 
[116]. Quando se recuperou, atendeu
a confissão dele e convidou-o para a
Missa, que o impressionou
profundamente. Como resultado
desse encontro, recordava, “a minha
vida mudou. Durante os últimos
anos, tinha aspirado a encontrar algo
que “me satisfizesse por completo” e
era, exatamente aquilo, o que
esperava sem sabê-lo” [117].

Em 1940, quando já estava
funcionando uma residência de
universitários na mesma rua
Samaniego, Antonio Ivars teve uma
conversa com Pedro Casciaro e
Amadeo de Fuenmayor. Disseram-lhe
que São Josemaria “tinha dito que eu



tinha vocação matrimonial e que não
me perturbassem” [118]. Desde
aqueles primeiros contatos com o
Opus Dei, sentia-se já parte da Obra:
“sou supernumerário e não o fui ‘de
jure’ até dez anos depois. Contudo, a
minha vocação surgiu no primeiro
momento” [119].

Profissionalmente trabalhou na
Companhia de Bondes e de Caminhos
de Ferro de Valência, da qual foi
Secretário Geral. Em 1957, levado
por suas preocupações com a
melhoria do mundo empresarial,
fundou uma escola dirigida à
formação de altos executivos de
empresas, uma iniciativa pioneira
em Valência. Escreveu vários livros
relacionados com a formação de
executivos e a gestão de empresas.

Organizou tertúlias que o ajudaram a
ampliar o campo de suas amizades.
Um bom número de
supernumerários de Valência



garantem que graças a ele
descobriram a sua vocação. Em 1982
fundou a Escola Tertúlia, à qual
assistiam semanalmente grupos
pequenos de empresários com os
quais discutia temas humanísticos,
culturais, sociais e profissionais.

Na última etapa da sua vida padeceu,
durante dez anos a doença de
Alzheimer. Faleceu em 25 de abril de
1997.

Carlos Verdú Moscardó (1914-1991)

Nasceu em Paterna (Valência) em
1914. Estudou Direito na
Universidade de Valência.

Foi um dos universitários que se
encontravam no primeiro retiro que
São Josemaria pregou em Valência
em 1939. Era bolsista do Colegio
Mayor San Juan de Ribera, em
Burjasot (Valência). Três estudantes
foram designados para ir a Madri e
trazer o padre Josemaria Escrivá: um



deles era Verdú. Rememorando
aquelas horas de viagem de carro de
Madri a Valência com São Josemaria,
escrevia que a conversa “girava em
torno da sua preocupação de
conquistar a Universidade para Jesus
Cristo. Despertava em nós o senso de
responsabilidade que, como
estudantes católicos, deveria levar a
sermos os melhores em todas as
áreas e ter competência e de
prestígio para fazer no ambiente
universitário o trabalho que
devíamos como intelectuais
católicos” [120].

Verdú foi protagonista de um relato
que São Josemaria evocou em
diversos momentos da sua vida,
oralmente e por escrito, que se
relaciona com um grande cartaz no
qual estava o lema “Cada caminante
siga su camino”, deixado pelas tropas
republicanas que tinham ocupado o
edifício durante a guerra. Quando ia
arrancá-lo, São Josemaria lhe disse



que podia ser útil deixá-lo e, durante
o retiro, “rara era a meditação ou
palestra em que, de um modo ou de
outro, não aproveitasse aquela frase
“cada caminhante siga o seu
caminho” para animar-nos a ser
coerentes no nosso atuar católico” 
[121].

Verdú também conheceu nesses dias,
com a ajuda de São Josemaria, o seu
próprio “caminho”, o de buscar a
santidade dentro do estado
matrimonial. Não voltaria a ver o
fundador até a convivência de
Molinoviejo, para a que foi
convidado por seu velho amigo Ángel
López-Amo [122], por encargo de São
Josemaria.

Depois da convivência, já como
supernumerário, tornou a encontrar
São Josemaria em Valência, em abril
de 1949. Nessa ocasião,
acompanhavam-no três amigos seus



que, pouco tempo depois, pediram a
admissão como supernumerários.

Casou-se com María Sancho Minaya,
com quem teve quatro filhos.
Dedicou-se ao livre exercício da
advocacia em Valência e Gandía,
localidade próxima da capital
Valenciana. Ocupou também cargos
na vida pública Valenciana: foi
deputado provincial da Deputação de
Valência, substituto de alcaide da
Câmara Municipal de Valência e
diretor do Hospital Provincial da
mesma cidade. Continuou sempre
em contato com o Colegio Mayor San
Juan de Ribera, de cujo patronato foi
membro, além de presidente da
associação de antigos alunos.

Faleceu em 24 de julho de 1991 em
Valência, depois de três anos de
grave doença.

Emiliano Amann Puente
(1919-1980)



Nasceu em Bilbao em 1919. O seu pai
era um ilustre arquiteto, Calixto
Emiliano Amann Amann (1882-1942) 
[123]. Ao terminar o ensino médio,
com apenas 15 anos, mudou-se para
Madri a fim de preparar o ingresso
na Escuela de Arquitectura e alojou-
se em DYA, uma residência que havia
começado em 1934, sob o impulso do
fundador do Opus Dei [124]. As
cartas que, da residência, escreveu a
seus pais, que foram publicadas no
número 2 da revista Studia et
Documenta[125], refletem a vida
cotidiana dos primeiros membros do
Opus Dei e do seu fundador, que
realizavam uma ampla atividade de
formação cristã.

O início da Guerra Civil separou-o
por algum tempo da formação e
ajuda espiritual que recebia em DYA,
mas quando São Josemaria
conseguiu fugir da perseguição
religiosa e estabelecer-se em Burgos,
recuperou o contato com ele e



Emiliano recebeu a sua paterna
solicitude, tanto pessoalmente como
por carta. Uma carta de Amann se
encontra na origem dos pontos 106 e
977 de Caminho[126].

Ao terminar a guerra, Amann voltou
a Madri, e ajudou a instalar a nova
residência da rua Jenner, onde se
alojaria. Dali mudou-se para a
Residência Moncloa, que começou
suas atividades em 1943. Continuou
encontrando São Josemaria, embora
com menos frequência. Ao terminar
o curso de Arquitetura, em 1946,
voltou a Bilbao. Muito
provavelmente, Escrivá também
tinha falado com ele da “vocação
matrimonial” e, quando Emiliano
Amann se casou com Carmen
Garamendi, em 1948, São Josemaria
celebrou o matrimônio em Algorta
(Vizcaya). Em Molinoviejo, quando
lhe expôs a possibilidade de pedir a
admissão como supernumerário,
Amann recordava que “não duvidei



um segundo, porque confiava no
Padre” [127].

Como arquiteto, Emiliano Amann
trabalhou nos anos do
desenvolvimento, continuando a
linha inovadora de seu pai para
projetar moradias sociais que
diminuíam custo e melhoravam o
aproveitamento do espaço.
Trabalhou também como arquiteto
diocesano entre os anos 1956 e 1960,
e realizou diversos projetos para
Moradias de Vizcaya, para a Obra
Sindical do Lar, para o Banco
Popular e para a Telefônica. Além
disso, encarregou-se de edifícios
destinados a atividades apostólicas
relacionadas com o Opus Dei, como a
casa de retiros Islabe (Derio,
Vizcaya).

Faleceu em 13 de dezembro de 1980.

Hermenegildo Altozano Moraleda
(1916-1981)



Nasceu em Baños de la Encina (Jaén)
em 23 de dezembro de 1916.
Começou o curso de Direito com
apenas quinze anos em 1931, na
Universidade de Granada. Nos anos
da 2ª República foi presidente da
Associação de Estudantes Católicos
de Direito e Filosofia e Letras da sua
universidade. Ao terminar a
universidade, ainda muito jovem,
ganhou o concurso para o corpo
jurídico da Armada. Tomaria posse
de seu cargo ao acabar a Guerra Civil
espanhola. Depois foi nomeado
professor na Escola Naval de Marín.
Na Marinha alcançou a graduação de
general auditor. De 1949 a 1955 foi
secretário geral do Governo nos
territórios da colônia espanhola que
hoje é a República da Guiné
Equatorial, em tempos nada fáceis.
Como escrevia Antonio Fontán,
Altozano “foi jurista e militar
prestigioso, e ao mesmo tempo um
político independente e nada
convencional” [128]. Tinha ideias



monárquicas e fez parte do conselho
do Conde de Barcelona. Entre 1959 e
1962, foi governador civil de Sevilha 
[129]. Quando deixou a política, foi
diretor do Banco Hipotecário da
Espanha. Era conhecido como “um
homem profundamente humano,
que conquistou o respeito e as
simpatias gerais nas diversas funções
públicas que desempenhou” [130].

Conheceu São Josemaria em
Molinoviejo, na ocasião de que este
artigo trata. Nas recordações dos que
o conheceram no Opus Dei, é descrito
como um homem amável e delicado
no trato, sorridente e equilibrado,
com muitos amigos, aos que
procurava aproximar de Deus. Ele e
sua esposa tiveram oito filhos.

Faleceu em Jerez de la Frontera
(Cádiz) em 12 de setembro de 1981,
devido a um câncer.

Jesús Fontán Lobé (1901-1980)



Nasceu em 26 de abril de 1901, em
Vilagarcía de Arousa (Pontevedra).
Foi marinheiro de guerra, onde
alcançou o grau de vice-almirante.
Vivendo em El Ferrol, quando era
menino, conheceu um amigo do seu
irmão Juan, mais velho do que ele,
que ia estudar em sua casa:
chamava-se Francisco Franco
Bahamonde. Desde então, tiveram
uma estreita amizade, e por esta
razão o general e ditador espanhol o
nomeou seu ajudante em fevereiro
de 1939 [131].

Fontán ingressou na Escola Naval em
1917 e, mais tarde, obteve os títulos
de piloto de dirigível e de observador
naval, além do diploma de Estado
Maior. Durante a Guerra Civil, foi
detido em Madri, em setembro de
1936, e passou dois meses no Cárcere
Modelo. Depois de ser posto em
liberdade, passou para a zona
nacional, em junho de 1937. A partir
de então foi destinado para diversos



buques e trabalhou no Quartel Geral
do Exército, em Salamanca.

Em 1942, conheceu José María
González Barredo, um dos primeiros
membros do Opus Dei, que era
catedrático da Universidade de
Zaragoza e lhe falou de São
Josemaria. No dia seguinte
conheceram-se e a simpatia do
fundador o conquistou. Em
encontros sucessivos, foi testemunha
da segurança com que falava do
futuro desenvolvimento da Obra.
Nesses anos, Jesús Fontán também
conheceu Álvaro del Portillo[132].

Nos primeiros dias de abril de 1946,
Fontán cessou em seu cargo de
ajudante do Generalíssimo, para
comandar o buque Galatea. No verão
de 1947, recebeu a agradável e
inesperada visita de Josemaria
Escrivá e de Álvaro de Portillo em
sua casa de Pontedeume. Com sua
mulher, Blanca Suanzes, que

https://opusdei.org/pt-br/alvaro-del-portillo/


também foi supernumerária, tinham
então seis filhas e dois filhos. “Com o
carinho que o Padre [J. Escrivá]
punha em tudo, recordava Fontán –
olhou minhas filhas e disse: “ Destas
tenho eu que levar alguma” e o
Senhor concedeu vocação a duas[...].
Ao despedir-se, disse-me: Já podes ser
da Obra” [133].

Depois de ocupar cargos de grande
responsabilidade, em 1967
terminava sua atividade na Armada,
mas não a relação com o mar. Nesse
ano, foi nomeado presidente do
Instituto Social da Marinha, que se
ocupa do serviço sanitário e previsão
social para os trabalhadores do mar,
além de facilitar outras ajudas aos
que desempenham esse duro ofício e
a suas famílias. Cessou nesse cargo
em 1976, aos 75 anos de idade.

Faleceu em 26 de agosto de 1980, em
sua casa de Cabañas (A Coruña). Em
seu funeral estavam presentes



muitos dos companheiros
marinheiros que procurou
aproximar de Deus durante sua vida
como supernumerário.

Juan Caldés Lizana (1921-2008)

Nasceu em Liuchmayor (Mallorca),
em 1 de janeiro de 1921. A família
teve de mudar-se para Madri e aí
Juan estudou o ensino médio,
obtendo o prêmio extraordinário de
exame de Estado. Depois da Guerra
Civil, estudou Direito na
Universidade de Valência, e terminou
em 1944. No ano seguinte, obteve o
título de doutor em Madri e ganhou
no concurso a oficial letrado do
Instituto Social da Marinha em 1946.
Nesse mesmo ano, fundou, em Madri,
a Academia Universitária São
Raimundo de Peñafort, dirigida a
trabalhadores de diversos setores,
que, deste modo, poderiam estudar
Direito no horário noturno. A
Academia chegou a ser um centro



modelo em seu gênero e inspirou a
criação de outros semelhantes na
Espanha. Em 1956, centenas de
empregados já tinham feito o curso
de Direito [134].

Juntamente com Leonardo Prieto
Castro, catedrático de Direito
Processual, Juan Caldés fundou
também a Escola de Prática Jurídica
da Universidade de Madri. Quase
meio século depois, havia, na
Espanha, setenta e quatro escolas
desse tipo.

Durante os estudos em Valência,
tinha conhecido o Opus Dei, graças a
Amadeo de Fuenmayor e a José
Montañés. Pediu a admissão como
supernumerário em 15 de julho de
1948, semanas antes de ir a
Molinoviejo. Quando São Josemaria
conversou com ele, não teve de
propor-lhe sua possível vocação,
como a outros: “num momento em
que me tomou pelo braço e



passeamos – recordava Caldés –,
somente me fez uma recomendação
muito concreta: no próximo ano,
queria ver-me ali com dois amigos
meus. A sua preocupação com o
apostolado era gigantesca” [135].

Casou-se com Consuelo Llopis
Martínez, que também foi
supernumerária. Tiveram dez filhos.

Ao longo da sua vida profissional
desempenhou diversos cargos
relacionados com a advocacia e a
economia: no Conselho Geral de
Advogados, a Mutualidade de
Advogados da Espanha, a
Confederação de Entidades de
Previsão Social da Espanha, etc.
Desde 1958, ocupou-se também de
bancos: primeiro no Banco Popular e,
depois, como diretor do Instituto de
Crédito das Caixas Econômicas,
donde recordava ter passado seus
quatro anos mais felizes,
profissionalmente [136].



Tradicionalmente, as Caixas
Econômicas favoreciam obras sociais
e culturais, que Caldés impulsionou
nesses anos, com a criação de
residências para a terceira idade,
escolas, etc. Em 1972, o Instituto de
Crédito foi absorvido pelo Banco da
Espanha, do qual Caldés passou a ser
diretor geral até 1984. Depois voltou
a exercer a advocacia.

Faleceu em 30 de maio de 2008.

Manuel Pérez Sánchez (1905-2002)

Nasceu em Herrera de Ibio
(Cantábria) no 8 de novembro de
1905. Depois de estudar o ensino
médio em Santander mudou-se para
Madri, em 1924, para preparar o
ingresso na Escola Técnica Superior
de Engenheiros de Caminhos, Canais
e Portos. Ali seu conterrâneo e amigo
Manuel Sainz de los Terreros
convidou-o para as atividades de
formação cristã que o fundador do
Opus Dei organizava.



Conheceu São Josemaria em 18 de
março de 1934, num retiro espiritual
que ocorreu na residência dos padres
redentoristas da rua de Manuel
Silvela 14, em Madri. Pouco mais
tarde pedia a admissão no Opus Dei.

Desde anos antes, colaborava nas
atividades que as Conferências de
São Vicente de Paulo promoviam na
paróquia de São Ramón, no bairro
madrileno de Puente de Vallecas. Um
dos participantes era um aluno do
primeiro ano da Escola de Caminhos,
Canais e Portos: Álvaro del Portillo.
Um dia em que todos falavam com
entusiasmo de Josemaria Escrivá,
Pérez Sanchez ficou de apresentá-lo
a del Portilho, o que aconteceu uns
dias depois, na Residência DYA. Dom
Álvaro del Portillo guardou sempre
uma gratidão especial a Manuel
Pérez Sanches por tê-lo feito
conhecer São Josemaria.



A Guerra Civil surpreendeu-o em
Santander. Quando São Josemaria
pôde chegar a Burgos, retomaram o
contato. Em algumas ocasiões, Pérez
Sánchez forneceu uma ajuda
econômica muito necessária para
superar os apuros do fundador e
seus acompanhantes.

Pouco antes da Guerra Civil, Pérez
Sánchez tinha deixado de ser
numerário, mas logo São Josemaria
pensou nele como possível
supernumerário e assim o foi desde
os dias de Molinoviejo de 1948. Em
1962, ainda solteiro, passou a ser
adscrito do Opus Dei. Morou até 1997
em sua casa de Madri. Ocupou
diversos cargos no Ministério de
Obras Públicas. Em 1965, foi
nomeado diretor da Comissão
Administrativa do grupo de Portos.
Desde a sua aposentadoria, em 1975,
trabalhou distribuindo livros
espirituais e desempenhando tarefas
administrativas no centro do Opus



Dei do qual dependia, até depois dos
noventa anos. Toda sua vida
continuou colaborando nas
Conferências de São Vicente, que
foram um meio de fazer apostolado
com seus amigos.

Faleceu em Herrera de Ibio em 29 de
março de 2002, aos noventa e seis
anos de idade.

Manuel Sainz de los Terreros y
Villacampa (1907-1995)

Nasceu em Solares (Cantabria) em
1907. Amigo de Manuel Pérez
Sánchez, como se disse, e, como ele,
engenheiro de caminhos, tinha
conhecido São Josemaria em junho
de 1933. Falaram-lhe desse sacerdote
aragonês enquanto atendia a umas
famílias pobres em Madri, numa
atividade de caridade. Quando se
encontraram, o jovem engenheiro
mostrou a sua incerteza sobre uma
possível dedicação a Deus e, depois
de rezar e de pensar nisso, após uns



dias, decidiu-se a colaborar com toda
a alma na obra que Escrivá estava
levando adiante [137].

Colaborou no início da Academia e
Residência DYA e, por ser um pouco
mais velho do que os universitários
que a frequentavam, ocupou-se da
So.Co.In., a primeira tentativa de São
Josemaria para começar a obra de
São Gabriel. Depois, com Tomás
Alvira e os outros, acompanhou
Escrivá na fuga através dos Pirineus.
Em 1938 perdeu o contato com a
Obra, embora sempre mantivesse
uma grande estima e veneração por
São Josemaria.

Casou-se com Carmen de Goñi y
Esparza, com quem teve sete filhos, e
mudou-se para Pamplona, onde
exerceu sua atividade profissional.

Quando São Josemaria considerou a
possibilidade de recuperar alguns
velhos conhecidos dos tempos de
Ferraz, pensou em Sainz de los



Terreros, que aceitou participar da
semana de Molinoviejo, embora seu
novo contato com a Obra tenha sido
interrompido de novo pouco tempo
depois. Faleceu em Pamplona em 18
de junho de 1995.

Mariano Navarro Rubio
(1913-2001)

Nasceu em Burbáguena (Teruel), em
14 de novembro de 1913 [138].
Passou a infância e primeira
juventude em Daroca (Zaragoza).
Estudou Direito na Universidade de
Zaragoza. De ideias republicanas e
contrário tanto aos partidos de
esquerda como aos de direita,
encontrou na Ação Católica um bom
campo de ação. Ao acabar a Guerra
Civil espanhola, foi dispensado do
exército, como Capitão Provisional
de Regulares.

Preparou o doutorado em Direito e
entrou na Academia do Corpo
Jurídico Militar. Morava em Madri e



era membro do Conselho Superior
dos Jovens da Ação Católica, quando,
em maio ou junho de 1940, conheceu
São Josemaria, graças a Alberto
Ullastres [139], presidente do
Conselho Diocesano de Madri e seu
companheiro de estudos no curso de
doutorado de Direito.

Navarro estava procurando um bom
diretor espiritual que esclarecesse
suas dúvidas sobre uma possível
vocação sacerdotal. No princípio, São
Josemaria animou-o nessa direção,
mas, poucos dias depois, aconselhou-
o a esperar e considerar se Deus não
o chamava ao matrimônio. Uma série
de acontecimentos desses dias
fizeram-lhe ver que o fundador da
Obra tinha razão. Casou-se com
María Dolores Serrés Sena, com
quem teve onze filhos.

Algo parecido aconteceu com a sua
orientação profissional. Respeitando
a sua liberdade, São Josemaria



sugeriu que pensasse em dedicar-se à
política, ao invés de ganhar uma
cátedra de Direito à qual Navarro
aspirava. Depois do desconcerto
inicial por esse conselho inesperado,
a realidade demonstrou que as suas
qualidades iam nessa direção, como
Escrivá tinha intuído, pois, como
Navarro mesmo recordava, “em 1947
fui designado Procurador em Cortes.
Em 1955, nomeado Subsecretário de
obras Públicas. Em 1957, Ministro da
Fazenda e, em 1965, Governador do
Banco da Espanha. Não cabe dúvida
de que o Padre tinha razão” [140].

Navarro continuou falando com São
Josemaria, enquanto o seu afeto pela
a Obra crescia. Estando em Roma em
1947, junto com Víctor García Hoz,
encontrou-se com o fundador, que
lhe fez saber que havia chegado o
momento de que os casados
pudessem incorporar-se ao Opus Dei
como supernumerários. Quando lhe
perguntaram se queria ser um deles,



resolutamente respondeu que sim.
São Josemaria disse-lhe para pedir a
García Hoz que lhe ensinasse as > 
Preces[141], e, nesse dia, rezaram-
nas juntos no hotel.

Como vimos, Mariano Navarro Rubio
ocupou importantes cargos na vida
pública espanhola. Recebeu muitos
reconhecimentos e condecorações
pelo seu trabalho; foi também um
estudioso de economia e política, e
acadêmico da Real Academia de
Ciências Morais e Políticas. Foi um
dos principais propulsores do Plano
Nacional de Estabilização
Econômica, que modernizou a
Economia e Administração
espanholas, permitindo – nos anos
em que foi ministro da Fazenda – um
crescimento econômico
extraordinário. Essa brilhante
carreira foi truncada em 1970,
enquanto era governador do Banco
de Espanha, quando foi acusado no
chamado “caso Matesa” [142].

https://opusdei.org/pt-br/article/preces-do-opus-dei/


Durante seus últimos anos, a doença
obrigou-o a ficar imobilizado.
Faleceu em 3 de novembro de 2001.

Pedro Zarandona Antón
(1922-2009)

Nasceu em Castro Urdiales
(Cantábria), em 12 de agosto de 1922.
Era o mais novo de doze irmãos. Em
1941 ingressou na Escola Naval
Militar. Em junho de 1944, foi
diagnosticado com tuberculose.
Durante a sua convalescência, duas
irmãs suas que eram clarissas no
mosteiro de Cantalapiedra
(Salamanca) aconselharam-no a ler 
Caminho. Ansioso por conhecer o
autor, Zarandona tentou entrar em
contato com Josemaria, com quem se
encontrou em Madri, em 1 de
dezembro de 1945. O fundador
interessou-se pela sua doença e,
entre outros conselhos, recomendou-
lhe que acudisse à intercessão de
Isidoro Zorzano. Ao perguntar pelo



Opus Dei, São Josemaria disse-lhe
para ter paciência e sugeriu que, por
enquanto, tivesse direção espiritual
com o reitor da Paróquia do Bom
Sucesso, Mons. José María Bulart,
amigo seu. Em outubro de 1946, já
quase restabelecido, começou a
participar nos meios de formação
cristã que se ofereciam no Colegio
Mayor Moncloa.

Em janeiro de 1947, conseguiu
reincorporar-se à Escola Naval, para
concluir os estudos. Em junho desse
ano, ascendeu a alferes de navio e foi
destinado à Jurisdição Central da
Marinha em Madri, onde retomou o
contato com o Opus Dei. Depois de
ter pedido a admissão como
supernumerário em 1948, e depois
dos dias passados em Molinoviejo,
começou a estudar Economia na
Universidade Central de Madri,
tornando os estudos compatíveis com
o seu trabalho. Em novembro de
1950, por ocasião de uma



peregrinação militar a Roma, esteve
novamente com São Josemaria.
Pouco depois pedia a admissão como
adscrito do Opus Dei e, um ano mais
tarde, passava a ser numerário.

Em 1962, depois de ter ascendido a
capitão de corveta, decidiu solicitar a
permissão para a situação de reserva
da Marinha, para dedicar-se por
completo a tarefas internas do Opus
Dei. De 1962 a 1964 viveu e trabalhou
em Sevilha, como membro do
Conselho da Delegação do Opus Dei
nessa cidade, e, em 1964, voltou a
Madri, para trabalhar na Comissão
Regional do Opus Dei na Espanha,
primeiro como oficial e, depois, a
partir de 1966, como administrador.

Em 1976 mudou-se para Torreciudad,
onde assumiu o cargo da presidência
do patronato do Santuário,
encarregou-se do sustento econômico
e da difusão do mesmo, bem como da
promoção de obras sociais e



educacionais na zona. Quando
regressou a Madri, em 1992,
trabalhou para sustentar diversas
iniciativas apostólicas do Opus Dei.
Ocupou-se também de promover a
Fundação Ana María de la Lama y
Salvarrey, que proporciona bolsas de
estudo a jovens da Cantábria, além
de ajudar outros projetos de
promoção social.

Faleceu no 21 de maio de 2009, em
Madri.

Rafael Galbe Pueyo (1919 – 2012)

Nasceu em Zaragoza em 1919.
Estudou ali a carreira de Direito. Em
1937, durante a Guerra Civil, chegou
a bordo do cruzeiro Canarias a
Mallorca, onde conheceu José
Orlandis, com quem sempre teve
uma grande amizade [143]. Foi
tenente auditor da Escala de
Complemento do Corpo Jurídico da
Armada.



O seu primeiro contato com o Opus
Dei foi em Zaragoza, durante as
viagens regulares que membros da
Obra faziam a essa cidade. Durante o
ano 1942-43, mudou-se para Madri a
fim de preparar os concursos de
judicatura, e ia ao centro da rua
Lagasca para encontrar São
Josemaria e José Luis Múzquiz.

Galbe ingressou na carreira judicial
em 1947, e foi designado para o
Juizado de Primeira Instância e
Instrução de Jaca. Em 1948, como
sabemos, São Josemaria pensou nele
como num dos candidatos a ser
supernumerário. Como os outros
participantes da convivência,
entusiasmou-se com essa
possibilidade. Mais tarde, passou a
ser numerário. Em 1949, foi
destinado pelo governo espanhol, aos
então chamados territórios do Golfo
da Guiné.



Na colônia espanhola era conhecido
por sua atividade de apostolado
entre os europeus mais jovens, que
tinham dificuldades para viver
cristãmente naquele ambiente, mais
relaxado moralmente que a Espanha
de então. Em abril do ano 1953, foi
nomeado juiz de Primeira Instância e
Apelação de Santa Isabel e
presidente do Tribunal Colonial e
Superior Indígena. Em maio de 1960,
foi promovido à categoria de
magistrado, continuando como chefe
do Serviço de Justiça do então
território da Guiné. Em 1966 era
presidente do Tribunal de Justiça da
Guiné Equatorial [144]. Em 9 de
outubro de 1968 cessou como
comissário geral adjunto da Guiné
Equatorial, no mesmo dia em que a
Espanha outorgava a independência
ao novo país. Os que o conheceram
ali recordavam-se dele como um
homem de grande fé, honesto, de
grande retidão moral e com um
temperamento forte.



Desde meados dos anos cinquenta
tinha-se desvinculado formalmente
do Opus Dei, mantendo sempre a
fama de pessoa “reflexiva, crente e
sobretudo serviçal” [145]. Também se
manteve solteiro durante toda a vida.

De volta a Espanha, chegou a ser
presidente da Sala do Contencioso-
Administrativo da Audiência de
Zaragoza. Faleceu na capital
aragonesa em 2012.

Silvério Palafox Marqués
(1921-2015)

Nasceu em Granada em 1921.
Enquanto estudava Medicina em
Valência, começou a frequentar a
residência da rua Samaniego,
animado pelo pe. Eládio Espanha,
um sacerdote amigo de São
Josemaria. Em 1940 conheceu o
fundador do Opus Dei em Valência.
Pedro Casciaro convidou-o para dar
aulas de Biologia aos que
frequentavam a referida residência



para preparar o Exame de Estado.
Em 1941 esteve em Madri
participando de um retiro pregado
por São Josemaria e vinculou-se ao
Opus Dei, mas em seguida perdeu o
contato, ao alistar-se
voluntariamente na Divisão Azul,
que reuniu jovens espanhóis para
lutar na Rússia. Regressou um ano e
meio mais tarde, bastante
decepcionado pelo que tinha vivido e
mudou a matrícula para a
Universidade de Salamanca.

Continuou mantendo contatos
esporádicos com o Opus Dei e São
Josemaria, até que um dia – por
sugestão de seu irmão Emílio, que
era da Obra – perguntou a Pedro
Casciaro “o que era isso dos
supernumerários”. Casciaro
mostrou-se surpreendido, porém
respondeu sorridente: “Não são nada
ainda, mas o serão. Continue
comportando-se bem e reze por isso” 
[146]. Passado um tempo,



convidaram-no para ir a Molinoviejo,
pela ocasião que conhecemos, onde
pôde saber o que desejava e começar
a ser do Opus Dei.

Em 1950 casou-se com María Dolores
Bogdanovitch Manrique: o casal teve
cinco filhos, com os que, desde o
primeiro momento quiseram criar
um lar cristão.

Foi um cientista ativo, expoente da
corrente neo-hipocrática do
naturismo médico espanhol.
Doutorou-se em Hidrologia,
Psiquiatria, Endocrinologia e em
História da Medicina, com
prestigiosos acadêmicos. Foi
professor de várias matérias na
Universidade Complutense de Madri.
Em 1947 criou Cuadernos de
Bionomía, uma revista que tinha
como objetivo o estudo e a
divulgação do naturismo médico, a
higiene, a dietética, o
vegetarianismo, os agentes naturais



de cura e a tendência autocurativa
do organismo, num contexto de
humanismo médico.

Foi acadêmico correspondente da
Real Academia Nacional de Medicina
(1980) e fundador da Associação
Espanhola de Médicos Naturistas
(1981), da qual foi presidente até
1997.

Faleceu em 23 de março de 2015, aos
noventa e três anos de idade.

Tomás Alvira (1906-1992)

Nasceu em Villanueva de Gállego
(Zaragoza), em 17 de janeiro de 1906.
Já existem alguns perfis biográficos
da sua vida [147]. Estudou Ciências
Químicas na Universidade de
Zaragoza. A sua vida profissional
esteve sempre ligada ao ensino
médio. Trabalhou em vários colégios,
em alguns como diretor. Quando a
Guerra Civil espanhola terminou,
começou a dar aulas no Instituto



Ramiro de Maeztu de Madri, onde
ganharia o lugar de catedrático em
1941. O “Ramiro”, como é conhecido
coloquialmente em Madri, era um
centro de excelência, onde Alvira fez
parte de um prestigioso claustro de
professores [148].

Foi também diretor do Colégio de
Huérfanos de la Guardia Civil.
Participou na criação de Fomentos de
Centros de Enseñanza, uma sociedade
promotora de muitos colégios
espanhois de inspiração cristã, que
começou em 1963, onde também
encontraremos Víctor García Hoz e
Ángel Santos. De 1973 a 1976, foi
vice-diretor do Centro experimental
del Instituto de Ciencias de la
Educación de la Universidad
Complutense, e, mais tarde, diretor
da Escuela Universitaria de Fomento
de Centros de Enseñanza.

Seu contato com o fundador do Opus
Dei ocorreu em Madri, em plena



Guerra Civil espanhola, em 31 de
agosto de 1937. Poucos dias depois,
Alvira recebeu um convite
surpreendente naquelas
circunstâncias: fazer um retiro de
três dias, pregado pelo fundador do
Opus Dei, com outras quatro pessoas.
Significava assumir um grave risco,
devido ao clima de perseguição
religiosa, por isso tinham que reunir-
se em casas diferentes para ter as
meditações sem causar suspeitas 
[149]. Quando São Josemaria decidiu
passar para a zona nacional, para
poder desempenhar com liberdade
seu ministério sacerdotal, ele uniu-se
ao grupo de fugitivos.

Alvira casou com Francisca
Domínguez (Paquita), pouco depois
do fim da guerra, em junho de 1939.
Alvira continuou encontrando São
Josemaria nos anos seguintes. Em
1947, pediu ser admitido como
supernumerário. Sua esposa também
seria uma das primeiras



supernumerárias. O casal teve nove
filhos. Faleceu em 7 de maio de 1992.
O processo de beatificação dele e da
sua esposa está aberto.

Víctor García Hoz (1911-1998)

Nasceu em Campillo de Aranda
(Burgos), em 1911. Em 1940 obteve o
doutorado em Pedagogia e, em 1944
conseguiu a cátedra em Pedagogia
Experimental e Diferencial na
Faculdade de Filosofia e Letras da
Universidade de Madri.

Casou-se logo depois do fim da
Guerra Civil espanhola, em agosto de
1939. Juntamente com sua mulher,
Nieves Rosales y Laso de la Vega,
procurava um diretor espiritual e foi
assim que conheceu o fundador do
Opus Dei. Conheceram-se através de
Casimiro Morcillo, vigário geral da
Diocese de Madri. Viram-se com
regularidade até 1946. Dessas
conversas de orientação espiritual,
García Hoz lembrava “uma frase que,

https://opusdei.org/pt-br/tomas-and-paquita-alvira/
https://opusdei.org/pt-br/tomas-and-paquita-alvira/


então, me encheu de admiração:
‘Deus te chama por caminhos de
contemplação’. Naqueles anos era
quase incompreensível que a um
homem casado, já com uma filha e
esperando a chegada de mais filhos,
como ocorreu, falassem de
contemplação como algo que ele
tinha de realizar” [150]. Com a sua
esposa, que também chegaria a ser
supernumerária, tiveram oito filhos.

Por volta de 1942, Escrivá começou a
falar-lhe da possibilidade de
responder “a uma especial vocação
divina para buscar a santidade no
meio do mundo[...]. Propôs-me que
junto com com outra pessoa, Tomás
Alvira, começássemos a viver as
Normas e Costumes da Obra, sem dar
um caráter formal a nossa pertença a
ela. Produziu-me uma grande
alegria. [...] Com uma paciência que
cada vez me impressiona mais, o
Padre dirigia um Círculo de Estudos
de Supernumerários (apesar de não



existirem formalmente) ao qual
assistíamos Tomás Alvira e eu” [151].

O histórico acadêmico e profissional
de Víctor García Hoz é muito amplo.
Foi diretor do Instituto de Pedagogia
do Conselho Superior de
Investigações Científicas, até 1981;
membro da Real Academia de
Ciências Morais e Políticas e de
sociedades científicas; conselheiro
pedagógico – comissionado pela
Unesco – de diversos estados; obteve
vários doutorados honoris causa,
numerosos prêmios e distinções
nacionais e internacionais. Com
centenas de publicações, talvez a sua
obra mais importante seja o
monumental Tratado de educação
personalizada, em trinta e três
volumes, com a colaboração de
professores europeus e americanos,
que terminou em 1997, aos 86 anos.
Até poucos dias antes de sua morte,
ia pontualmente trabalhar em
Fomento de Centros de Ensino,



entidade promotora de muitos
colégios de inspiração cristã, em cuja
criação e impulso participou com
entusiasmo junto a Tomás Alvira e
Ángel Santos, também participantes
da convivência de Molinoviejo.
Faleceu em 18 de fevereiro de 1998,
em seu domicílio de Madri.

O autor, Luis Cano, é secretário e
membro ordinário do Instituto
Histórico São Josemaria Escrivá.
Licenciado em Direito e doutor em
Teologia. Seu campo de investigação,
além do Opus Dei e seu fundador –
especialmente sua pregação e
escritos –, é a história da devoção ao
Sagrado Coração e a Cristo Rei. É
professor de História da Igreja no
Istituto di Scienze Religiose
all’Apollinare (Roma). Recentemente
publicou, com Francesc Castells, uma
série de textos inéditos da pregação
de São Josemaria ( En diálogo con el
Señor, Madri, Rialp, 2017).



e-mail: lucano@isje.org

[1] Para simplificar, chamamos
“convivência” à semana de formação
cristã e de melhora espiritual e
pessoal que costumam fazer os
membros supernumerários uma vez
por ano, e que representa também
uma ocasião de conviver e de
descansar com outros membros do
Opus Dei.

[2] Referimo-nos à aprovação como
instituto secular, com o Decretum
laudis (decreto Primum institutum, 24
de fevereiro de 1947).

[3] Constituciones 1947,n.342, 3º, cit.
en Amadeo de FUENMAYOR –
Valentín GOMEZ IGLESIAS – José Luis
ILLANES, El itinerário jurídico del
Opus Dei. Historia y defensa de un
carisma, Pamplona, Eunsa, 1989, p.
199 (daqui para frente, Itinerario).

mailto:lucano@isje.org


[4] Cfr. Ibid.

[5] Nota do 5 de novembro de 1947,
AGP, A.2, 40-3-2.

[6] Amadeo de Fuenmayor
(1915-2005), nasceu em Valência.
Pediu a admissão no Opus Dei em
1939. Em 1943 ganhou a cátedra de
Direito Civil. Em 1949 foi ordenado
sacerdote. Em sua vida
compatibilizou seu trabalho pastoral
e a colaboração no governo do Opus
Dei com sua dedicação ao Direito.
Entre 1952 e 1956 foi conselheiro do
Opus Dei na Espanha. Doutor em
Direito Canônico (1965), desde 1967
foi professor na Universidade de
Navarra. Interveio nos trabalhos
preparatórios para a ereção do Opus
Dei em Prelazia pessoal. Faleceu em
22 de novembro de 2005, em
Pamplona, aos 89 anos.

[7] “Seis meses e um ano”: refere-se à
formação inicial que recebem os que
pedem a admissão no Opus Dei até



sua admissão (seis meses) e daí à sua
incorporação jurídica mediante a
Oblação (um ano).

[8] Carta de Josemaria Escrivá ao
Conselho Geral do Opus Dei, 11 de
dezembro de 1947, AGP, A.3.4,
0259-04, carta 471211-04.

[9] Carta de Josemaria Escrivá ao
Conselho Geral do Opus Dei, 18 de
dezembro de 1947, AGP, A.3.4,
0259-04, carta 471218-01.

[10] Itinerario, p. 256.

[11] Cfr. Julio A. GONZALO
GONZÁLEZ, Cursillos de cristiandad.
Orígenes y primera expansión,
Valência, Edicep, 2006; Raffaella
PINASSI CARDINALI, I focolarini
Sposati. Una “via nuova” nella Chiesa,
Roma, Città Nuova, 2007; para a
história das Equipes de Nossa
Senhora, cfr https://equipes-notre-
dame.com/pt/historia-do-movimento/
[consultado 14/04/2020]; Fidel

https://equipes-notre-dame.com/pt/historia-do-movimento/
https://equipes-notre-dame.com/pt/historia-do-movimento/


GONZÁLEZ FERNÁNDEZ, Los
movimentos en la historia de la
Iglesia, Madri, Encuentro, 1999.

[12] Carta de Josemaria Escrivá ao
Conselho Geral do Opus Dei, 25 de
dezembro de 1947, AGP, A.3.4, 0259,
carta 471225-01.

[13] Carta de Josemaria Escrivá a
Mariano Navarro Rubio, Tomás
Alvira Alvira e Victor García Hoz, 1
de janeiro de 1948, AGP, A. 3.4,
0260-01 carta 480101-01.

[14] Cfr. Andrés VAZQUEZ DE PRADA,
O Fundador do Opus Dei (doravante
AVP), São Paulo, Quadrante, 2004, vol
III, p. 141.

[15] Carta de Josemaria Escrivá ao
Conselho Geral do Opus Dei, 18 de
janeiro de 1949, AGP, A.3.4, 0260-01,
carta 480118-01.



[16] Constitutionibus Operis Dei
Addenda, 18 de março de 1948, cit.
em Itinerario, p. 201.

[17] Outra diferença é que não se
comprometiam a viver o celibato,
como os numerários.

[18] Carta de Josemaria Escrivá ao
Conselho Geral do Opus Dei, 29 de
janeiro de 1948, AGP, A.3.4,0260-01,
carta 480129-03.

[19] Itinerario, p. 200.

[20] A questão, felizmente
solucionada para o fundador,
voltaria a apresentar-se em 1950,
quando por ocasião da aprovação
definitiva das Constituições, a
correspondente Comissão de
Consultores da Congregação de
Religiosos encontrou algumas
dificuldades para admitir este ponto
e pediu esclarecimentos ao fundador.
Cfr. Itinerario, p. 226.



[21] Carta de Josemaria Escrivá ao
Conselho Geral do Opus Dei, 4 de
fevereiro de 1948, AGP, A.3.4,
0260-01, carta 480204-1.

[22] Carta de Josemaria Escrivá ao
Conselho Geral do Opus Dei, 18 de
março de 1948, AGP, A.3.4, 0260-02,
carta 480318-1.

[23] Carta de Josemaria Escrivá ao
Conselho Geral do Opus Dei. 21 de
abril de 1948, AGP, A.3.4, 0260-02,
carta 480421-01.

[24] Amadeo de Fuenmayor, em suas
recordações, fala de cinco: além dos
três primeiros, menciona Silverio
Palafox e Juan Caldés, e outras fontes
confirmam que se vincularam à Obra
em 6 de maio e em 15 de julho de
1948, respectivamente. Segundo
outros dados, também Pedro
Zarandona tinha pedido a admissão,
concretamente em 9 de maio de 1948
(Testemunho de Amadeo de
Fuenmayor Champín, nota de 23 de



novembro de 1976, AGP, A.5,
0353-03-07, e nota necrológica de
Pedro Zarandona Antón, AGP, série
M.1.4.148).

[25] Em suas recordações, escritas
em 1975 para testemunhar na causa
de beatificação e canonização de São
Josemaria, confunde alguns fatos –
como ele próprio reconhece numa
nota – dessa primeira convivência e
do retiro espiritual celebrado meses
mais tarde, na Semana Santa de
1949, também pregado por São
Josemaria, de onde sairiam vários
supernumerários mais (Testemunho
de Amadeo de Fuenmayor Champín,
4 de setembro de 1975 e nota de 23
de novembro de 1976, AGP, A.5,
0353-03-07).

[26] Diario de la primera semana de
convivencia para supernumerarios,
Septiembre 1948 ( doravante Diario),
[p. 1], AGP, A.2, 0040-03-05. Como as
páginas do documento não estão



numeradas, pomos o número da
página entre colchetes.

[27] Testemunho de Amadeo de
Fuenmayor Champín, 4 de setembro
de 1975, AGP, A.5, 0353-03-07.

[28] Diário, [p. 4].

[29] Diário, [pp. 5-6].

[30] Testemunho de Tomás Alvira
Alvira (notas das meditações, pp.
16-19; doravante Notas), 28 de
janeiro de 1976, AGP, A.5, 0193-01-01,
p. 19.

[31] Diário, [pp. 5-6].

[32] Notas, p. 16.

[33]Diário, [p. 6].

[34] Notas, p. 16.

[35] Diário, [p. 6].

[36]Diário, [p. 5].



[37] Notas, p. 17.

[38] Diário, [p. 7].

[39] Cfr.Lc 18, 35-43.

[40] As notas de Alvira aqui são mais
extensas: “Temos de ver se há
fiozinhos que nos atam; fiozinhos
tênues, sutis, mas que não nos
permitem facilidade de movimentos.
Devemos pedir ao Senhor que nos
permita ver esses obstáculos: Senhor,
que eu veja!” ( Notas, p. 17). A
referência a esses “fiozinhos sutis já
se encontra em Caminho: nn. 170 e
237.

[41] Cfr. Mc 3, 1-5.

[42] Cfr. Lc 13, 11-13.

[43] Parece um lapso: na realidade, o
Evangelho diz que “sentiu fome” (Mc
11,12).

[44] Cfr. Mc 11, 13.



[45] Cfr. Mt 21,19.

[46] Cfr. Act 12,15.

[47] Diario, [p. 8].

[48] Bandeiras “vermelhas e negras”:
por outros textos da sua pregação
sabemos que identificava essas cores,
às vezes precedidas do substantivo
“onda”, com o marxismo e com o
laicismo, respectivamente.

[49] Cfr. Jo 19, 15.

[50] Alvira explica que São Josemaria
contou o episódio que ocorreu com
um conhecido seu ante um mapa-
múndi: “O Padre mostrou este
panorama a um conhecido e ele
respondeu: e o que temos a ver com
isso, você e eu, se Cristo fracassou? A
Redenção não terminou...” ( Notas, p.
17).

[51] A metáfora foi tirada das
invasões dos povos que acabaram



com a civilização do Império
romano, no final da Antiguidade.
Talvez estivesse se referindo à
ameaça representada pela expansão
das ideologias materialistas nos anos
seguintes à Segunda Guerra Mundial.

[52] Diário, [pp. 9-10].

[53] Josemaria Escrivá, 
Apontamentos íntimos, cit. em AVP,
vol.I, p. 349.

[54] Notas, p. 17.

[55] Diário, [pp. 10-11].

[56] Notas. 17-18.

[57] Diário, [p. 12].

[58] Diário, [pp. 10-11].

[59] Diário, [pp. 13-14].

[60] Diário, [pp. 12-13].

[61] Diário, [p. 13].



[62] Diário, [p. 14].

[63] Cfr. Lc 18, 9-14.

[64] Diário, [pp. 14-15].

[65] Notas, p. 18.

[66] Cfr. Jo 12,24.

[67] Diário, [p. 16].

[68] Diário, [p. 16].

[69] Cfr. Rom 7, 24.

[70] Cfr.1Cor 9. 24.

[71] Diário, [p. 16].

[72] Diário, [p. 15].

[73] Diário, [ p. 17].

[74] Diário, [p. 17].

[75] Notas, p. 19.



[76] O edifício da Telefônica, na Gran
Via de Madri, era um dos mais altos
da cidade.

[77] Diário, [p. 18].

[78] Cfr. Nota n.81 infra.

[79] Diário, [pp. 19-20].

[80] Diário, [p. 20].

[81] As notas de Alvira sobre as
meditações terminam no dia 30 com
algumas anotações sobre a
meditação que o padre Pedro
Casciaro deu nesse dia às 11. O pe.
Casciaro também deu uma palestra
às 12.30 sobre as virtudes de Isidoro
Zorzano Ledesma (1902-1943), de
quem ia iniciar-se o processo de
beatificação. As notas seguintes se
referem às palestras, mas sem
indicar a que dia correspondem, por
isso não é possível fazer um paralelo
seguro com as anotações de Amadeo

https://opusdei.org/pt-br/isidoro-zorzano/
https://opusdei.org/pt-br/isidoro-zorzano/


de Fuenmayor, que relata pouco das
palestras e mais das meditações.

[82] Cfr. Mt 13,25.

[83] Diario, [p. 21].

[84] Diario, [p. 21].

[85] Diario, [p. 22].

[86] Diario , [pp. 22-23].

[87] Cfr. Act 2, 42.

[88] Cfr. Act 4, 32. Diario, [p. 23].

[89] Diario, [p. 19].

[90] Diário, [p. 13].

[91] Testemunho de Tomás Alvira
Alvira, 28 de janeiro de 1976, AGP, A.
5, 0193-01-01, p. 10.

[92] Testemunho de Juan Caldés
Lizana, 19 de dezembro de 1975, AGP,
A.5, 0317-01-05, p. .2.



[93] Testemunho de Antonio Ivars
Moreno, 30 de julho de 1975, AGP, A.
5, 0220-02-07, p. .8.

[94] Testemunho de Juan Caldés
Lizana, 19 de dezembro de 1975, AGP,
A.5, 0317-01-05, p. 1.

[95] Testemunho de Antonio Ivars
Moreno, 30 de julho de 1975, AGP, A.
5, 0220-02-07, p. 7.

[96] Cfr. AVP, vol II, pp. 369-370 e 537.

[97] Testemunho de Ángel Santos
Ruiz, setembro de 1975, AGP, A.5,
0245-02-15, p. 9.

[98] Testemunho de Mariano
Navarro Rubio, 8 de julho de 1975,
AGP, A.5, 0232-02-05, p. 5.

[99] O painel e a fonte decorativa
fazem referência a uma passagem da
Escritura (Ps. 103, 10) que São
Josemaria encontrou gravada em sua
alma durante uma experiência



espiritual de 1931, que consignou
assim em seus Apontamentos
íntimos: “Ontem almocei em casa dos
Guevara. Estando ali, sem fazer
oração, vi-me dizendo, como em
outras ocasiões: “Inter medium
montium pertransibunt aquae” [“As
águas passarão através das
montanhas”]; ( Ps103, 11). Acho que,
nestes dias, tive outras vezes na
minha boca essas palavras, sem
nenhuma razão especial, mas não
lhes dei importância. Ontem disse-as
com tal ênfase, que me senti
compelido a anotá-las. Entendi-as:
são a promessa de que a Obra de
Deus vencerá todos os obstáculos, de
que as águas do seu apostolado
passarão através de todos os
inconvenientes que hão de
apresentar-se” (Anotação de 13 de
dezembro de 1931, Caderno V, nº 476,
cit. em Josemaria Escrivá, Caminho.
Edição comentada a cargo de Pedro
RODRÍGUEZ (doravante, Caminho, ed.



comentada), São Paulo, Quadrante,
2014; cfr. com. ao ponto n.12).

[100] Testemunho de Antonio Ivars
Moreno, 30 de julho de 1975, AGP, A.
5.0220-02-07, p. 9.

[101] Testemunho de Juan Caldés
Lizana, 19 de dezembro de 1975, AGP,
A.5, 0317-01-05, p. 2.

[102] Testemunho de Carlos Verdú
Moscardó, julho de 1975, AGP, A.5,
0251-03-10, p. 5.

[103] Testemunho de Antonio Ivars
Moreno, 30 de julho de 1975, AGP, A.
5, 0220-02-07, pp. 9-10.

[104] Testemunho de Ángel Santos
Ruiz, setembro de 1975, AGP, A.5,
0245-02-15, p. 9.

[105] Testemunho de Manuel Pérez
Sánchez, 1 de agosto de 1975, AGP, A.
5, 0238-01-04, p. 30.



[106] Testemunho de Silverio Palafox
Marqués, 25 de julho de 1975, AGP, A.
5, 0339-02-02, [p. 5].

[107] Testemunho de Pedro
Zarandona Antón, 1 de janeiro de
1977, AGP, A.5, 0353-01-02, p. 1.

[108] Diário, [p. 25].

[109] São Josemaria a tinha
começado a escrever em 1935, por
isso esta Instrução tem duas datas:
maio 1935, setembro 1950.

[110] No decorrer dos anos, essa
proporção aumentaria. Na
atualidade, dos mais de 90.000
membros do Opus Dei, ao redor de
70% são supernumerários.

[111] Testemunho de Ángel Santos
Ruiz, setembro de 1975, AGP, A.5,
0245-02-15, p. 2.



[112] Testemunho de Ángel Santos
Ruiz, setembro de 1975, AGP, A.5,
0245-02-15, p. 5.

[113] Testemunho de Ángel Santos
Ruiz, setembro de 1975, AGP, A.5,
0245-02-15, p,4.

[114] Cfr. “Anais da Real Academia
Nacional de Farmácia” 71 (2005), pp.
991 – 1040, onde se recorda sua
figura como professor e mestre,
cientista e investigador, acadêmico,
etc.

[115] Testemunho de Antonio Ivars
Moreno, 30 de julho de 1975, AGP, A.
5, 0220-02-07, p. 1.

[116] Ibid.

[117] Testemunho de Antonio Ivars
Moreno, 30 de julho de 1975, AGP, A.
5, 0220-02-07, p. .2.



[118] Testemunho de Antonio Ivars
Moreno, 30 de julho de 1975, AGP, A.
5,0220-02-07, p. 4.

[119] Testemunho de Antonio Ivars
Moreno, 30 de julho de 1975, AGP, A.
5, 0220-02-7, p2.

[120] Testemunho de Carlos Verdú
Moscardó, julho de 1975, AGP, A.
5,0251-03-10, p. 2.

[121] Testemunho de Carlos Verdú
Moscardó, julho de 1975, AGP, A.5,
0251-03-10, p. 3. O relato é recordado
em vários escritos de São Josemaria.
O verso parece provir do poeta
António Machado. Cfr. Alfonso
MÉNDIZ, “Cada caminante siga su
camino”, Historia y significado de un
lema poético en la vida del fundador
del Opus Dei”, en “Cuadernos del
Centro de Documentación y Estudios
Josemaria Escrivá” 4 (2000), pp.
31-59, separata de “Anuario de
Historia de la Iglesia” 9 (2000), pp.
741-769.



[122] Ángel López-Amo (1917-1956)
foi catedrático de Direito em várias
universidades espanholas. Foi
professor pessoal de Juan Carlos de
Borbón, futuro rei da Espanha.
Membro do Opus Dei desde os
primeiros anos 40, faleceu num
acidente de carro nos Estados
Unidos, em 1956. Cfr. Ismael
SÁNCHEZ BELLA - Alfonso GARCÍA
GALLO - Gonzalo FERNÁNDES DE LA
MORA, Ángel López-Amo y Marín,
historiador del Derecho y pensador
político, Pamplona, Publicaciones del
Estudio General de Navarra, 1957.

[123]Tanto o pai como o filho foram
arquitetos bem conhecidos em sua
época. Cfr. Javier GONZÁLEZ DE
DURANA, La tipologia de edifícios
para oficinas em Bilbao, Bilbao,
Diputación Foral de Vizcaya, 1992.

[124] Sobre esta iniciativa apostólica,
cfr. a monografia de José Luís
GONZÁLEZ GUILLÓN, DYA. La



Academía y Residencia en la historia
del Opus Dei (1933-1939), Madri,
Rialp, 2016.

[125] Cfr. José Carlos MARTÍN DE LA
HOZ – Josemaria REVUELTA
SOMALO, Un estudiante en la
Residencia DYA. Cartas de Emiliano
Amann a su família (195-1936), Set D
2 (2008), pp. 299-358.

[126] Cfr. Caminho ed. comentada, in
loc.

[127] Testemunho de Emiliano
Amann Puente, 3 de setembro de
1977, AGP, A.5, 0193-01-04, p. 12.

[128] Antonio FONTÁN, 
Hermenegildo Altozano Moraleda
(1916-1981), enABC, 15 de septiembre
de 1981, p. 4.

[129] Cfr. Julio PONCE ALBERCA, 
Hermenegildo Altozano Moraleda. Un
gobernador civil monárquico en la
Sevilla de Franco, “Andalucía en la



Historia” 34 (octubre 2011), pp.
82-87.

[130] Ha muerto el general
Hermenegildo Altozano Moraleda, em
ABC, 13 de setembro de 1981, P. 12.

[131] Cfr. María MÉRIDA, Almirante
Jesús Fontán Lobé, em ID., Testigos de
Franco. Retablo íntimo de una
dictadura, Esplugues de Llobregat,
Plaza & Janés, 1977, p. 55.

[132] Cfr. Javier MEDINA BAYO,
Álvaro del Portillo. Un hombre fiel,
Madri, Rialp, 2012, 239.

[133] Testemunho de Jesús Fontán
Lobé, 6 de agosto de 1975, AGP, A-5,
1244-01-14, [p. 7].

[134] Homenagem ao Professor
Caldés Lizana em ABC, 6-12-1956, p.
54.



[135] Testemunho de Juan Caldés
Lizana, 19 de dezembro de 1975, AGP,
A.5, 0317-01-05, p. 2.

[136] Entrevista a Juan Caldés,
fevereiro de 1998, em https://
entrevistasenMadri.blogspot.it/
2011/09/- juan-caldes-lizana-ex-
director-general.html [consultado em
13 de setembro de 2016].

[137] Cfr. GONZÁLEZ GUILLÓN, DYA,
pp. 95-96.

[138] Abundantes detalhes
biográficos em Mariano NAVARRO
RUBIO, Mis memorias. Testimonio de
una vida política truncada por el
“Caso MATESA”, Esplugues de
Llobregat, Plaza & Janés, 1991.

[139] Alberto Ullastres Calvo
(1914-2001) pediu a admissão no
Opus Dei em 1940. Foi catedrático de
Economia Política, ministro do
Comércio (1957-65) e embaixador da
Espanha nas Comunidades



Europeias. Com Navarro Rubio seria
um dos artífices da mudança
econômica espanhola e de sua
progressiva integração na Europa.

[140] Testemunho de Mariano
Navarro Rubio, 8 de julho de 1975,
AGP, A.5, 0232-02-05, p. 4.

[141] As Preces da Obra são orações
breves, tomadas da liturgia; os
membros do Opus Dei rezam-nas
diariamente.

[142] Foi processado pelo Supremo
Tribunal, mas quando ia ser
realizado o julgamento – no qual
Mariano Navarro Rubio esperava
demonstrar sua inocência –, Franco
decidiu indultá-lo, impedindo a
defesa da sua reputação. Para
esclarecer os fatos, escreveu, além de
suas memórias, o livro: El caso
Matesa: (datos para la historia),
Madri, Dossat, 1979.



[143] Cfr. José ORLANDIS, Memorias
de medio siglo en Aragón, Zaragoza,
Colección Biblioteca Aragonesa de
Cultura, Caja Ahorros y Monte de
Piedad de Zaragoza, Aragón y
Navarra, 2003, pp. 38 y 101.

[144] Cfr. ABC, 12 de agosto de 1966,
p. 27.

[145] Hipólito GÓMEZ, Los amigos del
alma, en El Periódico de Aragón, 8 de
abril de 2012.

[146] Testemunho de Silvério Palafox
Marqués, 25 de julho de 1975, AGP, A.
5, 05339-02-02, [p. 5].

[147] Cfr. Antonio VÁZQUEZ, Tomás
Alvira. Una pasión por la familia. Un
maestro de la educación, Madri,
Palabra, 1997.

[148] Mencionemos alguns nomes:
Gerardo Diego, Guillermo Díaz-Plaja,
Antonio Millán-Puelles, Rafael
Lapesa, Gonzalo Torrente Ballester,



Carlos Seco Serrano, Valentín García
Yebra, Ángel Hoyos de Castro,
Samuel Gili Gaya, os irmãos Manuel
e Dimas Fernández Galiano, o Prêmio
Nobel Vicente Aleixandre... (cfr. Ibid.,
p. 210).

[149] Mais detalhes em AVP, II, p. 121.

[150] Testemunho de Víctor García
Hoz, 15 de julho de 1975, AGP, A.5,
0214-02-03, p. 8.

[151] Testemunho de Víctor García
Hoz, 15 de julho de 1975, AGP, A.5,
0214-02-03, p. 13.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/os-primeiros-
supernumerarios-do-opus-dei-a-

convivencia-de-1948/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/os-primeiros-supernumerarios-do-opus-dei-a-convivencia-de-1948/
https://opusdei.org/pt-br/article/os-primeiros-supernumerarios-do-opus-dei-a-convivencia-de-1948/
https://opusdei.org/pt-br/article/os-primeiros-supernumerarios-do-opus-dei-a-convivencia-de-1948/
https://opusdei.org/pt-br/article/os-primeiros-supernumerarios-do-opus-dei-a-convivencia-de-1948/

	Os primeiros supernumerários do Opus Dei. A convivência de 1948

