
opusdei.org

Formação da
personalidade (10):
Os outros e eu:
versos do mesmo
poema

Temos uma história, uma
família, uma vizinhança, uma
cultura. Cada um de nós é lar e
pode criar um ambiente
familiar ali e aonde for. O
caminho da maturidade da
personalidade passa por viver e
conceber nossa vida em função
dos outros.



17/02/2017

“Deus viu que era bom!”[1] Sobre o
fundo desse estribilho, que envolve
todo o primeiro relato da criação do
mundo, é apresentado “o
pensamento de Deus, quase o
sentimento de Deus (...) que observa
Adão sozinho no jardim: é livre, é
senhor… mas está sozinho. E Deus vê
que isto ‘não é bom’”[2]. A solidão do
homem é como uma peça que não
encaixa no projeto da criação.
Quando finalmente o Senhor lhe
apresenta a Eva, que é osso de seus
ossos e carne de sua carne[3], Adão
se liberta de uma estranha
melancolia que ele mesmo não
conseguia explicar. Agora sim pode
dizer com Deus que “tudo é bom”:
confirmado na sua vocação ao
encontro com outros como ele, o
mundo deixa de ser um lugar
inóspito.



Viver com os outros melhora a nossa
personalidade, mas ficaríamos muito
aquém se nos limitássemos a essa
constatação. Necessitamos dos
outros, e eles necessitam de nós:
nunca estão sobrando. São a terra a
que sempre pertencemos, e a partir
da qual Deus nos chama a receber e
a acolher a todos. Porque temos uma
história, uma família, uma
vizinhança, uma cultura, cada um de
nós é lar – lugar de acolhida – e pode
criar um ambiente de lar ali e aonde
for. Porque temos casa, podemos ver
o mundo como casa: como nosso lar
e, ao mesmo tempo, como “a grande
casa comum”[4]. O carinho às nossas
raízes, o cultivo sereno do nosso
modo de ser… tudo isso nos permite
amar e ser amados, acolher e ser
acolhidos.

Com os outros e para os outros

Uma das experiências fundamentais
de nossa vida é que contaram



conosco: alguém cuidou de nós, nos
levou para a frente. Cada um é um
ser “recebido”, ninguém cresce só e
ninguém, na realidade, está só,
mesmo que algumas vidas de fato se
desenvolvam assim. A
desestruturação familiar e, como
consequência, o abandono em que
vivem muitas crianças, não fazem
desse princípio antropológico
fundamental uma ideia bonita, mas
inútil. Há muitas pessoas que
cresceram em ambientes hostis e
ficaram prejudicadas pela carência
de amor, que também por isso são
sensíveis ao afeto e podem
converter-se em terra de acolhida
para os outros. Quem sofreu muito
pode amar muito.

“Nenhuma vida humana é uma vida
isolada, mas entrelaça-se com as
outras vidas. Nenhuma pessoa é um
verso solto: fazemos todos parte de
um mesmo poema divino”[5].



Os outros não estão simplesmente
por aí afora, como uma pedra junto
ao caminho: nos pertencem e lhes
pertencemos, mais intimamente do
que podemos pensar. O
entenderemos plenamente no céu,
ainda que na terra seja possível
vislumbrá-lo, se se vive perto de
Deus e daqueles que nos rodeiam.
Esse mútuo pertencer-se tem duas
implicações de grande alcance: os
outros se apoiam em mim, e eu posso
e devo apoiar-me neles.

Amar e deixar-se amar: o caminho
sempre aberto da maturidade passa
por incorporar à própria vida esses
dois aspectos do nosso “ser com os
outros e para os outros”[6].

A adolescência é o primeiro
momento em que este desafio
emerge de modo claro. Antes disso os
pais modelaram o coração de quem
agora começa a andar por conta
própria. Mesmo que quase tudo



tenha conserto, esse trabalho prévio
dos pais define em boa medida nosso
olhar para o mundo, e o que o
deslumbra.

O adolescente tende facilmente a
escolher modelos diferentes dos seus
pais, porque começa a notar a
necessidade de afirmar-se. Nutre
sentimentos ambivalentes: junto à
percepção da própria dependência,
sente uma sede de emancipação, e
por isso o amor aos pais convive com
uma espécie de rejeição ao próprio
lar. É um principiante, mas quer
convencer-se de que tem segurança,
busca distinguir-se, mas ao mesmo
tempo quer pertencer a um grupo.
Trata-se de um momento difícil para
o interessado e para os seus pais, mas
para além das manifestações um
pouco extravagantes deste desejo de
singularizar-se, o verdadeiro fundo
do que acontece ao adolescente é que
está ampliando o sentido de si
mesmo.



Se é característico da infância referir
tudo ao próprio eu, com a chegada
progressiva da maturidade o eu se
estende, se abre aos outros: se
começa a perceber o desejo – e a
responsabilidade – de fazer
contribuições pessoais, se descobre
que os outros têm seus interesses e
esperanças. “Os outros existem”:
precisamente um sinal claro de
imaturidade consiste na
incapacidade de encarar essa nova
exigência da vida. A superproteção
por parte dos pais – um carinho mal
entendido, um excessivo zelo por
poupar dificuldades e incomodidades
– pode gerar esse traço de
personalidade. Mais adiante se
descobre esse rastro, por exemplo,
em pais ou mães que vivem para
seus trabalhos, suas atividades, suas
amizades, sua forma física, e que não
se preocupam com a educação de
seus filhos; proprietários que não só
se desentendem dos seus vizinhos,
mas que fazem impossível a



deliberação pacífica dos assuntos;
pessoas que acumulam reclamações
para convencer-se de que os conflitos
são sempre culpa dos outros.

Os dons são para servir

Nos devemos aos outros. Esta é uma
convicção que, purificada de um
possível servilismo ou de
ingenuidade, denota maturidade.
Significa que em certo sentido “meu
tempo não é meu”, porque os outros
precisam de mim. O descanso, a
diversão, a formação cultural e
profissional adquirem então uma
perspectiva mais ampla: a fronteira
entre o meu e o dos outros perde a
nitidez, sem que isto suponha evasão
da própria responsabilidade, nem
invasão da liberdade alheia. Trata-se
de um enfoque natural para um
cristão: “Se o Senhor te deu uma boa
qualidade – ou uma habilidade –, não
é apenas para que nela te deleites, ou
para que te pavoneies, mas para que



a desenvolvas com caridade a serviço
do próximo”[7].

O egoísmo nos coloca fora da
realidade: nos faz esquecer que tudo
em nossa vida é dom. “Que tens que
não tenhas recebido? Mas, se
recebeste tudo que tens, por que,
então, te glorias, como se não o
tivesses recebido?”[8]. Se tudo o que
temos é dom, com maior razão o são
os outros. E, no entanto, às vezes
vivemos como se não existissem, ou
lhes submetemos de modos sutis a
nosso critério ou a nossos interesses:
mais que receber-lhes, nos
apropriamos deles.

“Cada pessoa tende a preparar para
si uma espécie de estojo muito
cômodo, onde se fecha, e os outros,
problema deles”[9]. Essa tendência a
fazer girar o mundo ao redor do
nosso eu é um princípio de
imaturidade no qual sempre temos
que ir ganhando terreno



serenamente. Concebemos então o
projeto da nossa vida não como uma
obra individual, mas como uma
abertura à felicidade de todos.
Descobrimos e redescobrimos, assim,
que a verdadeira realização não é
nunca uma mera “autorrealização”.
“Não se vive melhor fugindo dos
outros, escondendo-se, negando-se a
partilhar, resistindo a dar, fechando-
se na comodidade. Isto não é senão
um lento suicídio.(...) Eu sou uma
missão nesta terra, e para isso estou
neste mundo. É preciso
considerarmo-nos como que
marcados a fogo por esta missão de
iluminar, abençoar, vivificar,
levantar, curar, libertar”[10].

É um fato que, em qualquer grupo
humano, cada um se envolve até
onde quer, porque há muitas coisas
do dia a dia que não se podem
combinar nem prever com
antecedência. As famílias e as
sociedades vão para frente graças a



esses esforços gratuitos. Desvelos de
pessoas que, às vezes rodeadas pela
apatia dos que preferem não
complicar a sua vida, entendem que
outros dedicaram tempo vendo-as
crescer no corpo e na alma, e sabem
que estão chamadas a essa mesma
lógica, a única que verdadeiramente
liberta: pais e mães de família, filhos
que cuidam dos seus pais, estudantes
que ajudam os seus companheiros
com dificuldades, trabalhadores que
enfrentam problemas dos quais
ninguém quer saber. “Quando
tiveres terminado o teu trabalho, faz
o do teu irmão, ajudando-o, por
Cristo, com tal delicadeza e
naturalidade, que nem mesmo o
favorecido repare que estás fazendo
mais do que em justiça deves. – Isso,
sim, é fina virtude de filho de
Deus!”[11]

Evidentemente, este modo de ver a
vida não se confunde com o
servilismo de quem se dedica a fazer



todas as tarefas, sem ajudar os outros
a exigir-se, nem com a ingenuidade
de quem permite que se aproveitem
de suas boas intenções. Servir não
significa sempre fazer coisas:
implica, sobretudo ajudar os outros a
crescer, e isto leva também a deixar
espaço à responsabilidade que têm.

Proximidade

A vida moderna tende a prever
soluções técnicas para quase todos os
problemas, ocultando às vezes o
calor humano da ajuda mútua. No
entanto, diante de situações que
sacodem a nossa segurança, como
por exemplo, um desastre natural ou
um acidente, se manifesta
espontaneamente uma solidariedade,
um sentido de comunidade que jazia
sob as exigências da rotina
cotidiana… Surgem de novo as coisas
que unem, despertam como de um
encantamento: se volta ao essencial.
A mesma coisa acontece em menor



escala, com baques pessoais como a
morte ou a doença de uma pessoa
querida, ou com episódios do trato
diário que, por nossas próprias
circunstâncias, podem adquirir um
relevo importante: por exemplo,
quando uma pessoa nos fez notar,
inclusive sutilmente, a “amargura da
indiferença”[12], frio que gela a
alma, ou, ao contrário, quando
percebemos o calor de um interesse
sincero por nós… A alma então
desperta para o que é
verdadeiramente importante:
acolher.

“Era peregrino e me acolhestes”[13].
Todos somos em certo modo
peregrinos, e esperamos ser
acolhidos: que nos confortem, nos
escutem, nos olhem na cara.
Maturidade significa adquirir essa
sensibilidade para com os outros, e
também, às vezes, passar por cima
da falta de sensibilidade do outro,
mesmo que possamos sofrer com



isso. Em algumas ocasiões convirá
aconselhar ao que erra, fazendo-o
ver seu pouco tato. Outras vezes, a
melhor pedagogia será o contágio: a
delicadeza, cedo ou tarde, desperta a
sensibilidade do mais grosseiro.

Essa sensibilidade também
impulsiona as pessoas a ter
iniciativas que se concretizem ao seu
redor mais próximo, ocupando-se
por exemplo de “um lugar público
(um edifício, uma fonte, um
monumento abandonado, uma
paisagem, uma praça) para proteger,
sanar, melhorar ou embelezar algo
que é de todos. Ao seu redor,
desenvolvem-se ou recuperam-se
vínculos, fazendo surgir um novo
tecido social local. Assim, uma
comunidade liberta-se da indiferença
consumista.(...) Desta forma cuida-se
do mundo e da qualidade de vida dos
mais pobres, com um sentido de
solidariedade que é, ao mesmo
tempo, consciência de habitar numa



casa comum que Deus nos
confiou”[14].

A maturidade que implica essa
proximidade dos outros é diferente
da facilidade para se relacionar que é
própria das pessoas loquazes ou
extrovertidas. Trata-se, sobretudo de
saber estar: observar, escutar,
acolher, aprender de todos.
Especialmente em uma época na
qual as tecnologias de comunicação
permitem relacionar-se com muita
gente, faz-se necessário redescobrir a
força do estar genuíno, da presença
pessoal. Um smartphone pode nos
permitir contactar imediatamente a
qualquer um, mas não por isso nos
faz mais próximos. No âmbito
virtual, um indivíduo dispõe
daqueles que são seus “vizinhos”,
seus “amigos”, e paradoxalmente isso
pode fazer-nos perder de vista os que
a vida põe a nosso lado. Ainda que se
tenha tornado algo habitual, não
deixa de ser desoladora a imagem de



um grupo de pessoas juntas que, em
lugar de falar entre si, gerenciam
suas respectivas mensagens e perfis:
a comunicação virtual absorve então
a comunicação real. Quase sem
percebermos, podemos viver
pendentes de ver se alguém se
lembrou de nós, em vez de pensar:
quem está ao meu lado precisa de
mim! E o melhor que posso dar-lhe é
minha proximidade. Precisamente
essa opção pela presença pessoal, na
qual nos expomos ao contato direto,
à realidade sem filtros, nos faz
crescer em humanidade, nos
desperta uma vez mais ao
verdadeiramente importante. Pensar
nos outros, rezar por eles, nos leva a
viver para eles. “Só assim se vive a
vida de Jesus Cristo e nos fazemos
uma só coisa com Ele”[15].

Carlos Ayxelá



[1] Cfr. Gn 1, 10.12.18.21.25. O
versículo 31 aponta: “Deus
contemplou toda a sua obra, e viu
que tudo era muito bom”.

[2] Papa Francisco, Audiência, 22-
IV-2015. Cfr. Gn 2, 18.

[3] Cfr. Gn 2,23

[4] Papa Francisco, Enc. Laudato
Si’ (24-V-2015), n. 13.

[5] É Cristo que passa, n. 111.

[6] Papa Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-IX-2013), N. 273.

[7] São Josemaria, Sulco, n. 422.

[8] 1 Cor 4, 7.

[9] São Josemaria, notas de uma
reunião familiar, 21-X-1973 (AGP,
biblioteca, P01, 1974, p. 319).

[10] Papa Francisco, Evangelii
gaudium, nn. 272-273.



[11] São Josemaria, Caminho, n. 440.

[12] São Josemaria, Carta 11-III-1940,
n. 7.

[13] Mt 25, 35.

[14] Francisco, Laudato si’, n. 232.

[15] São Josemaria, Via Sacra, XIV
estação.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/os-outros-e-eu-
versos-do-mesmo-poema/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/os-outros-e-eu-versos-do-mesmo-poema/
https://opusdei.org/pt-br/article/os-outros-e-eu-versos-do-mesmo-poema/
https://opusdei.org/pt-br/article/os-outros-e-eu-versos-do-mesmo-poema/

	Formação da personalidade (10): Os outros e eu: versos do mesmo poema

