
opusdei.org

Os “defeitos” e a
santidade

“A santidade está na luta, em
saber que temos defeitos e em
tratar heroicamente de evitá-
los”. São Josemaria recordava
muitas vezes que os defeitos
(nossos e dos outros) também
são um caminho para o Céu.
Este texto, do “Diccionario de
san Josemaria Escrivá de
Balaguer” explica algumas
chaves dos seus ensinamentos.

12/04/2024

Defeitos e luta ascética.1. 



A caridade e os defeitos do
próximo.

Em sentido amplo, a palavra
“defeito” indica a imperfeição física
ou moral de uma coisa ou de um
sujeito, ou – o que é equivalente –
que essa coisa ou sujeito carece de
uma qualidade devida. A literatura
teológica espiritual costuma
distinguir entre defeito e pecado.
Considera-se pecado a infração
voluntária da lei ou da vontade
divina, quer em matéria grave
(pecado mortal), quer em matéria
leve (pecado venial). Os defeitos são
mais as deficiências ou limites do
caráter, anímicos ou físicos, que uma
pessoa pode apresentar; portanto são
independentes da vontade, embora o
comportamento de uma pessoa possa
torná-los mais graves (e ser, nesse
sentido, um mal voluntário, se forem

2. 



voluntariamente aceitos ou
cometidos), atenuá-los ou mesmo
fazê-los desaparecer.
Frequentemente, no entanto, esta
distinção não é aplicada de modo
nítido e se fala conjuntamente de
defeitos e pecados.

No ensinamento espiritual de São
Josemaria, os defeitos aparecem em
dois contextos principais: no da luta
ascética pessoal, como uma realidade
com a qual devemos contar e contra
a qual é preciso lutar, com a ajuda da
graça, para alcançar a santidade; e
na relação com os outros, sob a ótica
da caridade e do apostolado: amar os
outros com seus defeitos, ajudando-
os a corrigi-los.

1. Defeitos e luta ascética

No primeiro contexto, os defeitos são,
para São Josemaria, consequência da
limitação humana e também do
pecado; algo, portanto, com o que
sempre devemos contar, porque só



no Céu atingimos a perfeição: “Sei
que a ideia de combate evoca
imediatamente a nossa fraqueza, e
prevemos as quedas, os erros. Deus
conta com isso. É inevitável que, ao
caminharmos, levantemos poeira.
Somos criaturas e estamos cheios de
defeitos. Eu diria até que os teremos
sempre; são as sombras que fazem
ressaltar mais em nossa alma, por
contraste, a graça de Deus e os nossos
esforços por corresponder ao favor
divino. E esse claro-escuro tornar-
nos-á humanos, humildes,
compreensivos, generosos” (É Cristo
que passa, 76).

Sua visão é, porém, sempre positiva e
otimista, enfocada a partir de um
decidido desejo de alcançar a
santidade e de uma certeza do poder
da graça, e, portanto, da luta ascética
pessoal: podemos aspirar a superar
qualquer defeito, embora se trate de
tarefa para a vida inteira:“A
santidade está na luta, em saber que



temos defeitos e em procurar
heroicamente evitá-los. A santidade –
insisto – está em superar esses
defeitos..., mas morreremos com
defeitos: se não, já te disse seríamos
uns soberbos” (Forja, 312).

“A experiência do pecado não nos
deve, pois, fazer duvidar da nossa
missão. É certo que os nossos
pecados podem dificultar que Cristo
seja reconhecido, e por isso devemos
combater as nossas misérias
pessoais, procurar a purificação.
Porém, conscientes de que Deus não
nos prometeu a vitória absoluta
sobre o mal durante esta vida, mas
nos pede luta. Sufficit tibi gratia mea
(2 Cor 12,9), basta-te a minha graça,
respondeu Deus a Paulo, quando o
apostolo lhe pedia que o libertasse do
aguilhão que o humilhava. O poder
de Deus manifesta-se na nossa
fraqueza e incita-nos a lutar, a
combater os nossos defeitos, embora
saibamos que nunca obteremos uma



vitória completa durante o nosso
peregrinar terreno. A vida cristã é
um constante começar e recomeçar,
um renovar-se cada dia” (É Cristo que
passa, 114).

Nessa luta contra os próprios
defeitos, o primeiro passo é conhecê-
los e “reconhecê-los”, aceitá-los; São
Josemaria dá, por isso, particular
importância ao exame de
consciência, como meio ascético
prático imprescindível no caminho
da santidade: “Deves ter uma
sinceridade “selvagem” no exame de
consciência; quer dizer, coragem: a
mesma com que te olhas no espelho,
para saber onde te feriste ou onde te
manchaste, ou onde estão os teus
defeitos, que tens de
eliminar” (Sulco, 148).

Um exame, portanto,
particularmente atento e profundo,
“selvagemente sincero”, porque os
defeitos mais importantes podem



estar muito escondidos; e um exame
que é sempre oração, diálogo com
Deus, não mera introspecção pessoal:
a sinceridade com Deus e consigo
estão intimamente unidas (cfr. Sulco,
739). Tendo sido identificados e
aceitos os defeitos, nessa oração
simples e sincera que leva ao
conhecimento próprio, é preciso
lutar contra eles: procurar corrigi-los
e eliminá-los. Luta na qual São
Josemaria destaca o papel da
mortificação, insistindo, uma vez
mais, em um binômio clássico da
ascética cristã: oração e mortificação:
“Cada dia um pouco mais – tal como
ao esculpir na pedra ou na madeira –
é preciso ir limando asperezas,
tirando defeitos da nossa vida
pessoal, com espírito de penitência,
com pequenas mortificações, que são
de dois tipos: as ativas – as que
procuramos, como florezinhas que
apanhamos ao longo do dia – e as
passivas, que vêm de fora e nos
custam aceitar. Depois, Jesus vai



completando o que falta. – Que
Crucifixo tão maravilhoso vais ser, se
corresponderes com generosidade,
com alegria, totalmente!” (Forja,
403).

Nestas palavras, insinua-se, além
disso, o fundamento teológico
definitivo dessa luta ascética contra
os próprios defeitos: a Redenção
realizada por Jesus Cristo, que tem
seu centro na Cruz. Ou seja: é o
próprio Senhor que vai limando
nossos defeitos, com a sua graça e
com nossa cooperação, tornando-nos
cada vez mais parecidos com Ele: o
Cordeiro sem mancha, sem defeitos.

Por outro lado, coerentemente com
seus ensinamentos sobre a vida
cotidiana, o valor das coisas
pequenas, etc., São Josemaria insiste
na perseverança diária nessa luta; e
com seu profundo otimismo, sabe
“passar por cima” dos defeitos mais
resistentes: “A nossa vida – a dos



cristãos – tem de ser assim vulgar:
procurar fazer bem, todos os dias, as
mesmas coisas que temos obrigação
de viver; realizar no mundo a nossa
missão divina, cumprindo o pequeno
dever de cada instante. – Melhor:
esforçando-nos por cumpri-lo,
porque às vezes não o conseguimos,
e ao vir a noite, no exame, teremos
que dizer ao Senhor: Não te ofereço
virtudes; hoje só posso oferecer-te
defeitos, mas – com a tua graça –
chegarei a chamar-me
vencedor” (Forja, 616).

São Josemaria também não esquece
uma experiência frequente, com
relação aos próprios defeitos, das
pessoas que já vão avançando em
seu caminho de santidade:
“Procuremos fomentar no fundo do
coração um desejo ardente, uma
ânsia grande de alcançar a
santidade, ainda que nos
contemplemos cheios de misérias.
Não nos assustemos. À medida que



se avança na vida interior,
percebem-se com mais clareza os
defeitos pessoais. Acontece que a
ajuda da graça se transforma numa
espécie de lente de aumento, e até a
partícula mais minúscula de pó, o
grãozinho de areia quase
imperceptível, aparecem com
dimensões gigantescas, porque a
alma adquire a finura divina, e
mesmo a menor das sombras
incomoda a consciência, que só se
satisfaz com a pureza de Deus. Dize-o
agora ao Senhor, do fundo do teu
coração: Senhor, quero de verdade
ser santo, quero de verdade ser um
digno discípulo teu e seguir-te sem
condições. E logo a seguir deves fazer
o propósito de renovar diariamente
os grandes ideais que te animam
neste momento” (Amigos de Deus,
20). O amor a Deus leva assim a não
pactuar ou a dar pouca importância
aos próprios defeitos e misérias,
afastando uma evitando comodidade



que leva à tibieza espiritual e ao
aburguesamento.

2. A caridade e os defeitos do
próximo.

A continuação da última citação leva
diretamente ao segundo âmbito de
utilização espiritual por parte de São
Josemaria sobre a expressão
“defeitos”: “Jesus, se nós, os que
estamos reunidos no teu Amor,
fôssemos perseverantes! Se
conseguíssemos traduzir em obras
esses anelos que Tu mesmo despertas
na nossa alma! Perguntai-vos com
muita frequência: Eu, para que estou
na terra? E assim procurareis atingir
o perfeito acabamento – cheio de
caridade – nas tarefas que
empreenderdes em cada jornada e
no cuidado com as coisas pequenas.
Prestaremos atenção ao exemplo dos
santos: pessoas como nós, de carne e
osso, com fraquezas e debilidades,
que souberam vencer e vencer-se por



amor de Deus. Consideraremos a sua
conduta e – como as abelhas, que
destilam de cada flor o néctar mais
precioso – aproveitaremos com as
suas lutas. Vós e eu aprenderemos
também a descobrir muitas virtudes
naqueles que nos rodeiam – dão-nos
lições de trabalho, de abnegação, de
alegria... – e não nos deteremos
demasiado nos seus defeitos, a não
ser quando for imprescindível para
os ajudarmos com a correção
fraterna” (Amigos de Deus, 20).

Desta perspectiva, o ponto de partido
volta a ser a constatação clara de que
existem defeitos no ser humano:
neste caso, nos outros. A dificuldade
para o caminho pessoal de santidade
surge então da nossa inclinação
(consequência também do pecado) a
reagir contra a pessoa que possui os
defeitos, e não contra os defeitos em
si, fechando assim o caminho a uma
verdadeira ajuda, ao exercício da
caridade. Por isso, para São



Josemaria, a chave está em ver,
primeiro compreender, depois e,
sobretudo, amar a pessoa como tal,
por cima de seus defeitos; ou melhor,
“com os seus defeitos”.

Trata-se de um ensinamento de
origem evangélica (cfr Mt 6, 22-23 e
7,3) que São Josemaria torna seu: “Os
defeitos que vês nos outros talvez
sejam os teus próprios. ‘Si oculus tuus
fuerit simplex...’ – Se o teu olho for
simples, todo o teu corpo estará
iluminado; mas se for malicioso, todo
o teu corpo estará obscurecido. E
mais ainda: ‘Como te pões a olhar o
cisco no olho de teu irmão, e não
reparas na trave que está dentro do
teu’? – Examina-te” (Sulco, 328).

São Josemaria vai até o fim com
relação às consequências deste
comportamento, baseado na
verdadeira caridade cristã: “Tens de
amar os teus irmãos, os homens, até
ao extremo de que inclusivamente os



seus defeitos - quando não são ofensa
a Deus – não te pareçam defeitos. Se
não amas senão as boas qualidades
que vejas nos outros – se não sabes
compreender, desculpar, perdoar –
és um egoísta” (Forja, 954).

Uma aplicação particular destas
ideias, frequente na pregação de São
Josemaria, que dá um grande valor
cristão e social à família,
corresponde à vida matrimonial, ao
relacionamento entre os cônjuges:
“Que se queiram. E que saibam que
ao longo da vida haverá rixas e
dificuldades que, tratadas com
naturalidade, contribuirão inclusive
para tornar mais profundo o
carinho. Cada um de nós tem seu
caráter, seus gostos pessoais, seu
gênio – seu mau gênio às vezes – e
seus defeitos. Cada um tem também
coisas agradáveis em sua
personalidade, e por isso e por muito
mais razões, deve-se querer a todos.
A convivência é possível quando



todos tratam de corrigir os próprios
defeitos e procuram passar por cima
das faltas dos outros: quer dizer,
quando há amor, que anula e supera
tudo o que falsamente poderia ser
motivo de separação ou divergência.
Pelo contrário se os pequenos
contrastes são dramatizados e se
começa a jogar na cara do outro os
defeitos e os equívocos, a paz acaba
então e se corre o risco de matar o
carinho” (Conversaciones, 108).

Outra aplicação, coerente agora com
seu profundo sentido eclesial, refere-
se à Igreja: “Gens sancta, povo santo,
composto por criaturas com
misérias: esta aparente contradição
marca um aspecto do mistério da
Igreja. A Igreja, que é divina, é
também humana, porque é formada
por homens e nós homens temos
defeitos (...). Quando o Senhor
permitir que a fraqueza humana
apareça, nossa reação deve ser a
mesma que se víssemos nossa mãe



doente ou tratada com indiferença:
amá-la mais, ter com ela mais
demonstrações exteriores e
interiores de carinho. Se amamos a
Igreja não teremos nunca esse
interesse mórbido em mostrar, como
culpa da Mãe, as misérias de alguns
dos filhos” (Amar a Igreja, pp. 29-31).
Encontramos também, finalmente,
no ensinamento de São Josemaria
uma espécie de confluência entre
estes dois aspectos do papel que os
“defeitos” desempenham na vida
espiritual: o choque entre os defeitos
pessoais e os do próximo devem
levar-nos, ao mesmo tempo, a
compreender, a ajudar e a corrigi-
los: “Chocas com o caráter deste ou
daquele... Tem de ser assim
necessariamente; não és moeda de
ouro que a todos agrade. Além disso,
sem esses choques que se produzem
ao lidar com o próximo, como havias
de perder as pontas, as arestas e
saliências – imperfeições, defeitos -
do teu temperamento, para



adquirires a forma cinzelada, polida
e energicamente suave da caridade,
da perfeição? Se o teu caráter e o
caráter dos que convivem contigo
fossem adocicados e moles como
gelatina, não te
santificarias” (Caminho, 20).

Como síntese de todas essas ideias,
pode servir o seguinte ponto de
Sulco: “Dizes que o outro está cheio
de defeitos! Muito bem... Mas, além
de que os perfeitos só se encontram
no Céu, tu também arrastas os teus
defeitos e, no entanto, suportam-te e,
mais ainda, estimam-te: porque te
querem com o amor que Jesus Cristo
dava aos seus, que bem carregados
andavam de misérias! -
Aprende!” (Sulco, 758).

Bibliografia: Francisco Fernández-
Carvajal – Pedro Beteta, Filhos de



Deus. A filiação divina que o Beato
Josemaria Escrivá viveu e pregou,
Madri, Palabra, 1995.

Fernando Ocáriz, Natureza, graça e
glória, EUNSA, 2001. Javier SESÉ

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/os-defeitos-e-a-
santidade/ (20/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/article/os-defeitos-e-a-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/os-defeitos-e-a-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/os-defeitos-e-a-santidade/

	Os “defeitos” e a santidade

