opusdei.org

Os “defeitos” e a
santidade

“A santidade esta na luta, em
saber que temos defeitos e em
tratar heroicamente de evita-
los”. Sdo Josemaria recordava
muitas vezes que os defeitos
(nossos e dos outros) também
sdo um caminho para o Céeu.
Este texto, do “Diccionario de
san Josemaria Escriva de
Balaguer” explica algumas
chaves dos seus ensinamentos.

12/04/2024

1. Defeitos e luta ascética.



2. A caridade e os defeitos do
proximo.

Em sentido amplo, a palavra
“defeito” indica a imperfeicdo fisica
ou moral de uma coisa ou de um
sujeito, ou — 0 que € equivalente —
que essa coisa ou sujeito carece de
uma qualidade devida. A literatura
teoldgica espiritual costuma
distinguir entre defeito e pecado.
Considera-se pecado a infracao
voluntaria da lei ou da vontade
divina, quer em matéria grave
(pecado mortal), quer em matéria
leve (pecado venial). Os defeitos sdo
mais as deficiéncias ou limites do
carater, animicos ou fisicos, que uma
pessoa pode apresentar; portanto sao
independentes da vontade, embora o
comportamento de uma pessoa possa
torna-los mais graves (e ser, nesse
sentido, um mal voluntdrio, se forem



voluntariamente aceitos ou
cometidos), atenua-los ou mesmo
fazé-los desaparecer.
Frequentemente, no entanto, esta
distin¢do ndo é aplicada de modo
nitido e se fala conjuntamente de
defeitos e pecados.

No ensinamento espiritual de Sdo
Josemaria, os defeitos aparecem em
dois contextos principais: no da luta
ascética pessoal, como uma realidade
com a qual devemos contar e contra
a qual é preciso lutar, com a ajuda da
graca, para alcancar a santidade; e
na relacdo com os outros, sob a dtica
da caridade e do apostolado: amar os
outros com seus defeitos, ajudando-
0s a corrigi-los.

1. Defeitos e luta ascética

No primeiro contexto, os defeitos sao,
para Sao Josemaria, consequéncia da
limitacdo humana e também do
pecado; algo, portanto, com o que
sempre devemos contar, porque s



no Céu atingimos a perfeicdo: “Sei
que a ideia de combate evoca
imediatamente a nossa fraqueza, e
prevemos as quedas, os erros. Deus
conta com isso. E inevitavel que, ao
caminharmos, levantemos poeira.
Somos criaturas e estamos cheios de
defeitos. Eu diria até que os teremos
sempre; sdo as sombras que fazem
ressaltar mais em nossa alma, por
contraste, a graca de Deus e 0s nossos
esforgos por corresponder ao favor
divino. E esse claro-escuro tornar-
nos-a humanos, humildes,
compreensivos, generosos” (E Cristo
que passa, 76).

Sua visdo é, porém, sempre positiva e
otimista, enfocada a partir de um
decidido desejo de alcancar a
santidade e de uma certeza do poder
da graca, e, portanto, da luta ascética
pessoal: podemos aspirar a superar
qualquer defeito, embora se trate de
tarefa para a vida inteira:“A
santidade estd na luta, em saber que



temos defeitos e em procurar
heroicamente evita-los. A santidade —
insisto — estd em superar esses
defeitos..., mas morreremos com
defeitos: se ndo, ja te disse seriamos
uns soberbos” (Forja, 312).

“A experiéncia do pecado ndo nos
deve, pois, fazer duvidar da nossa
missdo. E certo que 0s nossos
pecados podem dificultar que Cristo
seja reconhecido, e por isso devemos
combater as nossas misérias
pessoais, procurar a purificacao.
Porém, conscientes de que Deus ndo
nos prometeu a vitoria absoluta
sobre o mal durante esta vida, mas
nos pede luta. Sufficit tibi gratia mea
(2 Cor 12,9), basta-te a minha graca,
respondeu Deus a Paulo, quando o
apostolo lhe pedia que o libertasse do
aguilhdo que o humilhava. O poder
de Deus manifesta-se na nossa
fraqueza e incita-nos a lutar, a
combater os nossos defeitos, embora
saibamos que nunca obteremos uma



vitdria completa durante o nosso
peregrinar terreno. A vida crista é
um constante comecar e recomecar,
um renovar-se cada dia” (E Cristo que
passa, 114).

Nessa luta contra os proprios
defeitos, o primeiro passo é conhecé-
los e “reconhecé-los”, aceita-los; Sao
Josemaria da, por isso, particular
importancia ao exame de
consciéncia, como meio ascético
pratico imprescindivel no caminho
da santidade: “Deves ter uma
sinceridade “selvagem” no exame de
consciéncia; quer dizer, coragem: a
mesma com que te olhas no espelho,
para saber onde te feriste ou onde te
manchaste, ou onde estdo os teus
defeitos, que tens de

eliminar” (Sulco, 148).

Um exame, portanto,
particularmente atento e profundo,
“selvagemente sincero”, porque o0s
defeitos mais importantes podem



estar muito escondidos; e um exame
que é sempre oracao, didlogo com
Deus, ndo mera introspecc¢ao pessoal:
a sinceridade com Deus e consigo
estdo intimamente unidas (cfr. Sulco,
739). Tendo sido identificados e
aceitos os defeitos, nessa oracao
simples e sincera que leva ao
conhecimento proprio, € preciso
lutar contra eles: procurar corrigi-los
e elimina-los. Luta na qual Sao
Josemaria destaca o papel da
mortificacdo, insistindo, uma vez
mais, em um bindémio classico da
ascética crista: oracdo e mortificacao:
“Cada dia um pouco mais - tal como
ao esculpir na pedra ou na madeira —
€ preciso ir limando asperezas,
tirando defeitos da nossa vida
pessoal, com espirito de peniténcia,
com pequenas mortificacdes, que sao
de dois tipos: as ativas — as que
procuramos, como florezinhas que
apanhamos ao longo do dia - e as
passivas, que vém de fora e nos
custam aceitar. Depois, Jesus vai



completando o que falta. - Que
Crucifixo tdo maravilhoso vais ser, se
corresponderes com generosidade,
com alegria, totalmente!” (Forja,
403).

Nestas palavras, insinua-se, além
disso, o fundamento teolégico
definitivo dessa luta ascética contra
0s proprios defeitos: a Redencao
realizada por Jesus Cristo, que tem
seu centro na Cruz. Ou seja: é o
proprio Senhor que vai limando
nossos defeitos, com a sua graca e
com nossa cooperacdo, tornando-nos
cada vez mais parecidos com Ele: o
Cordeiro sem mancha, sem defeitos.

Por outro lado, coerentemente com
seus ensinamentos sobre a vida
cotidiana, o valor das coisas
pequenas, etc., Sdo Josemaria insiste
na perseveranca didria nessa luta; e
com seu profundo otimismo, sabe
“passar por cima” dos defeitos mais
resistentes: “A nossa vida — a dos



cristdos — tem de ser assim vulgar:
procurar fazer bem, todos os dias, as
mesmas coisas que temos obrigacao
de viver; realizar no mundo a nossa
missdo divina, cumprindo o pequeno
dever de cada instante. — Melhor:
esforcando-nos por cumpri-lo,
porque as vezes ndo o0 conseguimos,
e ao Vir a noite, no exame, teremos
que dizer ao Senhor: Nao te ofereco
virtudes; hoje s6 posso oferecer-te
defeitos, mas — com a tua gracga —
chegarei a chamar-me

vencedor” (Forja, 616).

Sao Josemaria também nao esquece
uma experiéncia frequente, com
relacdo aos proprios defeitos, das
pessoas que ja vao avancando em
seu caminho de santidade:
“Procuremos fomentar no fundo do
coracao um desejo ardente, uma
ansia grande de alcancar a
santidade, ainda que nos
contemplemos cheios de misérias.
N&o nos assustemos. A medida que



se avanca na vida interior,
percebem-se com mais clareza os
defeitos pessoais. Acontece que a
ajuda da graca se transforma numa
espécie de lente de aumento, e até a
particula mais minuscula de pd, o
graozinho de areia quase
imperceptivel, aparecem com
dimensdes gigantescas, porque a
alma adquire a finura divina, e
mesmo a menor das sombras
incomoda a consciéncia, que so se
satisfaz com a pureza de Deus. Dize-o
agora ao Senhor, do fundo do teu
coracao: Senhor, quero de verdade
ser santo, quero de verdade ser um
digno discipulo teu e seguir-te sem
condicdes. E logo a seguir deves fazer
0 proposito de renovar diariamente
os grandes ideais que te animam
neste momento” (Amigos de Deus,
20). O amor a Deus leva assim a ndo
pactuar ou a dar pouca importancia
aos proprios defeitos e misérias,
afastando uma evitando comodidade



que leva a tibieza espiritual e ao
aburguesamento.

2. A caridade e os defeitos do
proximo.

A continuacdo da ultima citacao leva
diretamente ao segundo ambito de
utilizacdo espiritual por parte de Sdo
Josemaria sobre a expressdo
“defeitos”: “Jesus, se nos, 0s que
estamos reunidos no teu Amor,
féssemos perseverantes! Se
conseguissemos traduzir em obras
esses anelos que Tu mesmo despertas
na nossa alma! Perguntai-vos com
muita frequéncia: Eu, para que estou
na terra? E assim procurareis atingir
o perfeito acabamento — cheio de
caridade — nas tarefas que
empreenderdes em cada jornada e
no cuidado com as coisas pequenas.
Prestaremos atencdo ao exemplo dos
santos: pessoas como nos, de carne e
0sso0, com fraquezas e debilidades,
que souberam vencer e vencer-se por



amor de Deus. Consideraremos a sua
conduta e — como as abelhas, que
destilam de cada flor o néctar mais
precioso — aproveitaremos com as
suas lutas. Vis e eu aprenderemos
também a descobrir muitas virtudes
naqueles que nos rodeiam — ddo-nos
licdes de trabalho, de abnegacédo, de
alegria... — e ndo nos deteremos
demasiado nos seus defeitos, a nao
ser quando for imprescindivel para
0s ajudarmos com a correcgao
fraterna” (Amigos de Deus, 20).

Desta perspectiva, o ponto de partido
volta a ser a constatacdo clara de que
existem defeitos no ser humano:
neste caso, nos outros. A dificuldade
para o caminho pessoal de santidade
surge entdo da nossa inclinagao
(consequéncia também do pecado) a
reagir contra a pessoa que possui 0s
defeitos, e ndo contra os defeitos em
si, fechando assim o caminho a uma
verdadeira ajuda, ao exercicio da
caridade. Por isso, para Sao



Josemaria, a chave esta em ver,
primeiro compreender, depois e,
sobretudo, amar a pessoa como tal,
por cima de seus defeitos; ou melhor,
“com os seus defeitos”.

Trata-se de um ensinamento de
origem evangélica (cfr Mt 6, 22-23 e
7,3) que Sdo Josemaria torna seu: “Os
defeitos que vés nos outros talvez
sejam os teus proprios. ‘Si oculus tuus
fuerit simplex...” — Se o teu olho for
simples, todo o teu corpo estara
iluminado; mas se for malicioso, todo
0 teu corpo estara obscurecido. E
mais ainda: ‘Como te pdes a olhar o
cisco no olho de teu irmao, e ndo
reparas na trave que esta dentro do
teu’? — Examina-te” (Sulco, 328).

Sao Josemaria vai até o fim com
relacdo as consequéncias deste
comportamento, baseado na
verdadeira caridade crista: “Tens de
amar os teus irmaos, os homens, até
ao extremo de que inclusivamente o0s



seus defeitos - quando ndo sdo ofensa
a Deus — ndo te parecam defeitos. Se
ndo amas sendo as boas qualidades
que vejas nos outros — se ndo sabes
compreender, desculpar, perdoar —
és um egoista” (Forja, 954).

Uma aplicacdo particular destas
ideias, frequente na pregacdo de Sao
Josemaria, que da um grande valor
cristdo e social a familia,
corresponde a vida matrimonial, ao
relacionamento entre os conjuges:
“Que se queiram. E que saibam que
ao longo da vida havera rixas e
dificuldades que, tratadas com
naturalidade, contribuirdo inclusive
para tornar mais profundo o
carinho. Cada um de nos tem seu
carater, seus gostos pessoais, seu
génio — seu mau génio as vezes — e
seus defeitos. Cada um tem também
coisas agradaveis em sua
personalidade, e por isso e por muito
mais razodes, deve-se querer a todos.
A convivéncia é possivel quando



todos tratam de corrigir os proprios
defeitos e procuram passar por cima
das faltas dos outros: quer dizer,
quando ha amor, que anula e supera
tudo o que falsamente poderia ser
motivo de separacdo ou divergéncia.
Pelo contrario se 0s pequenos
contrastes sdo dramatizados e se
comeca a jogar na cara do outro os
defeitos e os equivocos, a paz acaba
entdo e se corre o risco de matar o
carinho” (Conversaciones, 108).

Outra aplicacdo, coerente agora com
seu profundo sentido eclesial, refere-
se a Igreja: “Gens sancta, povo santo,
composto por criaturas com
misérias: esta aparente contradicdo
marca um aspecto do mistério da
Igreja. A Igreja, que é divina, é
também humana, porque é formada
por homens e nés homens temos
defeitos (...). Quando o Senhor
permitir que a fraqueza humana
apareca, nossa reacao deve ser a
mesma que se vissemos nossa mae



doente ou tratada com indiferenca:
ama-la mais, ter com ela mais
demonstracdes exteriores e
interiores de carinho. Se amamos a
Igreja ndo teremos nunca esse
interesse morbido em mostrar, como
culpa da Mde, as misérias de alguns
dos filhos” (Amar a Igreja, pp. 29-31).
Encontramos também, finalmente,
no ensinamento de Sdo Josemaria
uma espécie de confluéncia entre
estes dois aspectos do papel que os
“defeitos” desempenham na vida
espiritual: o choque entre os defeitos
pessoais e 0s do proximo devem
levar-nos, ao mesmo tempo, a
compreender, a ajudar e a corrigi-
los: “Chocas com o carater deste ou
daquele... Tem de ser assim
necessariamente; ndo és moeda de
ouro que a todos agrade. Além disso,
sem esses choques que se produzem
ao lidar com o proximo, como havias
de perder as pontas, as arestas e
saliéncias — imperfei¢oes, defeitos -
do teu temperamento, para



adquirires a forma cinzelada, polida
e energicamente suave da caridade,
da perfeicdo? Se o teu carater e o
carater dos que convivem contigo
fossem adocicados e moles como
gelatina, ndo te

santificarias” (Caminho, 20).

Como sintese de todas essas ideias,
pode servir o seguinte ponto de
Sulco: “Dizes que o outro esta cheio
de defeitos! Muito bem... Mas, além
de que os perfeitos so se encontram
no Céu, tu também arrastas os teus
defeitos e, no entanto, suportam-te e,
mais ainda, estimam-te: porque te
querem com o0 amor que Jesus Cristo
dava aos seus, que bem carregados
andavam de misérias! -

Aprende!” (Sulco, 758).

Bibliografia: Francisco Fernandez-
Carvajal — Pedro Beteta, Filhos de



Deus. A filiagdo divina que o Beato
Josemaria Escriva viveu e pregou,
Madri, Palabra, 1995.

Fernando Ocariz, Natureza, graca e
gléria, EUNSA, 2001. Javier SESE

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/os-defeitos-e-a-
santidade/ (20/12/2025)


https://opusdei.org/pt-br/article/os-defeitos-e-a-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/os-defeitos-e-a-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/os-defeitos-e-a-santidade/

	Os “defeitos” e a santidade

