opusdei.org

Onde Deus quer:
criar a unidade de
vida (2)

Segunda reflexao sobre a
unidade de vida. O autor
comenta a necessidade de
aceitar o lugar em que Deus nos
colocou e procurar ali a Sua
presenca.

13/06/2017

“Porque é Deus quem, segundo o0 seu
benepldcito, realiza em vds o querer
e o executar” (Fil 2, 13). O Senhor é
quem unifica nossa vida: viemos



dEle e vamos a Ele, e de fato nos
acompanha muito de perto em nossa
peregrinacao terrestre, nosso
caminhar per agrum, pelo grande
campo do mundo (cfr. Mt 13, 38).
Jesus Cristo é “via, veritas et vita:
caminho, verdade e vida” (Jo 14, 6).
“Verdade e vida, comenta Santo
Agostinho, porque € Deus. E
caminho, porque é¢ homem”[1]. Essa
realidade nos enche de paz. Em
nossa vida, o caminho, alguma vez
plano, outras vezes mais acidentado
e arduo, ndo esta longe da meta,
porque a propria meta ja esta
presente in spe, na esperanca, a cada
passo. Escreve Sdo Tomas que Jesus
“é a0 mesmo tempo o caminho e o
termo. E o caminho, segundo a
humanidade; é o termo, segundo a
divindade”[2].

Com a Encarnacdo, o Verbo de Deus
“retoma a travessia do deserto
humano passando pela morte para
chegar a ressurreicao, levando



consigo toda a humanidade a Deus.
Agora, Jesus ja ndo esta encerrado
em um espaco e tempo
determinados, mas seu Espirito, o
Espirito Santo, brota dEle e entra em
nossos coragdes, unindo-nos assim ao
proprio Jesus e, com Ele, ao Pai, ao
Deus uno e trino”[3].

A unidade de vida consiste nesta
elevacdo do humano a ordem
sobrenatural. E uma encarnacéo do
divino no humano. Por isso, “Se
aceitamos a nossa
responsabilidade de filhos de
Deus, devemos ter em conta que
Ele nos quer muito humanos. Que
a cabeca toque o céu, mas os pés
assentem com toda a firmeza na
terra. O preco de vivermos
cristadmente ndo é nem deixarmos
de ser homens nem abdicarmos do
esforcgo por adquirir essas
virtudes que alguns tém, mesmo
sem conhecerem Cristo. O precgo de
cada cristdo é o Sangue redentor



de Nosso Senhor, que nos quer -
insisto - muito humanos e muito
divinos, diariamente empenhados
em imita-lo, pois Ele é perfectus
Deus, perfectus homo, perfeito
Deus, perfeito homem”[4].

“Se conhecesses 0 dom de Deus, e
quem € que te diz: Da-me de beber,
certamente lhe pedirias tu mesma e
ele te daria uma agua viva.” (Jo 4,
10). O Senhor mostra a mulher
samaritana, na sede, a sua
humanidade e, em sua promessa de
agua viva, sua divindade. “Senhor,
da-me dessa agua, para que eu ndo
tenha sede”, responde a mulher, que
comeca a vislumbrar que aquele que
esta falando com ela ndo é apenas
mais um galileu. A samaritana passa
da suficiéncia de quem acha que
pode construir sua vida sozinha, ao
pedido, balbuciante, do dom de Deus.
S6 Ele pode saciar a sede de nosso
coracdo: é impossivel chegar a Deus



sem Deus, se o Espirito ndo age para
que Cristo viva em nos.

Estar onde Deus quer que
estejamos

“Todo o panorama da nossa
vocagado crista, essa unidade de
vida que tem como nervo a
presenca de Deus, nosso Pai, pode
e deve ser uma realidade
diaria[5]”. Ja nos primeiros anos da
Obra, esta convicgdo levava Sao
Josemaria, a “trazer muitas vezes a
presenca de Deus a tona, em
conversas privadas, em palestras
publicas, e sempre”[6] também na
sua correspondéncia: “Para a frente,
entdo! Acima de tudo, na presenca de
Deus. £ muito bom que vocé se
acostume a referir a Ele todas as
coisas, e agradecer-lhe por tudo.”[7].

Junto a presenca de Deus, a essa
convic¢ao profunda de que “Deus
estd junto de nos continuamente”[8],
para cumprir 0s nossos deveres



cotidianos € preciso ter essa
humildade de ficar no lugar onde
Deus nos colocou. Permanecer no
nosso lugar, passar despercebido,
sendo nds mesmos nas tarefas que os
outros esperam de nos. A
continuidade, a perseveranca, a
obediéncia, esculpem em nos um
carater rijo e maduro.

A partir da experiéncia da chamada
divina a fundar a Obra apesar dele,
Sdo Josemaria insistia nessa
humildade que consiste em querer
servir, sem outra ambicdo que a de
secundar a graca divina. Por
contraste, descrevia um aspecto
pitoresco do afd de mudar sempre de
lugar que se dava em certos
ambientes eclesiasticos, bem
diferente da auténtica entrega da
vida religiosa, que € tdo necessaria
na vida da Igreja: “Tal é o meu
horror a tudo o que suponha
ambicdo humana, ainda que
irrepreensivel, que se Deus em sua



misericordia quis servir-se de
mim, que sou um pecador, para a
fundacdo da Obra, foi apesar de
mim. Sabeis que a aversao que
sempre tive a esse empenho de
alguns - quando nao esta
fundamentado em razées muito
sobrenaturais, que a Igreja julga -
por fazer novas fundacgaées.
Parecia-me - e continua me
parecendo — que sobravam
fundacoes e fundadores: via o
perigo de uma espécie de psicose
de fundacao, que levava a criar
coisas desnecessarias por motivos
que considerava ridiculos.
Pensava, talvez com falta de
caridade, que em alguma ocasido
0 motivo era o que menos
importava: o essencial era criar
algo novo e chamar-se
fundador”[9].

Coeréncia na vida de cada dia



A vocacdo proporciona um
horizonte, e a0 mesmo tempo marca
um caminho seguro, que se constroi
ao longo da vida, dia apds dia. Ao
comecar, ndo sabiamos o que o
Senhor nos pediria, mas desejamos
dizer sempre sim, fazendo atual a
entrega do primeiro dia, quando
demos tudo por amor e para sempre,
pois “os dons e o chamado de Deus
sdo irrevogaveis” (Rom 11, 29). A
vocacgdo, semente que Deus colocou
em Nnossos coracgodes, ira crescer para
dar luz e calor a muitas almas, e
chegar a ser uma arvore frondosa.
Esta € uma realidade que abraca
todo o0 nosso ser e toda a nossa vida,
e a unifica: da sentido, seguranca,
harmonia.

A unidade de vida se realiza no lugar
onde Deus nos colocou, com as
pessoas que temos em volta, sem
sonhar com atividades que talvez
ndo combinariam com o que Somos e
devemos ser. Sdo Paulo convida os



Tessalonicenses a trabalhar e ganhar
0 proprio sustento e a que se ajudem
a comportar-se desse modo (cfr. 2 Tes
3, 6-15). Essa coeréncia de vida faz
com que, cada um, justamente
porque reza e aprofunda no
conhecimento dos ensinamentos da
Igreja, cumpra seus compromissos:
desde comparecer a um encontro
mesmo que depois tenha aparecido
um plano melhor, até ceder o lugar
do 6nibus a um idoso, passando por
cumprir com nossas obrigacoes
fiscais.

Viver assim é lutar para colocar em
pratica o convite de Jesus: “Que v0sso
modo de falar seja: ‘sim, sim’; ‘ndo,
nao’. O que passa disto vem do
Maligno” (Mt 5, 37). Cristo
recomenda um modo de falar: um
estilo de vida cristdo que se atualiza
por meio da presenca de Deus, “a
atencdo respeitosa a sua presenca,
testemunhada ou desprezada, em
cada uma de nossas afirmacdes”[10],



que se concretiza em ndo mentir
nunca, mesmo que, em dado
momento, iSso pudesse nos tirar de
algum aperto. Comportar-nos com
dignidade, até quando ninguém nos
vé, ndo desabafar a raiva quando
estamos dirigindo ou jogando uma
partida de futebol como se fosse
normal transformar-nos dessa forma
nessas circunstancias. O Concilio
Vaticano II ensina que os batizados
devem “cumprir fielmente seus
deveres temporais, guiados pelo
Espirito do Evangelho (...). Por sua
propria fé, estdo mais obrigados a
cumpri-los, cada um segundo a
vocacao a que foi chamado”[11].

Ser apostolos

Acabamos de viver um ano de
misericordia, guiados pela méo do
Papa. Na misericordia, se manifesta
ndo s6 a omnipoténcia de Deus, como
também a nossa fé n’Ele. Somente a
partir da misericordia se constroi “a



harmonia entre a fé e a vida”[12]
como ensina Sdo Tiago na sua
epistola: “Se a um irmdo ou a uma
irma faltarem roupas e o alimento
cotidiano, e algum de vos lhes disser:
Ide em paz, aquecei-vos e fartai-vos,
mas ndo lhes der o necessario para o
corpo, de que lhes aproveitara?” (Tg
2,15-17).

“Queridissimos filhos, todos os dias
devem testemunhar o nosso
empenho por cumprir a missdo
divina que que nos foi confiada pelo
Senhor, pela sua misericordia. O
coracao do Senhor é um coracdo de
misericordia, que se compadece dos
homens e se aproxima deles. A nossa
entrega ao servico das almas, é uma
manifestacdo dessa misericordia do
Senhor, ndo para conosco, mas
também para com toda a
humanidade. Porque Ele nos chamou
para nos santificarmos na vida
corrente, diaria, e para que
mostremos aos outros — providentes,



non coacte, sed spontanee secundum
Deum (1 P 5, 2), de forma prudente,
sem coacao, espontaneamente
segundo a vontade de Deus -0
caminho para santificar-se no meio
do mundo, cada um no seu
lugar”[13].

A misericordia nos leva a desejar o
melhor para os outros e, por isso, a
reforcar a formacdo humana e crista
de todos, de modo que, tanto quanto
possivel, evitem caminhos que
devastam a vida das pessoas, como
as drogas, o divdrcio, o aborto, a
eutanasia. Por outro lado, o otimismo
sobrenatural nos leva a valorizar o
bem que existe em cada alma em vez
de repara nos seus defeitos. “Nao
gosto de falar de pessoas mas e
pessoas boas: eu ndo divido os
homens em bons e maus”[14]. Esse
olhar nasce do amor que o Espirito
Santo pde em nossas almas.
Comentando o Mandatum novum,
nosso Padre nos dizia: “Vés, meus



filhos, ponde-o sempre em pratica,
levando com alegria os defeitos das
pessoas que tiverdes ao vosso lado.
Ndao vos comporteis como o
escaravelho do estrume, que molda
entre as patas uma bola de
excrementos e depois a pde as costas.
Sede como a abelha, que vai de flor
em flor a procura de tudo quanto ha
de bom escondido em cada uma,
para o converter em doce mel, em
manjar saboroso, que se manifeste
nos vossos irmdos como o bom odor
da santidade. Numa palavra, querei-
vos, querei-vos muito!”[15].

Como cristaos, somos conscientes de
que temos uma missao: transformar
o mundo para a gléria de Deus. “E a
hora de dar espaco a imaginacao a
propdsito da misericordia para dar
vida a muitas obras novas, fruto da
graca. A Igreja precisa anunciar hoje
aqueles “muitos outros sinais” que
Jesus realizou e que “néo estdo
escritos” (Jo 20, 30), de modo que



sejam expressdo eloquente da
fecundidade do amor de Cristo e da
comunidade que vive d’Ele”[16]. Este
horizonte apostolico que nos une ndo
é extrinseco a nos: nosso Padre
falava néo tanto “de fazer
apostolado, quanto de ser
apostolos”[17], e acrescentava que 0
apostolado € “uma orientacdo
permanente da alma (...), uma
disposicao do espirito que tende, por
sua propria natureza, a impregnar
toda a vida”[18]. O verdadeiro
apostolado néo se reduz a umas
determinadas tarefas, nem reduz as
pessoas a objetivos: é o Amor de
Deus que se expande por meio de
nossa vida, com a consciéncia de que
é cada pessoa que deve realizar a
propria vocagao e descobrir o seu
potencial, com a sua entrega livre e
alegre.

A formacao plenamente crista



A formacdo que a Obra oferece tem
como ponto de partida uma visdo
unitaria da mensagem crista. Dessa
forma, fica mais facil conseguir a
auténtica unidade de vida em Cristo,
acolhendo com alegria a graca de
Deus. O Catecismo da Igreja Catolica
€ uma boa referéncia dessa visdo
unitaria: nele, as “quatro partes se
articulam entre si: 0o mistério cristao
é 0 objeto da fé (primeira parte). E
celebrado e comunicado por meio de
acoes liturgicas (segunda parte). Esta
presente para iluminar e sustentar os
filhos de Deus no seu agir (terceira
parte) e é o fundamento de nossa
orac¢ao, cuja expressao principal é o
“Pai-N0ss0”, que expressa o objeto de
nossa suplica, nosso louvor e nossa
intercessdo (quarta parte)”[19].
Doutrina, vida liturgica, vida
espiritual e vida moral sdo
inseparaveis. Jesus Cristo é
“caminho, verdade e vida” (Jo 14,6),
por isso a verdade ndo somente
ilumina, mas também estimula, guia



e impulsiona: é alimento (Cfr. Salmo
23) e é doutrina de salvacao.

Deus escolheu Sdo Josemaria para
que fundasse o Opus Dei no seio da
Igreja[20], e ai ele 0 encarnou com a
sua vida. Esse espirito, que é de Deus,
cresce agora entre seu Povo por meio
dos filhos e filhas do Fundador da
Obra. Por isso, a formacao se
desenvolve inserida nessa estrutura
unitaria: Sagrada Escritura, Tradigao
apostolica (Os Padres da Igreja),
Magistério eclesiastico
(especialmente o Catecismo da Igreja
Catolica e o Magistério do Papa),
liturgia (sacramentos), oracdo; vida
dos santos. Com o fundamento
meditado da vida e dos
ensinamentos de Sao Josemaria, a
formacdo recebida pelas pessoas da
Obra, leva-as a relacionar as
diferentes dimensdes da sua fé e da
sua vocacdo, a compreender e a
apresentar o espirito do Opus Dei a
partir da Escritura, da Tradicdo e do



Magistério. Dessa forma, é
transmitida uma mensagem incisiva
que se desenvolve no mesmo humus,
na mesma terra fecunda em que Sao
Josemaria viu e compreendeu a Obra.

A formacdo € aberta porque surge da
oracao e da vida real, que esta
composta de lutas, acompanhadas
pela graca de Deus, numa grande
variedade de incidéncias e situacgoes.
O Decélogo “unifica a vida teologal e
a vida social do homem™[21]. Dessa
forma, por exemplo, “a pessoa casta
mantém a integridade das forcas de
vida e de amor em si depositadas.
Esta integridade garante a unidade
da pessoa e opde-se a qualquer
comportamento suscetivel de ofendé-
la. Nao tolera nem a duplicidade da
vida, nem a da linguagem (cfr. Mt 5,
37)”[22]. E podemos dizer o mesmo
sobre as outras virtudes que
conformam a existéncia crista. Toda
a vida da nossa Mae, a Virgem Maria,
esteve marcada por essa unidade de



vida. Por isso, ao pé da Cruz, ela
repete o fiat da Anunciagao.

A Obra nasceu e se estende com a
finalidade de servir a Igreja e
contribuir em sua edificacao:
queremos tornar Cristo presente
entre os seres humanos. Tudo se
reconduz a Jesus: na nossa tarefa de
evangelizacdo “é de Cristo de quem
temos que falar, e ndo de nos
mesmos”[23]. Assim levamos as
pessoas a Cristo, sustentadas pelo
nosso plano de vida, presenca
amorosa de Deus Uno e Trino. “Quem
permanecer em mim e eu nele, esse
da muito fruto; porque sem mim
nada podeis fazer” (Jo 15, 5).

Por: Guillaume Derville

Tradugdo: Moénica Diez




[1] Cfr. Santo Agostinho, Sermo 341,
1, 1: PL 39, 1493.

[2] Sdo Tomas de Aquino, Comentario
sobre o evangelho de Sao Jodo (Cap.
14, lec. 21), em Liturgia horarum,
Lectio do sdbado da IX semana do
tempo comum.

[3] Bento XVI, Discurso, 21-111-2009.

[4] Sdo Josemaria, Amigos de Deus,
75.

[5] Sdo Josemaria, E Cristo que passa,
n.11.

[6] Sdo Josemaria, Anotagdes intimas,
1160 (16-I11-1934), em ibidem, 478.

[7] Sdo Josemaria, Carta para Luis de
Azua (5.VIII.1931), citada em J.L.
Gonzdalez Gullon, DYA. La Academia
yResidencia en la historia del Opus
Dei (1933-1939), Rialp, Madrid 2016,
242.

[8] Sdo Josemaria, Caminho, 267.



[9] Sdo Josemaria, Carta 9-1-1932, 84
(cfr. A. Vazquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, tomo I, Rialp,
Madrid 1997, 318.

[10] Catecismo de la Igreja Catdlica,
2153.

[11] Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, 43.

[12] Sdo Jodo Paulo II, Enc. Veritatis
splendor (6-VIII-1993), 26.

[13] Sdo Josemaria, Carta 24-11I-1930,
1 (citado parcialmente en A. Vazquez
de Prada, O Fundador do Opus Deli,
tomo I, Quadrante, Sdo Paulo, 2004,
275 e P. Berglar, Opus Dei. Vida y
obra del Fundador Josemaria Escriva
de Balaguer, Rialp, 22 ed., Madri
1987, 96).

[14] S&o Josemaria,Instrucgdo, 8-
XI1-1941, 35.



[15] S&o Josemaria, Enquanto nos
falava pelo caminho, 351 (AGP,
biblioteca, P18).

[16] Francisco, Carta apostdlica
Misericordia et misera (20-XI1-2016),
18.

[17] “Trabajo, santificacion del”, em
Diccionario de San Josemaria, Monte
Carmelo - Instituto Histérico San
Josemaria Escriva de Balaguer,
Burgos 2013, 1206.

[18] Ibidem, 1207.

[19] Sdo Jodo Paulo II, Constituicdo
Apostolica Fidei Depositum pela que
se promulgou o Catecismo da Igreja
Catdlica- 11-XII-1992

[20] Cfr. oracao coleta da Missa de
Sdo Josemaria.

[21]Catecismo da Igreja Catolica,
2069.



[22] Catecismo da Igreja Catdlica,
2338

[23] Sdo Josemaria, E Cristo que
passa, 163

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/onde-deus-
quer-criar-a-unidade-de-vida-ii/
(18/02/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/onde-deus-quer-criar-a-unidade-de-vida-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/onde-deus-quer-criar-a-unidade-de-vida-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/onde-deus-quer-criar-a-unidade-de-vida-ii/

	Onde Deus quer: criar a unidade de vida (2)

