
opusdei.org

Onde Deus quer:
criar a unidade de
vida (2)

Segunda reflexão sobre a
unidade de vida. O autor
comenta a necessidade de
aceitar o lugar em que Deus nos
colocou e procurar ali a Sua
presença.

13/06/2017

“Porque é Deus quem, segundo o seu
beneplácito, realiza em vós o querer
e o executar” (Fil 2, 13). O Senhor é
quem unifica nossa vida: viemos



dEle e vamos a Ele, e de fato nos
acompanha muito de perto em nossa
peregrinação terrestre, nosso
caminhar per agrum, pelo grande
campo do mundo (cfr. Mt 13, 38).
Jesus Cristo é “via, veritas et vita:
caminho, verdade e vida” (Jo 14, 6).
“Verdade e vida, comenta Santo
Agostinho, porque é Deus. E
caminho, porque é homem”[1]. Essa
realidade nos enche de paz. Em
nossa vida, o caminho, alguma vez
plano, outras vezes mais acidentado
e árduo, não está longe da meta,
porque a própria meta já está
presente in spe, na esperança, a cada
passo. Escreve São Tomás que Jesus
“é ao mesmo tempo o caminho e o
termo. É o caminho, segundo a
humanidade; é o termo, segundo a
divindade”[2].

Com a Encarnação, o Verbo de Deus
“retoma a travessia do deserto
humano passando pela morte para
chegar à ressurreição, levando



consigo toda a humanidade a Deus.
Agora, Jesus já não está encerrado
em um espaço e tempo
determinados, mas seu Espírito, o
Espírito Santo, brota dEle e entra em
nossos corações, unindo-nos assim ao
próprio Jesus e, com Ele, ao Pai, ao
Deus uno e trino”[3].

A unidade de vida consiste nesta
elevação do humano à ordem
sobrenatural. É uma encarnação do
divino no humano. Por isso, “Se
aceitamos a nossa
responsabilidade de filhos de
Deus, devemos ter em conta que
Ele nos quer muito humanos. Que
a cabeça toque o céu, mas os pés
assentem com toda a firmeza na
terra. O preço de vivermos
cristãmente não é nem deixarmos
de ser homens nem abdicarmos do
esforço por adquirir essas
virtudes que alguns têm, mesmo
sem conhecerem Cristo. O preço de
cada cristão é o Sangue redentor



de Nosso Senhor, que nos quer –
insisto – muito humanos e muito
divinos, diariamente empenhados
em imitá-lo, pois Ele é perfectus
Deus, perfectus homo, perfeito
Deus, perfeito homem”[4].

“Se conhecesses o dom de Deus, e
quem é que te diz: Dá-me de beber,
certamente lhe pedirias tu mesma e
ele te daria uma água viva.” (Jo 4,
10). O Senhor mostra à mulher
samaritana, na sede, a sua
humanidade e, em sua promessa de
água viva, sua divindade. “Senhor,
dá-me dessa água, para que eu não
tenha sede”, responde a mulher, que
começa a vislumbrar que aquele que
está falando com ela não é apenas
mais um galileu. A samaritana passa
da suficiência de quem acha que
pode construir sua vida sozinha, ao
pedido, balbuciante, do dom de Deus.
Só Ele pode saciar a sede de nosso
coração: é impossível chegar a Deus



sem Deus, se o Espírito não age para
que Cristo viva em nós.

Estar onde Deus quer que
estejamos

“Todo o panorama da nossa
vocação cristã, essa unidade de
vida que tem como nervo a
presença de Deus, nosso Pai, pode
e deve ser uma realidade
diária[5]”. Já nos primeiros anos da
Obra, esta convicção levava São
Josemaria, a “trazer muitas vezes a
presença de Deus à tona, em
conversas privadas, em palestras
públicas, e sempre”[6] também na
sua correspondência: “Para a frente,
então! Acima de tudo, na presença de
Deus. É muito bom que você se
acostume a referir a Ele todas as
coisas, e agradecer-lhe por tudo.”[7].

Junto à presença de Deus, a essa
convicção profunda de que “Deus
está junto de nós continuamente”[8],
para cumprir os nossos deveres



cotidianos é preciso ter essa
humildade de ficar no lugar onde
Deus nos colocou. Permanecer no
nosso lugar, passar despercebido,
sendo nós mesmos nas tarefas que os
outros esperam de nós. A
continuidade, a perseverança, a
obediência, esculpem em nós um
caráter rijo e maduro.

A partir da experiência da chamada
divina a fundar a Obra apesar dele,
São Josemaria insistia nessa
humildade que consiste em querer
servir, sem outra ambição que a de
secundar a graça divina. Por
contraste, descrevia um aspecto
pitoresco do afã de mudar sempre de
lugar que se dava em certos
ambientes eclesiásticos, bem
diferente da autêntica entrega da
vida religiosa, que é tão necessária
na vida da Igreja: “Tal é o meu
horror a tudo o que suponha
ambição humana, ainda que
irrepreensível, que se Deus em sua



misericórdia quis servir-se de
mim, que sou um pecador, para a
fundação da Obra, foi apesar de
mim. Sabeis que a aversão que
sempre tive a esse empenho de
alguns – quando não está
fundamentado em razões muito
sobrenaturais, que a Igreja julga –
por fazer novas fundações.
Parecia-me – e continua me
parecendo – que sobravam
fundações e fundadores: via o
perigo de uma espécie de psicose
de fundação, que levava a criar
coisas desnecessárias por motivos
que considerava ridículos.
Pensava, talvez com falta de
caridade, que em alguma ocasião
o motivo era o que menos
importava: o essencial era criar
algo novo e chamar-se
fundador”[9].

Coerência na vida de cada dia



A vocação proporciona um
horizonte, e ao mesmo tempo marca
um caminho seguro, que se constrói
ao longo da vida, dia após dia. Ao
começar, não sabíamos o que o
Senhor nos pediria, mas desejamos
dizer sempre sim, fazendo atual a
entrega do primeiro dia, quando
demos tudo por amor e para sempre,
pois “os dons e o chamado de Deus
são irrevogáveis” (Rom 11, 29). A
vocação, semente que Deus colocou
em nossos corações, irá crescer para
dar luz e calor a muitas almas, e
chegar a ser uma árvore frondosa.
Esta é uma realidade que abraça
todo o nosso ser e toda a nossa vida,
e a unifica: dá sentido, segurança,
harmonia.

A unidade de vida se realiza no lugar
onde Deus nos colocou, com as
pessoas que temos em volta, sem
sonhar com atividades que talvez
não combinariam com o que somos e
devemos ser. São Paulo convida os



Tessalonicenses a trabalhar e ganhar
o próprio sustento e a que se ajudem
a comportar-se desse modo (cfr. 2 Tes
3, 6-15). Essa coerência de vida faz
com que, cada um, justamente
porque reza e aprofunda no
conhecimento dos ensinamentos da
Igreja, cumpra seus compromissos:
desde comparecer a um encontro
mesmo que depois tenha aparecido
um plano melhor, até ceder o lugar
do ônibus a um idoso, passando por
cumprir com nossas obrigações
fiscais.

Viver assim é lutar para colocar em
prática o convite de Jesus: “Que vosso
modo de falar seja: ‘sim, sim’; ‘não,
não’. O que passa disto vem do
Maligno” (Mt 5, 37). Cristo
recomenda um modo de falar: um
estilo de vida cristão que se atualiza
por meio da presença de Deus, “a
atenção respeitosa à sua presença,
testemunhada ou desprezada, em
cada uma de nossas afirmações”[10],



que se concretiza em não mentir
nunca, mesmo que, em dado
momento, isso pudesse nos tirar de
algum aperto. Comportar-nos com
dignidade, até quando ninguém nos
vê, não desabafar a raiva quando
estamos dirigindo ou jogando uma
partida de futebol como se fosse
normal transformar-nos dessa forma
nessas circunstâncias. O Concílio
Vaticano II ensina que os batizados
devem “cumprir fielmente seus
deveres temporais, guiados pelo
Espírito do Evangelho (…). Por sua
própria fé, estão mais obrigados a
cumpri-los, cada um segundo a
vocação à que foi chamado”[11].

Ser apóstolos

Acabamos de viver um ano de
misericórdia, guiados pela mão do
Papa. Na misericórdia, se manifesta
não só a omnipotência de Deus, como
também a nossa fé n’Ele. Somente a
partir da misericórdia se constrói “a



harmonia entre a fé e a vida”[12]
como ensina São Tiago na sua
epístola: “Se a um irmão ou a uma
irmã faltarem roupas e o alimento
cotidiano, e algum de vós lhes disser:
Ide em paz, aquecei-vos e fartai-vos,
mas não lhes der o necessário para o
corpo, de que lhes aproveitará?” (Tg
2, 15-17).

“Queridíssimos filhos, todos os dias
devem testemunhar o nosso
empenho por cumprir a missão
divina que que nos foi confiada pelo
Senhor, pela sua misericórdia. O
coração do Senhor é um coração de
misericórdia, que se compadece dos
homens e se aproxima deles. A nossa
entrega ao serviço das almas, é uma
manifestação dessa misericórdia do
Senhor, não para conosco, mas
também para com toda a
humanidade. Porque Ele nos chamou
para nos santificarmos na vida
corrente, diária, e para que
mostremos aos outros – providentes,



non coacte, sed spontanee secundum
Deum (1 P 5, 2), de forma prudente,
sem coação, espontaneamente
segundo a vontade de Deus – o
caminho para santificar-se no meio
do mundo, cada um no seu
lugar”[13].

A misericórdia nos leva a desejar o
melhor para os outros e, por isso, a
reforçar a formação humana e cristã
de todos, de modo que, tanto quanto
possível, evitem caminhos que
devastam a vida das pessoas, como
as drogas, o divórcio, o aborto, a
eutanásia. Por outro lado, o otimismo
sobrenatural nos leva a valorizar o
bem que existe em cada alma em vez
de repara nos seus defeitos. “Não
gosto de falar de pessoas más e
pessoas boas: eu não divido os
homens em bons e maus”[14]. Esse
olhar nasce do amor que o Espírito
Santo põe em nossas almas.
Comentando o Mandatum novum,
nosso Padre nos dizia: “Vós, meus



filhos, ponde-o sempre em prática,
levando com alegria os defeitos das
pessoas que tiverdes ao vosso lado.
Não vos comporteis como o
escaravelho do estrume, que molda
entre as patas uma bola de
excrementos e depois a põe às costas.
Sede como a abelha, que vai de flor
em flor à procura de tudo quanto há
de bom escondido em cada uma,
para o converter em doce mel, em
manjar saboroso, que se manifeste
nos vossos irmãos como o bom odor
da santidade. Numa palavra, querei-
vos, querei-vos muito!”[15].

Como cristãos, somos conscientes de
que temos uma missão: transformar
o mundo para a glória de Deus. “É a
hora de dar espaço à imaginação a
propósito da misericórdia para dar
vida a muitas obras novas, fruto da
graça. A Igreja precisa anunciar hoje
aqueles “muitos outros sinais” que
Jesus realizou e que “não estão
escritos” (Jo 20, 30), de modo que



sejam expressão eloquente da
fecundidade do amor de Cristo e da
comunidade que vive d’Ele”[16]. Este
horizonte apostólico que nos une não
é extrínseco a nós: nosso Padre
falava não tanto “de fazer
apostolado, quanto de ser
apóstolos”[17], e acrescentava que o
apostolado é “uma orientação
permanente da alma (...), uma
disposição do espírito que tende, por
sua própria natureza, a impregnar
toda a vida”[18]. O verdadeiro
apostolado não se reduz a umas
determinadas tarefas, nem reduz as
pessoas a objetivos: é o Amor de
Deus que se expande por meio de
nossa vida, com a consciência de que
é cada pessoa que deve realizar a
própria vocação e descobrir o seu
potencial, com a sua entrega livre e
alegre.

A formação plenamente cristã



A formação que a Obra oferece tem
como ponto de partida uma visão
unitária da mensagem cristã. Dessa
forma, fica mais fácil conseguir a
autêntica unidade de vida em Cristo,
acolhendo com alegria a graça de
Deus. O Catecismo da Igreja Católica
é uma boa referência dessa visão
unitária: nele, as “quatro partes se
articulam entre si: o mistério cristão
é o objeto da fé (primeira parte). É
celebrado e comunicado por meio de
ações litúrgicas (segunda parte). Está
presente para iluminar e sustentar os
filhos de Deus no seu agir (terceira
parte) e é o fundamento de nossa
oração, cuja expressão principal é o
“Pai-Nosso”, que expressa o objeto de
nossa súplica, nosso louvor e nossa
intercessão (quarta parte)”[19].
Doutrina, vida litúrgica, vida
espiritual e vida moral são
inseparáveis. Jesus Cristo é
“caminho, verdade e vida” (Jo 14,6),
por isso a verdade não somente
ilumina, mas também estimula, guia



e impulsiona: é alimento (Cfr. Salmo
23) e é doutrina de salvação.

Deus escolheu São Josemaria para
que fundasse o Opus Dei no seio da
Igreja[20], e aí ele o encarnou com a
sua vida. Esse espírito, que é de Deus,
cresce agora entre seu Povo por meio
dos filhos e filhas do Fundador da
Obra. Por isso, a formação se
desenvolve inserida nessa estrutura
unitária: Sagrada Escritura, Tradição
apostólica (Os Padres da Igreja),
Magistério eclesiástico
(especialmente o Catecismo da Igreja
Católica e o Magistério do Papa),
liturgia (sacramentos), oração; vida
dos santos. Com o fundamento
meditado da vida e dos
ensinamentos de São Josemaria, a
formação recebida pelas pessoas da
Obra, leva-as a relacionar as
diferentes dimensões da sua fé e da
sua vocação, a compreender e a
apresentar o espírito do Opus Dei a
partir da Escritura, da Tradição e do



Magistério. Dessa forma, é
transmitida uma mensagem incisiva
que se desenvolve no mesmo humus,
na mesma terra fecunda em que São
Josemaria viu e compreendeu a Obra.

A formação é aberta porque surge da
oração e da vida real, que está
composta de lutas, acompanhadas
pela graça de Deus, numa grande
variedade de incidências e situações.
O Decálogo “unifica a vida teologal e
a vida social do homem”[21]. Dessa
forma, por exemplo, “a pessoa casta
mantém a integridade das forças de
vida e de amor em si depositadas.
Esta integridade garante a unidade
da pessoa e opõe-se a qualquer
comportamento suscetível de ofendê-
la. Não tolera nem a duplicidade da
vida, nem a da linguagem (cfr. Mt 5,
37)”[22]. E podemos dizer o mesmo
sobre as outras virtudes que
conformam a existência cristã. Toda
a vida da nossa Mãe, a Virgem Maria,
esteve marcada por essa unidade de



vida. Por isso, ao pé da Cruz, ela
repete o fiat da Anunciação.

A Obra nasceu e se estende com a
finalidade de servir a Igreja e
contribuir em sua edificação:
queremos tornar Cristo presente
entre os seres humanos. Tudo se
reconduz a Jesus: na nossa tarefa de
evangelização “é de Cristo de quem
temos que falar, e não de nós
mesmos”[23]. Assim levamos as
pessoas a Cristo, sustentadas pelo
nosso plano de vida, presença
amorosa de Deus Uno e Trino. “Quem
permanecer em mim e eu nele, esse
dá muito fruto; porque sem mim
nada podeis fazer” (Jo 15, 5).

Por: Guillaume Derville

Tradução: Mônica Diez



[1] Cfr. Santo Agostinho, Sermo 341,
1, 1: PL 39, 1493.

[2] São Tomás de Aquino, Comentário
sobre o evangelho de São João (Cap.
14, lec. 21), em Liturgia horarum, 
Lectio do sábado da IX semana do
tempo comum.

[3] Bento XVI, Discurso, 21-III-2009.

[4] São Josemaria, Amigos de Deus,
75.

[5] São Josemaria, É Cristo que passa,
n.11.

[6] São Josemaria, Anotações íntimas,
1160 (16-III-1934), em ibidem, 478.

[7] São Josemaria, Carta para Luis de
Azúa (5.VIII.1931), citada em J.L.
González Gullón, DYA. La Academia
yResidencia en la historia del Opus
Dei (1933-1939), Rialp, Madrid 2016,
242.

[8] São Josemaria, Caminho, 267.



[9] São Josemaria, Carta 9-I-1932, 84
(cfr. A. Vázquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, tomo I, Rialp,
Madrid 1997, 318.

[10] Catecismo de la Igreja Católica,
2153.

[11] Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, 43.

[12] São João Paulo II, Enc. Veritatis
splendor (6-VIII-1993), 26.

[13] São Josemaria, Carta 24-III-1930,
1 (citado parcialmente en A. Vázquez
de Prada, O Fundador do Opus Dei,
tomo I, Quadrante, São Paulo, 2004,
275 e P. Berglar, Opus Dei. Vida y
obra del Fundador Josemaría Escrivá
de Balaguer, Rialp, 2ª ed., Madri
1987, 96).

[14] São Josemaria,Instrução, 8-
XII-1941, 35.



[15] São Josemaria, Enquanto nos
falava pelo caminho, 351 (AGP,
biblioteca, P18).

[16] Francisco, Carta apostólica 
Misericordia et misera (20-XI-2016),
18.

[17] “Trabajo, santificación del”, em 
Diccionario de San Josemaría, Monte
Carmelo - Instituto Histórico San
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos 2013, 1206.

[18] Ibidem, 1207.

[19] São João Paulo II, Constituição
Apostólica Fidei Depositum pela que
se promulgou o Catecismo da Igreja
Católica- 11-XII-1992

[20] Cfr. oração coleta da Missa de
São Josemaria.

[21]Catecismo da Igreja Católica,
2069.



[22] Catecismo da Igreja Católica,
2338

[23] São Josemaria, É Cristo que
passa, 163

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/onde-deus-
quer-criar-a-unidade-de-vida-ii/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/onde-deus-quer-criar-a-unidade-de-vida-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/onde-deus-quer-criar-a-unidade-de-vida-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/onde-deus-quer-criar-a-unidade-de-vida-ii/

	Onde Deus quer: criar a unidade de vida (2)

