
opusdei.org

Olhar os outros

Bento XVI propõe "um
programa de vida" para a
Quaresma deste ano, detendo-
se en três aspetos: a atenção au
outro, a reciprocidade e a
santidade pessoal.

16/02/2012

Mensagem para a Quaresma de
2012

Queridos irmãos e irmãs,

A Quaresma oferece-nos a
oportunidade de reflectir mais uma
vez sobre o cerne da vida cristã: o



amor. Com efeito este é um tempo
propício para renovarmos, com a
ajuda da Palavra de Deus e dos
Sacramentos, o nosso caminho
pessoal e comunitário de fé. Trata-se
de um percurso marcado pela oração
e a partilha, pelo silêncio e o jejum,
com a esperança de viver a alegria
pascal.

Desejo, este ano, propor alguns
pensamentos inspirados num breve
texto bíblico tirado da Carta aos
Hebreus: «Prestemos atenção uns aos
outros, para nos estimularmos ao
amor e às boas obras» (10, 24). Esta
frase aparece inserida numa
passagem onde o escritor sagrado
exorta a ter confiança em Jesus
Cristo como Sumo Sacerdote, que nos
obteve o perdão e o acesso a Deus. O
fruto do acolhimento de Cristo é uma
vida edificada segundo as três
virtudes teologais: trata-se de nos
aproximarmos do Senhor «com um
coração sincero, com a plena



segurança da fé» (v. 22), de
conservarmos firmemente «a
profissão da nossa esperança» (v. 23),
numa solicitude constante por
praticar, juntamente com os irmãos,
«o amor e as boas obras» (v. 24). Na
passagem em questão afirma-se
também que é importante, para
apoiar esta conduta evangélica,
participar nos encontros litúrgicos e
na oração da comunidade, com os
olhos fixos na meta escatológica: a
plena comunhão em Deus (v. 25).
Detenho-me no versículo 24, que, em
poucas palavras, oferece um
ensinamento precioso e sempre
actual sobre três aspectos da vida
cristã: prestar atenção ao outro, a
reciprocidade e a santidade pessoal.

1. Prestemos atenção

O primeiro elemento é o convite a
«prestar atenção»: o verbo grego
usado é katanoein, que significa
observar bem, estar atento, olhar



conscienciosamente, dar-se conta de
uma realidade. Encontramo-lo no
Evangelho, quando Jesus convida os
discípulos a «observar» as aves do
céu, que não se preocupam com o
alimento e todavia são objecto de
solícita e cuidadosa Providência
divina (cf. Lc 12, 24), e a «dar-se
conta» da trave que têm na própria
vista antes de reparar no argueiro
que está na vista do irmão (cf. Lc 6,
41). Encontramos o referido verbo
também noutro trecho da mesma
Carta aos Hebreus, quando convida a
«considerar Jesus» (3, 1) como o
Apóstolo e o Sumo Sacerdote da
nossa fé. Por conseguinte o verbo,
que aparece na abertura da nossa
exortação, convida a fixar o olhar no
outro, a começar por Jesus, e a estar
atentos uns aos outros, a não se
mostrar alheio e indiferente ao
destino dos irmãos. Mas, com
frequência, prevalece a atitude
contrária: a indiferença, o
desinteresse, que nascem do



egoísmo, mascarado por uma
aparência de respeito pela «esfera
privada». Também hoje ressoa, com
vigor, a voz do Senhor que chama
cada um de nós a cuidar do outro.
Também hoje Deus nos pede para
sermos o «guarda» dos nossos irmãos
(cf. Gn 4, 9), para estabelecermos
relações caracterizadas por recíproca
solicitude, pela atenção ao bem do
outro e a todo o seu bem. O grande
mandamento do amor ao próximo
exige e incita a consciência a sentir-
se responsável por quem, como eu, é
criatura e filho de Deus: o facto de
sermos irmãos em humanidade e, em
muitos casos, também na fé deve
levar-nos a ver no outro um
verdadeiro alter ego, infinitamente
amado pelo Senhor. Se cultivarmos
este olhar de fraternidade, brotarão
naturalmente do nosso coração a
solidariedade, a justiça, bem como a
misericórdia e a compaixão. O Servo
de Deus Paulo VI afirmava que o
mundo actual sofre sobretudo de



falta de fraternidade: «O mundo está
doente. O seu mal reside mais na
crise de fraternidade entre os
homens e entre os povos, do que na
esterilização ou no monopólio, que
alguns fazem, dos recursos do
universo» (Carta enc. Populorum
progressio, 66).

A atenção ao outro inclui que se
deseje, para ele ou para ela, o bem
sob todos os seus aspectos: físico,
moral e espiritual. Parece que a
cultura contemporânea perdeu o
sentido do bem e do mal, sendo
necessário reafirmar com vigor que
o bem existe e vence, porque Deus é
«bom e faz o bem» (Sal 119/118, 68).
O bem é aquilo que suscita, protege e
promove a vida, a fraternidade e a
comunhão. Assim a responsabilidade
pelo próximo significa querer e
favorecer o bem do outro, desejando
que também ele se abra à lógica do
bem; interessar-se pelo irmão quer
dizer abrir os olhos às suas

https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum_po.html


necessidades. A Sagrada Escritura
adverte contra o perigo de ter o
coração endurecido por uma espécie
de «anestesia espiritual», que nos
torna cegos aos sofrimentos alheios.
O evangelista Lucas narra duas
parábolas de Jesus, nas quais são
indicados dois exemplos desta
situação que se pode criar no coração
do homem. Na parábola do bom
Samaritano, o sacerdote e o levita,
com indiferença, «passam ao largo»
do homem assaltado e espancado
pelos salteadores (cf. Lc 10, 30-32), e,
na do rico avarento, um homem
saciado de bens não se dá conta da
condição do pobre Lázaro que morre
de fome à sua porta (cf. Lc 16, 19).
Em ambos os casos, deparamo-nos
com o contrário de «prestar
atenção», de olhar com amor e
compaixão. O que é que impede este
olhar feito de humanidade e de
carinho pelo irmão? Com frequência,
é a riqueza material e a saciedade,
mas pode ser também o antepor a



tudo os nossos interesses e
preocupações próprias. Sempre
devemos ser capazes de «ter
misericórdia» por quem sofre; o
nosso coração nunca deve estar tão
absorvido pelas nossas coisas e
problemas que fique surdo ao brado
do pobre. Diversamente, a
humildade de coração e a
experiência pessoal do sofrimento
podem, precisamente, revelar-se
fonte de um despertar interior para a
compaixão e a empatia: «O justo
conhece a causa dos pobres, porém o
ímpio não o compreende» (Prov 29,
7). Deste modo entende-se a bem-
aventurança «dos que choram» (Mt 5,
4), isto é, de quantos são capazes de
sair de si mesmos porque se
comoveram com o sofrimento alheio.
O encontro com o outro e a abertura
do coração às suas necessidades são
ocasião de salvação e de bem-
aventurança.



O facto de «prestar atenção» ao
irmão inclui, igualmente, a solicitude
pelo seu bem espiritual. E aqui
desejo recordar um aspecto da vida
cristã que me parece esquecido: a
correcção fraterna, tendo em vista a
salvação eterna. De forma geral, hoje
é-se muito sensível ao tema do
cuidado e do amor que visa o bem
físico e material dos outros, mas
quase não se fala da
responsabilidade espiritual pelos
irmãos. Na Igreja dos primeiros
tempos não era assim, como não o é
nas comunidades verdadeiramente
maduras na fé, nas quais se tem a
peito não só a saúde corporal do
irmão, mas também a da sua alma
tendo em vista o seu destino
derradeiro. Lemos na Sagrada
Escritura: «Repreende o sábio e ele te
amará. Dá conselhos ao sábio e ele
tornar-se-á ainda mais sábio, ensina
o justo e ele aumentará o seu
saber» (Prov 9, 8-9). O próprio Cristo
manda repreender o irmão que



cometeu um pecado (cf. Mt 18, 15). O
verbo usado para exprimir a
correcção fraterna – elenchein – é o
mesmo que indica a missão
profética, própria dos cristãos, de
denunciar uma geração que se faz
condescendente com o mal (cf. Ef 5,
11). A tradição da Igreja enumera
entre as obras espirituais de
misericórdia a de «corrigir os que
erram». É importante recuperar esta
dimensão do amor cristão. Não
devemos ficar calados diante do mal.
Penso aqui na atitude daqueles
cristãos que preferem, por respeito
humano ou mera comodidade,
adequar-se à mentalidade comum
em vez de alertar os próprios irmãos
contra modos de pensar e agir que
contradizem a verdade e não seguem
o caminho do bem. Entretanto a
advertência cristã nunca há-de ser
animada por espírito de condenação
ou censura; é sempre movida pelo
amor e a misericórdia e brota duma
verdadeira solicitude pelo bem do



irmão. Diz o apóstolo Paulo: «Se
porventura um homem for
surpreendido nalguma falta, vós, que
sois espirituais, corrigi essa pessoa
com espírito de mansidão, e tu olha
para ti próprio, não estejas também
tu a ser tentado» (Gl 6, 1). Neste
nosso mundo impregnado de
individualismo, é necessário
redescobrir a importância da
correcção fraterna, para
caminharmos juntos para a
santidade. É que «sete vezes cai o
justo» (Prov 24, 16) – diz a Escritura
–, e todos nós somos frágeis e
imperfeitos (cf. 1 Jo 1, 8). Por isso, é
um grande serviço ajudar, e deixar-
se ajudar, a ler com verdade dentro
de si mesmo, para melhorar a
própria vida e seguir mais
rectamente o caminho do Senhor. Há
sempre necessidade de um olhar que
ama e corrige, que conhece e
reconhece, que discerne e perdoa (cf.
Lc 22, 61), como fez, e faz, Deus com
cada um de nós.



2. «Uns aos outros»: o dom da
reciprocidade.

O facto de sermos o «guarda» dos
outros contrasta com uma
mentalidade que, reduzindo a vida
unicamente à dimensão terrena,
deixa de a considerar na sua
perspectiva escatológica e aceita
qualquer opção moral em nome da
liberdade individual. Uma sociedade
como a actual pode tornar-se surda
quer aos sofrimentos físicos, quer às
exigências espirituais e morais da
vida. Não deve ser assim na
comunidade cristã! O apóstolo Paulo
convida a procurar o que «leva à paz
e à edificação mútua» (Rm 14, 19),
favorecendo o «próximo no bem, em
ordem à construção da
comunidade» (Rm 15, 2), sem buscar
«o próprio interesse, mas o do maior
número, a fim de que eles sejam
salvos» (1 Cor 10, 33). Esta recíproca
correcção e exortação, em espírito de



humildade e de amor, deve fazer
parte da vida da comunidade cristã.

Os discípulos do Senhor, unidos a
Cristo através da Eucaristia, vivem
numa comunhão que os liga uns aos
outros como membros de um só
corpo. Isto significa que o outro me
pertence: a sua vida, a sua salvação
têm a ver com a minha vida e a
minha salvação. Tocamos aqui um
elemento muito profundo da
comunhão: a nossa existência está
ligada com a dos outros, quer no bem
quer no mal; tanto o pecado como as
obras de amor possuem também
uma dimensão social. Na Igreja,
corpo místico de Cristo, verifica-se
esta reciprocidade: a comunidade
não cessa de fazer penitência e
implorar perdão para os pecados dos
seus filhos, mas alegra-se contínua e
jubilosamente também com os
testemunhos de virtude e de amor
que nela se manifestam. Que «os
membros tenham a mesma solicitude



uns para com os outros» (1 Cor 12,
25) – afirma São Paulo –, porque
somos um e o mesmo corpo. O amor
pelos irmãos, do qual é expressão a
esmola – típica prática quaresmal,
juntamente com a oração e o jejum –
radica-se nesta pertença comum.
Também com a preocupação
concreta pelos mais pobres, pode
cada cristão expressar a sua
participação no único corpo que é a
Igreja. E é também atenção aos
outros na reciprocidade saber
reconhecer o bem que o Senhor faz
neles e agradecer com eles pelos
prodígios da graça que Deus, bom e
omnipotente, continua a realizar nos
seus filhos. Quando um cristão
vislumbra no outro a acção do
Espírito Santo, não pode deixar de se
alegrar e dar glória ao Pai celeste (cf.
Mt 5, 16).

3. «Para nos estimularmos ao
amor e às boas obras»: caminhar
juntos na santidade.



Esta afirmação da Carta aos Hebreus
(10, 24) impele-nos a considerar a
vocação universal à santidade como
o caminho constante na vida
espiritual, a aspirar aos carismas
mais elevados e a um amor cada vez
mais alto e fecundo (cf. 1 Cor 12, 31 –
13, 13). A atenção recíproca tem
como finalidade estimular-se,
mutuamente, a um amor efectivo
sempre maior, «como a luz da
aurora, que cresce até ao romper do
dia» (Prov 4, 18), à espera de viver o
dia sem ocaso em Deus. O tempo, que
nos é concedido na nossa vida, é
precioso para descobrir e realizar as
boas obras, no amor de Deus. Assim
a própria Igreja cresce e se
desenvolve para chegar à plena
maturidade de Cristo (cf. Ef 4, 13). É
nesta perspectiva dinâmica de
crescimento que se situa a nossa
exortação a estimular-nos
reciprocamente para chegar à
plenitude do amor e das boas obras.



Infelizmente, está sempre presente a
tentação da tibieza, de sufocar o
Espírito, da recusa de «pôr a render
os talentos» que nos foram dados
para bem nosso e dos outros (cf. Mt
25, 24-28). Todos recebemos riquezas
espirituais ou materiais úteis para a
realização do plano divino, para o
bem da Igreja e para a nossa
salvação pessoal (cf. Lc 12, 21; 1 Tm 6,
18). Os mestres espirituais lembram
que, na vida de fé, quem não avança,
recua. Queridos irmãos e irmãs,
acolhamos o convite, sempre actual,
para tendermos à «medida alta da
vida cristã» (João Paulo II, Carta ap.
Novo millennio ineunte, 31). A Igreja,
na sua sabedoria, ao reconhecer e
proclamar a bem-aventurança e a
santidade de alguns cristãos
exemplares, tem como finalidade
também suscitar o desejo de imitar
as suas virtudes. São Paulo exorta:
«Adiantai-vos uns aos outros na
mútua estima» (Rm 12, 10).

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_po.html


Que todos, à vista de um mundo que
exige dos cristãos um renovado
testemunho de amor e fidelidade ao
Senhor, sintam a urgência de
esforçar-se por adiantar no amor, no
serviço e nas obras boas (cf. Heb 6,
10). Este apelo ressoa
particularmente forte neste tempo
santo de preparação para a Páscoa.
Com votos de uma Quaresma santa e
fecunda, confio-vos à intercessão da
Bem-aventurada Virgem Maria e, de
coração, concedo a todos a Bênção
Apostólica.

Vaticano, 3 de Novembro de 2011

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/olhar-os-
outros/ (19/02/2026)

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/lent/documents/hf_ben-xvi_mes_20111103_lent-2012_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/lent/documents/hf_ben-xvi_mes_20111103_lent-2012_po.html
https://opusdei.org/pt-br/article/olhar-os-outros/
https://opusdei.org/pt-br/article/olhar-os-outros/
https://opusdei.org/pt-br/article/olhar-os-outros/

	Olhar os outros

