opusdei.org

Olhar os outros

Bento XVI propo6e "um
programa de vida" para a
Quaresma deste ano, detendo-
se en trés aspetos: a atencdo au
outro, a reciprocidade e a
santidade pessoal.

16/02/2012

Mensagem para a Quaresma de
2012

Queridos irmaos e irmas,

A Quaresma oferece-nos a
oportunidade de reflectir mais uma
vez sobre o cerne da vida crista: o



amor. Com efeito este é um tempo
propicio para renovarmos, com a
ajuda da Palavra de Deus e dos
Sacramentos, o0 nosso caminho
pessoal e comunitario de fé. Trata-se
de um percurso marcado pela oracao
e a partilha, pelo siléncio e o jejum,
com a esperanca de viver a alegria
pascal.

Desejo, este ano, propor alguns
pensamentos inspirados num breve
texto biblico tirado da Carta aos
Hebreus: «Prestemos atencdo uns aos
outros, para nos estimularmos ao
amor e as boas obras» (10, 24). Esta
frase aparece inserida numa
passagem onde o escritor sagrado
exorta a ter confianga em Jesus
Cristo como Sumo Sacerdote, que nos
obteve o perdéo e o acesso a Deus. O
fruto do acolhimento de Cristo é uma
vida edificada segundo as trés
virtudes teologais: trata-se de nos
aproximarmos do Senhor «com um
coracao sincero, com a plena



seguranca da fé» (v. 22), de
conservarmos firmemente «a
profissdo da nossa esperang¢a» (v. 23),
numa solicitude constante por
praticar, juntamente com os irmaos,
«0 amor e as boas obras» (v. 24). Na
passagem em questdo afirma-se
também que é importante, para
apoiar esta conduta evangélica,
participar nos encontros liturgicos e
na oragdo da comunidade, com 0s
olhos fixos na meta escatoldgica: a
plena comunhdo em Deus (v. 25).
Detenho-me no versiculo 24, que, em
poucas palavras, oferece um
ensinamento precioso e sempre
actual sobre trés aspectos da vida
crista: prestar atencdo ao outro, a
reciprocidade e a santidade pessoal.

1. Prestemos atencao

O primeiro elemento é o convite a
«prestar atengdo»: o verbo grego
usado € katanoein, que significa
observar bem, estar atento, olhar



conscienciosamente, dar-se conta de
uma realidade. Encontramo-lo no
Evangelho, quando Jesus convida os
discipulos a «observar» as aves do
céu, que ndo se preocupam com o
alimento e todavia sdo objecto de
solicita e cuidadosa Providéncia
divina (cf. Lc 12, 24), e a «dar-se
conta» da trave que tém na propria
vista antes de reparar no argueiro
que estad na vista do irmao (cf. Lc 6,
41). Encontramos o referido verbo
também noutro trecho da mesma
Carta aos Hebreus, quando convida a
«considerar Jesus» (3, 1) como o
Apostolo e o Sumo Sacerdote da
nossa fé. Por conseguinte o verbo,
que aparece na abertura da nossa
exortacdo, convida a fixar o olhar no
outro, a comecar por Jesus, e a estar
atentos uns aos outros, a nao se
mostrar alheio e indiferente ao
destino dos irmdos. Mas, com
frequéncia, prevalece a atitude
contraria: a indiferenca, o
desinteresse, que nascem do



egoismo, mascarado por uma
aparéncia de respeito pela «esfera
privada». Também hoje ressoa, com
vigor, a voz do Senhor que chama
cada um de nos a cuidar do outro.
Também hoje Deus nos pede para
sermos o «guarda» dos nossos irmaos
(cf. Gn 4, 9), para estabelecermos
relacOes caracterizadas por reciproca
solicitude, pela aten¢do ao bem do
outro e a todo o seu bem. O grande
mandamento do amor ao proximo
exige e incita a consciéncia a sentir-
se responsavel por quem, como eu, é
criatura e filho de Deus: o facto de
sermos irmaos em humanidade e, em
muitos casos, também na fé deve
levar-nos a ver no outro um
verdadeiro alter ego, infinitamente
amado pelo Senhor. Se cultivarmos
este olhar de fraternidade, brotarao
naturalmente do nosso coracdo a
solidariedade, a justica, bem como a
misericordia e a compaixdo. O Servo
de Deus Paulo VI afirmava que o
mundo actual sofre sobretudo de



falta de fraternidade: «O mundo esta
doente. O seu mal reside mais na
crise de fraternidade entre os
homens e entre os povos, do que na
esterilizacdo ou no monopolio, que
alguns fazem, dos recursos do
universo» (Carta enc. Populorum
progressio, 66).

A atencdo ao outro inclui que se
deseje, para ele ou para ela, o bem
sob todos os seus aspectos: fisico,
moral e espiritual. Parece que a
cultura contemporanea perdeu o
sentido do bem e do mal, sendo
necessario reafirmar com vigor que
0 bem existe e vence, porque Deus é
«bom e faz o bem» (Sal 119/118, 68).
O bem é aquilo que suscita, protege e
promove a vida, a fraternidade e a
comunhdo. Assim a responsabilidade
pelo proximo significa querer e
favorecer o bem do outro, desejando
que também ele se abra a légica do
bem; interessar-se pelo irméo quer
dizer abrir os olhos as suas


https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum_po.html

necessidades. A Sagrada Escritura
adverte contra o perigo de ter o
coracao endurecido por uma espécie
de «anestesia espiritual», que nos
torna cegos aos sofrimentos alheios.
O evangelista Lucas narra duas
parabolas de Jesus, nas quais sao
indicados dois exemplos desta
situacdo que se pode criar no coragao
do homem. Na parabola do bom
Samaritano, o sacerdote e o levita,
com indiferenca, «passam ao largo»
do homem assaltado e espancado
pelos salteadores (cf. Lc 10, 30-32), e,
na do rico avarento, um homem
saciado de bens ndo se da conta da
condicdo do pobre Lazaro que morre
de fome a sua porta (cf. Lc 16, 19).
Em ambos os casos, deparamo-nos
com o contrario de «prestar
atencdo», de olhar com amor e
compaixdo. O que é que impede este
olhar feito de humanidade e de
carinho pelo irmdo? Com frequéncia,
€ a riqueza material e a saciedade,
mas pode ser também o antepor a



tudo 0s nossos interesses e
preocupacdes proprias. Sempre
devemos ser capazes de «ter
misericérdia» por quem sofre; o
nosso coracdao nunca deve estar tao
absorvido pelas nossas coisas e
problemas que fique surdo ao brado
do pobre. Diversamente, a
humildade de coracdo e a
experiéncia pessoal do sofrimento
podem, precisamente, revelar-se
fonte de um despertar interior para a
compaixdo e a empatia: «O justo
conhece a causa dos pobres, porém o
impio ndo o compreende» (Prov 29,
7). Deste modo entende-se a bem-
aventuranca «dos que choram» (Mt 5,
4), isto é, de quantos sdo capazes de
sair de si mesmos porque se
comoveram com o sofrimento alheio.
O encontro com o outro e a abertura
do coracdo as suas necessidades sao
ocasido de salvacao e de bem-
aventuranca.



O facto de «prestar atencao» ao
irmdo inclui, igualmente, a solicitude
pelo seu bem espiritual. E aqui
desejo recordar um aspecto da vida
crista que me parece esquecido: a
correccdo fraterna, tendo em vista a
salvacdo eterna. De forma geral, hoje
é-se muito sensivel ao tema do
cuidado e do amor que visa o0 bem
fisico e material dos outros, mas
quase ndo se fala da
responsabilidade espiritual pelos
irmdos. Na Igreja dos primeiros
tempos ndo era assim, como ndo o é
nas comunidades verdadeiramente
maduras na fé, nas quais se tem a
peito nao so a saude corporal do
irmdo, mas também a da sua alma
tendo em vista o seu destino
derradeiro. Lemos na Sagrada
Escritura: «Repreende o sabio e ele te
amara. Da conselhos ao sabio e ele
tornar-se-a ainda mais sabio, ensina
0 justo e ele aumentara o seu

saber» (Prov 9, 8-9). O proprio Cristo
manda repreender o irmdo que



cometeu um pecado (cf. Mt 18, 15). O
verbo usado para exprimir a
correccdo fraterna — elenchein - é o
mesmo que indica a missdo
profética, propria dos cristdos, de
denunciar uma geracgao que se faz
condescendente com o mal (cf. Ef 5,
11). A tradicdo da Igreja enumera
entre as obras espirituais de
misericérdia a de «corrigir os que
erram». E importante recuperar esta
dimensdo do amor cristdo. Nao
devemos ficar calados diante do mal.
Penso aqui na atitude daqueles
cristdos que preferem, por respeito
humano ou mera comodidade,
adequar-se a mentalidade comum
em vez de alertar os proprios irmaos
contra modos de pensar e agir que
contradizem a verdade e ndo seguem
o caminho do bem. Entretanto a
adverténcia cristd nunca ha-de ser
animada por espirito de condenacao
ou censura; € sempre movida pelo
amor e a misericordia e brota duma
verdadeira solicitude pelo bem do



irmdo. Diz o apostolo Paulo: «Se
porventura um homem for
surpreendido nalguma falta, vos, que
Sois espirituais, corrigi essa pessoa
com espirito de mansidao, e tu olha
para ti proprio, néo estejas também
tu a ser tentado» (Gl 6, 1). Neste
nosso mundo impregnado de
individualismo, é necessario
redescobrir a importancia da
correccdo fraterna, para
caminharmos juntos para a
santidade. E que «sete vezes cai 0
justo» (Prov 24, 16) — diz a Escritura
—, e todos nos somos frageis e
imperfeitos (cf. 1 Jo 1, 8). Por isso, é
um grande servico ajudar, e deixar-
se ajudar, a ler com verdade dentro
de si mesmo, para melhorar a
propria vida e seguir mais
rectamente o caminho do Senhor. Ha
sempre necessidade de um olhar que
ama e corrige, que conhece e
reconhece, que discerne e perdoa (cf.
Lc 22, 61), como fez, e faz, Deus com
cada um de nos.



2. «Uns aos outros»: o dom da
reciprocidade.

O facto de sermos o «guarda» dos
outros contrasta com uma
mentalidade que, reduzindo a vida
unicamente a dimensao terrena,
deixa de a considerar na sua
perspectiva escatoldgica e aceita
qualquer op¢do moral em nome da
liberdade individual. Uma sociedade
como a actual pode tornar-se surda
quer aos sofrimentos fisicos, quer as
exigéncias espirituais e morais da
vida. Nao deve ser assim na
comunidade crista! O apostolo Paulo
convida a procurar o que «leva a paz
e a edificacdo mutua» (Rm 14, 19),
favorecendo o «proximo no bem, em
ordem a construcdo da
comunidade» (Rm 15, 2), sem buscar
«0 proprio interesse, mas o do maior
numero, a fim de que eles sejam
salvos» (1 Cor 10, 33). Esta reciproca
correccdo e exortacdo, em espirito de



humildade e de amor, deve fazer
parte da vida da comunidade crista.

Os discipulos do Senhor, unidos a
Cristo através da Eucaristia, vivem
numa comunhao que os liga uns aos
outros como membros de um so
corpo. Isto significa que o outro me
pertence: a sua vida, a sua salvacao
tém a ver com a minha vida e a
minha salvacdo. Tocamos aqui um
elemento muito profundo da
comunhdo: a nossa existéncia esta
ligada com a dos outros, quer no bem
quer no mal; tanto o pecado como as
obras de amor possuem também
uma dimensao social. Na Igreja,
corpo mistico de Cristo, verifica-se
esta reciprocidade: a comunidade
ndo cessa de fazer peniténcia e
implorar perdéo para os pecados dos
seus filhos, mas alegra-se continua e
jubilosamente também com os
testemunhos de virtude e de amor
que nela se manifestam. Que «0s
membros tenham a mesma solicitude



uns para com os outros» (1 Cor 12,
25) — afirma Sao Paulo —, porque
somos um e 0 mesmo corpo. O amor
pelos irmaos, do qual é expressao a
esmola — tipica pratica quaresmal,
juntamente com a oracao e o jejum —
radica-se nesta pertenca comum.
Também com a preocupacado
concreta pelos mais pobres, pode
cada cristo expressar a sua
participacdo no unico corpo que € a
Igreja. E é também atencdo aos
outros na reciprocidade saber
reconhecer o bem que o Senhor faz
neles e agradecer com eles pelos
prodigios da graca que Deus, bom e
omnipotente, continua a realizar nos
seus filhos. Quando um cristdo
vislumbra no outro a ac¢do do
Espirito Santo, ndo pode deixar de se
alegrar e dar gldria ao Pai celeste (cf.
Mt 5, 16).

3. «Para nos estimularmos ao
amor e as boas obras»: caminhar
juntos na santidade.



Esta afirmacdo da Carta aos Hebreus
(10, 24) impele-nos a considerar a
vocacdo universal a santidade como
o caminho constante na vida
espiritual, a aspirar aos carismas
mais elevados e a um amor cada vez
mais alto e fecundo (cf. 1 Cor 12, 31 -
13, 13). A atencdo reciproca tem
como finalidade estimular-se,
mutuamente, a um amor efectivo
sempre maior, «como a luz da
aurora, que cresce até ao romper do
dia» (Prov 4, 18), a espera de viver o
dia sem ocaso em Deus. O tempo, que
nos é concedido na nossa vida, é
precioso para descobrir e realizar as
boas obras, no amor de Deus. Assim
a propria Igreja cresce e se
desenvolve para chegar a plena
maturidade de Cristo (cf. Ef4, 13). E
nesta perspectiva dindmica de
crescimento que se situa a nossa
exortacdo a estimular-nos
reciprocamente para chegar a
plenitude do amor e das boas obras.



Infelizmente, esta sempre presente a
tentacdo da tibieza, de sufocar o
Espirito, da recusa de «pOr a render
os talentos» que nos foram dados
para bem nosso e dos outros (cf. Mt
25, 24-28). Todos recebemos riquezas
espirituais ou materiais uteis para a
realizacdo do plano divino, para o
bem da Igreja e para a nossa
salvacdo pessoal (cf. Lc 12, 21; 1 Tm 6,
18). Os mestres espirituais lembram
que, na vida de fé, quem ndo avanca,
recua. Queridos irmaos e irmas,
acolhamos o convite, sempre actual,
para tendermos a «medida alta da
vida cristd» (Jodo Paulo II, Carta ap.
Novo millennio ineunte, 31). A Igreja,
na sua sabedoria, ao reconhecer e
proclamar a bem-aventuranca e a
santidade de alguns cristdos
exemplares, tem como finalidade
também suscitar o desejo de imitar
as suas virtudes. Sao Paulo exorta:
«Adiantai-vos uns aos outros na
mutua estima» (Rm 12, 10).


https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_letters/documents/hf_jp-ii_apl_20010106_novo-millennio-ineunte_po.html

Que todos, a vista de um mundo que
exige dos cristdos um renovado
testemunho de amor e fidelidade ao
Senhor, sintam a urgéncia de
esforcar-se por adiantar no amor, no
servico e nas obras boas (cf. Heb 6,
10). Este apelo ressoa
particularmente forte neste tempo
santo de preparacdo para a Pascoa.
Com votos de uma Quaresma santa e
fecunda, confio-vos a intercessao da
Bem-aventurada Virgem Maria e, de
coracao, concedo a todos a Béngao
Apostolica.

Vaticano, 3 de Novembro de 2011

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/olhar-os-
outros/ (19/02/2026)


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/lent/documents/hf_ben-xvi_mes_20111103_lent-2012_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/lent/documents/hf_ben-xvi_mes_20111103_lent-2012_po.html
https://opusdei.org/pt-br/article/olhar-os-outros/
https://opusdei.org/pt-br/article/olhar-os-outros/
https://opusdei.org/pt-br/article/olhar-os-outros/

	Olhar os outros

