
opusdei.org

O trabalho, condição
natural do ser
humano

A partir do desenvolvimento
histórico do trabalho, é feita
uma reflexão sobre sua
dignidade e relevância na vida
humana. Com base nos
ensinamentos de São Josemaria,
o trabalho é proposto como um
lugar de encontro com Deus e
um meio de santificação.

22/09/2025



Se analisarmos a trajetória histórica
da humanidade, é surpreendente ver
como o trabalho evoluiu ao longo dos
séculos. Há apenas 12.000 anos,
nossos ancestrais – até então
dedicados à caça e à colheita –
começaram a cultivar a terra. A
pecuária foi se aperfeiçoando
progressivamente, tornando-se cada
vez mais produtiva. O
desenvolvimento de ferramentas
mecânicas, inicialmente
rudimentares e depois cada vez mais
complexas, transformou o
artesanato, a agricultura, a
construção e a produção têxtil. A
energia, que no início dependia dos
elementos naturais e da força dos
animais ou dos próprios seres
humanos, foi substituída a partir da
segunda metade do século XVIII
pelas máquinas a vapor e, mais
tarde, pelos motores de combustão
interna e pelos sistemas de
propulsão. O avanço da ciência
permitiu a descoberta e o uso da



eletricidade, a transmissão de ondas
eletromagnéticas e o controle da
energia nuclear. Ao longo do século
XX, a tecnologia foi incorporada de
forma generalizada ao mundo do
trabalho. Nas últimas décadas, os
microprocessadores facilitaram o
processamento de informações e o
controle das máquinas.
Transformou-se a forma de
construir, de se deslocar, de se
comunicar, de ensinar e aprender.

Nossa maneira de trabalhar mudou.
E continuará mudando. Existe algo
estável em meio a esse
desenvolvimento constante? O que
define, em termos antropológicos, o
trabalho humano,
independentemente de todas essas
mudanças? Ao contrário de outros
seres vivos, o ser humano não
trabalha apenas para satisfazer suas
necessidades básicas (como
sobrevivência, alimentação ou
reprodução), mas também é capaz de



planejar o futuro, transformar o
ambiente de acordo com suas
necessidades vitais, criar obras de
arte e transmitir conhecimentos às
gerações seguintes, tornando
possível o progresso. O trabalho, de
fato, é o que nos mantém vivos.

No entanto, no mundo antigo – tanto
na cultura greco-romana quanto em
outras tradições extrabíblicas – o
trabalho não gozava de uma
dignidade particular. Era associado,
antes, a uma dimensão servil,
própria de uma condição humana
fatigante e subordinada. A
verdadeira plenitude da vida situava-
se no ócio, entendido como a
possibilidade de se dedicar aos
prazeres intelectuais, como a
filosofia, ou a diversas formas de
distração e hedonismo. Talvez por
essa concepção de fundo, algumas
correntes do ascetismo cristão
acabariam considerando o trabalho,
nos séculos posteriores, como um



simples meio de se manter ocupado,
quase um remédio contra os perigos
da ociosidade e da fantasia.

A filosofia moderna e
contemporânea considerou com
frequência a relação entre o ser
humano e a técnica, oscilando muitas
vezes entre dois extremos: por um
lado, o otimismo que confia que a
história nos levará a conquistas cada
vez maiores, inclusive até o ponto de
superar o trabalho graças à
substituição completa do ser humano
pela máquina; e, por outro, um
pessimismo catastrofista, que teme
que um progresso técnico-científico
descontrolado acabe provocando a
destruição da humanidade e do
planeta que a sustenta.

Como é sabido, a teologia e o
Magistério da Igreja vêm refletindo
amplamente sobre o trabalho,
concentrando-se principalmente nas
suas dimensões éticas e morais, o



que deu origem à Doutrina Social da
Igreja. Porém, muito menos
desenvolvida, tem sido a reflexão
sobre o valor espiritual do trabalho.
É pouco frequente encontrar autores
ou documentos que falem do
dinamismo que o trabalho exerce na
vida espiritual cristã: do trabalho
como lugar de diálogo entre Deus e o
homem, como espaço para o anúncio
do Evangelho e para a construção do
Reino de Deus. É por isso que a
pregação de São Josemaria Escrivá
desperta hoje um interesse
particular. De fato, o fundador do
Opus Dei ensinou que o trabalho – e,
por extensão, a vida cotidiana – é um
lugar de encontro com Deus e o
âmbito onde a maioria das pessoas
pode buscar a santidade. O trabalho
gera uma rede de relações humanas
que favorecem o apostolado cristão e
constitui a matéria que deve ser
santificada para tornar mais cristã –
e, portanto, mais humana – a
sociedade em que vivemos. Na



realidade, cabe falar de uma vocação
específica para a santidade em e por
meio do trabalho. A proximidade do
centenário da fundação do Opus Dei
(1928-2028) oferece uma ocasião
propícia para redescobrir a
atualidade desta mensagem e
valorizar a sua contribuição para a
missão da Igreja e para a vida social,
num mundo em que formas de
trabalho sempre novas moldam o
presente e orientam o futuro.

Bênção, não castigo

Quem se aproxima dos ensinamentos
do fundador do Opus Dei costuma se
surpreender com sua insistência em
enfatizar a dignidade do trabalho,
uma dignidade que ele situa já no
contexto da criação, antes do pecado
de Adão: “O trabalho – assim o venho
pregando desde 1928 – não é uma
maldição nem um castigo do pecado.
O Gênesis fala dessa realidade antes
de Adão se ter revoltado contra Deus.



Nos planos do Senhor, o homem teria
que trabalhar sempre, cooperando
assim na imensa tarefa da
Criação”(Amigos de Deus, n. 81).
“Aprendei-o bem: esta obrigação não
surgiu como uma sequela do pecado
original nem se reduz a um achado
dos tempos modernos. Trata-se de
um meio necessário que Deus nos
confia aqui na terra, dilatando os
nossos dias e fazendo-nos participar
do seu poder criador, para que
ganhemos o nosso sustento e
simultaneamente colhamos frutos
para a vida eterna: o homem nasce
para trabalhar, como as aves para
voar” (Amigos de Deus, n. 57).

O trabalho é, portanto, a condição
inicial e a vocação natural de todo
ser humano:

“O trabalho é a vocação inicial do
homem, é uma bênção de Deus, e
enganam-se lamentavelmente os que
o consideram um castigo. O Senhor, o



melhor dos pais, colocou o primeiro
homem no paraíso, ut operaretur –
para que trabalhasse” (Sulco, n. 482).

Para compreender o sentido e o valor
do trabalho, não se deve partir do
pecado e de suas consequências, mas
da imagem de Deus impressa em
todo ser humano. A nova fundação
que São Josemaria se sente chamado
a promover na Igreja tem
precisamente como missão
revalorizar a dignidade originária do
trabalho:

“Certamente, minhas filhas e meus
filhos, ao vir para o Opus Dei e agir
assim, não fizemos mais do que
recordar que Deus quis que
amássemos o trabalho. Quando a
Escritura narra a criação do primeiro
homem, conta-nos que Javé tomou o
homem e o colocou no jardim do
Éden, ut operaretur,para que
trabalhasse (Gen 2,15). Após o
pecado, permanece a mesma



realidade do trabalho, unida – por
causa desse pecado – à dor, à fadiga:
comerás o pão com o suor do teu
rosto (Gen 3,19), lê-se no Gênesis. O
trabalho não é algo acidental, mas
uma lei para a vida do
homem” (Carta 14, n. 3). Na verdade,
trata-se de “lembrar” algo que certas
leituras do Gênesis poderiam ter
ignorado: o trabalho não é um
castigo, mas uma bênção. Nossos
primeiros pais não receberam de
Deus uma simples ordem ou uma
tarefa servil, mas uma autêntica
bênção: “Deus os abençoou:
‘Frutificai – disse Ele – e multiplicai-
vos, enchei a terra e submetei-a.
Dominai sobre os peixes do mar,
sobre as aves do céu e sobre todos os
animais que se arrastam sobre a
terra” (Gen 1,28). Nada está mais
distante do espírito bíblico do que
considerar o trabalho como uma
maldição. Após o pecado de Adão, o
homem continua sendo o
“cultivador” e o “guardião” da terra,



tal como o Criador quis, embora
agora seu trabalho seja marcado pelo
esforço, pela precariedade e pela
insegurança. Apesar de estar exposto
ao risco do pecado – como mostra o
episódio da torre de Babel (cf. Gen
11,1-9) –, através de um trabalho
cuidadoso e meticuloso, o ser
humano pode adorar a Deus:
constrói altares, fabrica a arca da
aliança, edifica o Templo de
Jerusalém.

Enquanto houver homens sobre a
terra

A originalidade do trabalho como
dimensão existencial que
acompanha a vida de toda pessoa,
bem como a diversidade de formas
em que se manifesta a atividade
humana, levam São Josemaria a
formular duas considerações
fundamentais. A primeira é que a
vocação à santidade no meio do
mundo, com a qual Deus chama cada



pessoa do Opus Dei, deve incluir, de
alguma forma, a vocação profissional
e humana que cada um já exerce ou
se prepara para exercer:

“Convencei-vos de que a vocação
profissional é parte essencial,
inseparável, da nossa condição de
cristãos. O Senhor vos quer santos no
lugar em que vos encontrais, no
ofício que escolhestes, seja qual for o
motivo: todos me parecem bons e
nobres – enquanto não se opuserem
à lei divina – e capazes de ser
elevados ao plano sobrenatural, isto
é, enxertados nessa corrente de
Amor que define a vida de um filho
de Deus” (Amigos de Deus, n. 60). Em
segundo lugar, considerando a
riqueza e a diversidade das formas
que o trabalho humano assume e das
circunstâncias concretas da vida
comum, um apelo à santidade no
trabalho e por meio do trabalho
implica – quase como consequência



natural – um apelo universal à
santidade.

O caminho proposto pela nova
fundação está destinado a perdurar
até o fim dos tempos, porque – como
escreve São Josemaria – sempre
haverá na terra homens e mulheres
que trabalham: “enquanto houver
homens na terra, a Obra existirá”
(Carta 3, n. 92).

Certamente, a universalidade do
chamado à santidade tem como
fundamento teológico o sacramento
do batismo, e não o trabalho. De fato,
é o batismo que configura o fiel com
Jesus Cristo, convidando-o a levar a
plenitude dessa identificação com ele
ao longo de toda a sua vida. Todos os
membros do Povo de Deus –
ministros ordenados e leigos,
religiosos e consagrados, homens e
mulheres, saudáveis e doentes – são
chamados a tender para a perfeição
cristã.



No entanto, o fato de ter visto que
essa santidade podia ser procurada
no exercício do trabalho e na vida
cotidiana (cf. Carta 3, n. 2) permitiu
ao fundador do Opus Dei mostrar
que essa universalidade era, na
prática, acessível a todos. Abriam-se
assim – afirmava ele – os caminhos
divinos da terra (cf. É Cristo que
passa, n. 21; Amigos de Deus, n. 314),
porque todo trabalho e toda
atividade cotidiana podem se tornar
um lugar de encontro com Deus (cf. 
Amigos de Deus, nn. 149, 208).

Eis aqui dois textos particularmente
significativos: “Meus filhos, estejam
todos os cantos. Onde uma pessoa
honrada pode viver, aí
encontraremos ar para respirar. É lá
que devemos estar com a nossa
alegria, com a nossa paz interior,
com o nosso desejo de levar as almas
a Cristo. Em que lugares? Onde estão
os intelectuais? Onde estão os
intelectuais. Onde estão os



trabalhadores manuais? Onde estão
os trabalhadores manuais. E qual é a
melhor dessas tarefas? Direi como
outras vezes: tem mais valor aquele
trabalho que é feito com mais amor
de Deus. Vocês, quando trabalham e
ajudam seu amigo, seu colega, seu
vizinho de forma que ele não
perceba, estão curando-o; vocês são
Cristo que cura, vocês são Cristo que
convive sem repulsa com aqueles
que precisam de saúde, como pode
acontecer qualquer dia conosco”
(Tertúlia no Teatro Coliseo, Buenos
Aires, 23/06/1974).

“Você acha que é pouca loucura dizer
que no meio da rua se pode e se deve
ser santo? Que pode e deve ser santo
o homem que vende sorvetes em um
carrinho, e a empregada que passa o
dia na cozinha, e o diretor de um
banco, e o professor da universidade,
e quem trabalha no campo, e quem
carrega malas nas costas...? Todos



são chamados à santidade!” (Tertúlia
em São Paulo, 30/05/1974).

Os dois textos – especialmente o
segundo – desenvolvem a
universalidade do chamado à
santidade, percorrendo as diferentes
atividades, profissões e ofícios. Se
todo trabalho honesto pode ser
santificado e se tornar um lugar de
encontro com Deus, então o chamado
à santidade é tão universal quanto as
inúmeras facetas do mundo do
trabalho, desempenhadas por
homens e mulheres de todos os
tempos.

A convicção de São Josemaria de que
a nova fundação que se sente
inspirado a promover perdurará no
tempo baseia-se numa certeza
simples, mas profunda: como
trabalhar é a condição natural do ser
humano, a santificação do trabalho
será sempre possível, porque será
sempre possível amar e viver na



presença de Deus no contexto da
vida comum.

O caminho que ele propõe não é uma
adaptação para leigos de outras
formas de testemunho cristão que,
em virtude de uma consagração
específica ou de votos canônicos,
exigem uma entrega total à oração
contemplativa e diferentes formas de
separação do mundo. São Josemaria
sabe que se dirige a pessoas que
estarão imersas em atividades
seculares. Também elas – homens e
mulheres – podem alcançar cumes
de intensa vida de oração e união
com Deus. É o que sugere, por
exemplo, o uso insistente do adjetivo 
contemplativoe da expressão 
contemplativos no meio do mundo
(cfr. Sulco, n. 497; Forja, nn. 738, 740),
com a qual se refere à vida comum
de quem trabalha. A mesma
profundidade de oração a que aspira
um religioso contemplativo, seguindo
um estilo de vida retirado do mundo,



também deve poder ser alcançada
por um operário, uma mãe de
família, uma pesquisadora científica
ou um artista:

Nestes anos, ao suscitar sua Obra, o
Senhor quis que nunca mais se
ignore ou esqueça a verdade de que
todos devem santificar-se e de que
corresponde à maioria dos cristãos
santificar-se no mundo, no trabalho
ordinário. Portanto, enquanto
houver homens na terra, a Obra
existirá. Sempre ocorrerá esse
fenômeno: que haja pessoas de todas
as profissões e ofícios, que buscam a
santidade em seu estado de vida,
nessa profissão ou nesse seu ofício,
sendo almas contemplativas no meio
da rua (Carta 3, n. 92).

O trabalho lugar da missão

Os especialistas em sociologia do
trabalho afirmam que
aproximadamente um terço das
crianças que nascem hoje nos países



desenvolvidos terão, no futuro,
empregos que ainda não existem: são
as ocupações que a dinâmica da vida
social irá configurando nos próximos
anos, antes de elas entrarem no
mercado de trabalho. Apesar dessas
transformações aceleradas que
caracterizam nossa época, estamos
convencidos de que o ensinamento
de São Josemaria sobre a santificação
do trabalho mantém plena vigência,
porque se refere à pessoa que
trabalha, não ao tipo específico de
trabalho que ela realiza.

O perfil espiritual que o fundador do
Opus Dei delineou em sua pregação
para os cristãos imersos nas
realidades do mundo oferece, de
fato, respostas claras a muitas das
incertezas que enfrentamos hoje.

No mundo contemporâneo, o
trabalho é frequentemente percebido
como um obstáculo que impede
dedicar tempo a si mesmo, à família



ou aos próprios interesses. A vida – a 
verdadeira vida – parece começar
apenas quando termina o dia de
trabalho. É emblemática essa visão
de uma oposição entre os dias úteis e
os fins de semana: os dias úteis são
suportados esperando a chegada do
fim de semana; os longos meses de
trabalho são suportados pelo alívio
que as férias proporcionam. Mesmo
aqueles que vivem comprometidos
com sua fé cristã tendem a pensar
que somente ao terminar o trabalho
poderão se dedicar aos outros,
participar de iniciativas apostólicas,
recolher-se em oração ou cultivar
sua vida interior.

Embora essa percepção tenha algo de
realista, tanto porque o trabalho
efetivamente exige tempo e energia
que não podem ser dedicados a
outras atividades, quanto porque a
experiência de muitos trabalhadores
ocorre em condições indignas para a
condição humana, a conclusão



implícita é que a vida espiritual, a
relação com Deus e a atenção ao
próximo florescem apenas fora do
âmbito do trabalho, em espaços
distintos da vida cotidiana. As
próprias cidades parecem reforçar
essa lógica, levando seus habitantes a
buscarem lugares alternativos de
lazer, recolhimento e sentido.

No entanto, em continuidade com o
Evangelho, Jesus pregou tanto nas
cidades quanto no campo, trabalhou
com as mãos e conhecia bem os
contextos do trabalho humano, a
pregação de São Josemaria não
compartilhava dessa visão. Pelo
contrário, promovia decididamente a
unidade de vida e a santificação do
cotidiano: Deus encontra-se no
exercício da própria atividade diária;
o trabalho não só não impede a
oração, como pode tornar-se oração;
ocupa um lugar no altar, junto à
Eucaristia. O compromisso cristão, o
apostolado e o crescimento humano



e espiritual da sociedade realizam-se,
muitas vezes, precisamente através
do trabalho.

Isso não significa que esses objetivos
não possam ser perseguidos também
fora do contexto do trabalho, algo
que todos nós já experimentamos.
Mas nos diz que o trabalho não é um 
obstáculo à vida e à missão dos
cristãos; pelo contrário, para muitos
é um lugar natural onde essa vida e
essa missão se expressam e se
alimentam.

Muitos de nossos contemporâneos
veem no trabalho um espelho onde
projetar sua própria imagem,
transformando o compromisso
profissional em uma forma de
autoafirmação. As conquistas
profissionais tornam-se a carta de
apresentação diante do mundo, como
prova do valor do próprio eu. Por
outro lado, os fracassos não só



entristecem, mas podem chegar a
anular a pessoa.

Quando o trabalho é concebido como
o espaço privilegiado para a
autoafirmação pessoal, facilmente se
converte em algo que se “venera”, até
mesmo aquilo pelo qual estamos
dispostos a “sacrificar” muitas coisas:
o tempo, a saúde, as relações
humanas. Nesse ponto, o trabalho –
de forma consciente ou inconsciente
– se transforma em um ídolo. E esse
ídolo somos nós mesmos.

Mesmo as ferramentas tecnológicas,
se não forem orientadas para o
serviço aos outros e para o bem
comum, podem se tornar ídolos. Não
é por acaso que um documento
recente da Santa Sé, a nota Antiqua et
nova (2025), dedicada à inteligência
artificial, adverte precisamente sobre
esse risco. Somos alertados contra a
tentação de depositar nessas
tecnologias nossas expectativas mais

https://www.pucgoias.edu.br/wp-content/uploads/2024/08/Antiqua_et_Nova_-_Siap_56.pdf
https://www.pucgoias.edu.br/wp-content/uploads/2024/08/Antiqua_et_Nova_-_Siap_56.pdf
https://www.pucgoias.edu.br/wp-content/uploads/2024/08/Antiqua_et_Nova_-_Siap_56.pdf
https://www.pucgoias.edu.br/wp-content/uploads/2024/08/Antiqua_et_Nova_-_Siap_56.pdf


profundas, o desejo de
relacionamentos, de certezas, de
segurança, pois isso equivale a
transformá-las em um ídolo
tecnológico (cf. Antiqua et nova, n.
105).

Uma visão coerente do trabalho,
como a que propõe o Evangelho e
que São Josemaria soube reler e
transmitir em nosso tempo, nos
ajuda a manter clara a verdadeira
ordem dos fins do esforço humano:
dar glória unicamente a Deus, servir
o próximo, promover o bem da
sociedade. Mas isso também implica
aceitar o sacrifício da cruz, confiando
antes de tudo em Deus, e não nas
seguranças humanas.

A insistência com que o fundador do
Opus Dei exortava a trabalhar bem –
com competência, profissionalismo e
evitando a superficialidade ou as
soluções improvisadas – não era
apenas uma condição necessária



para oferecer o trabalho a Deus como
sacrifício agradável, mas também
contém uma força transformadora
capaz de curar muitos dos males do
nosso tempo.

Numa época em que a pressa se
impõe sobre a reflexão, a obsessão
por obter resultados a qualquer
preço compromete o
profissionalismo e o respeito pelos
procedimentos e pelas leis, e onde o
medo e a emotividade muitas vezes
substituem a análise serena e
racional dos fatos, o apelo ao
trabalho bem-feito – mesmo que
exija esforço e tempo – apresenta-se
como um convite providencial. Com
essa visão, o sucesso ou o fracasso
mudam de significado.

A competência, o profissionalismo e
o estudo protegem não só dos erros,
mas também de causar danos aos
outros e do desperdício de recursos.
Educar as pessoas para que



trabalhem bem é, sem dúvida, um
dos maiores serviços que se pode
prestar não só à sociedade, mas
também à Igreja, que não está isenta
do risco do clericalismo quando
faltam competências ou há um
conhecimento insuficiente da
realidade e das dinâmicas do mundo.

Por fim, ter apresentado o trabalho
humano como participação na obra
da criação e da redenção – uma ideia
recorrente nos escritos de São
Josemaria – oferece uma visão
profundamente equilibrada do
progresso. Trata-se de reconhecer na
técnica uma expressão legítima da
criatividade e da dimensão espiritual
do ser humano, criado à imagem e
semelhança de Deus.

Nesta perspectiva, o progresso
técnico-científico e a promoção da
pessoa não devem ser entendidos
como forças opostas. Tecnologia e
ética, ciência e sabedoria podem – e



devem – cooperar harmoniosamente.
A vida cristã não respalda a ideia de
que precisamos de “menos ciência e
mais humanidade”, porque é
precisamente através da ciência e do
conhecimento que a humanidade
também cresce.

A autonomia e a liberdade com que
os homens orientam o progresso –
diria São Josemaria – não são
absolutas, mas filiais: exercidas como
filhos de Deus, conscientes da sua
vocação para servir. No Reino de
Cristo, reinar é servir. Por isso,
quando o trabalho é
verdadeiramente informado pela
caridade e pelo espírito de serviço, o
progresso científico torna-se
verdadeiro progresso humano.

Esta série é coordenada pelo prof.
Giuseppe Tanzella-Nitti, com alguns



professores e professoras da
Pontifícia Universidade da Santa
Cruz, Roma.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-trabalho-
condicao-natural-do-ser-humano/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-trabalho-condicao-natural-do-ser-humano/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-trabalho-condicao-natural-do-ser-humano/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-trabalho-condicao-natural-do-ser-humano/

	O trabalho, condição natural do ser humano

