
opusdei.org

O trabalho como
agente da
transformação social
segundo São
Josemaria

Qual é o verdadeiro significado
do trabalho? Que relação ele
tem com a vida cristã e com a
missão de transformar o
mundo segundo o Evangelho? À
luz do mistério de Jesus Cristo,
especialmente de sua vida
oculta em Nazaré e de sua
exaltação na Cruz, São
Josemaria Escrivá oferece uma
visão profundamente



renovadora do trabalho
humano.

27/01/2026

Introdução

Nas sociedades modernas, o trabalho
adquiriu uma relevância evidente. A
pergunta sobre quem é uma pessoa,
já não é determinada tanto por sua
família (“de que família você é?”)
quanto por seu trabalho (“em que
você trabalha?”). Muitas vezes, o
trabalho é o sinal que determina
quem uma pessoa é em si mesma, em
relação à sua família e,
evidentemente, ao lugar que ocupa
na sociedade. Além disso, do ponto
de vista social, o trabalho é visto
como a força mais determinante
para o dinamismo e a transformação
da sociedade como um todo. De tal
forma que a principal influência que



uma pessoa pode ter na sociedade
em que vive é o seu trabalho.

Esta realidade corresponde à
dinâmica histórica dos últimos
séculos, desde a revolução científica
iniciada no século XVII, com um
progressivo desenvolvimento
tecnológico, uma revolução
industrial e uma estruturação da
sociedade fortemente focada no
trabalho produtivo1. Assim nos
deparamos com afirmações tão
categóricas quanto a célebre frase de
Marx nos Manuscritos de 1844: “toda
a chamada história universal não é
senão o que o homem gerou por
meio do trabalho humano”2; ou o que
formulou João Paulo II, “o trabalho
humano é uma chave, talvez a chave
essencial de toda a questão social”3.

Este fato, a importância atual do
trabalho, leva a várias perguntas às
quais a Teologia deve responder. O
que é o trabalho? Para dar um passo



a mais, o que é o trabalho para um
cristão? Ou seja, qual é a relação
entre trabalho e vida cristã? Que
papel o trabalho tem na missão de
edificar a Igreja e construir o
mundo?

Com sua encarnação, morte e
ressurreição, Jesus Cristo
transformou o significado de todas as
coisas. A ressurreição representa
uma mudança no núcleo da
realidade do ser, uma fissão nuclear
no mais profundo da vida, que
renova todas as coisas4. Em concreto,
com relação ao tema que estamos
tratando, podemos afirmar que Jesus
de Nazaré mudou a noção de
trabalho. É necessário, portanto, uma
teologia do trabalho e uma
espiritualidade do trabalho. Há
muitos desenvolvimentos do tema,
nos quais não podemos nos deter
agora5. Limitaremos nossa
apresentação a algumas notas sobre
a teologia e a espiritualidade do



trabalho a partir dos ensinamentos
de São Josemaria6.

Costuma-se dizer, que enquanto o
místico desfruta da contemplação de
Deus no cume da montanha da
sabedoria, o teólogo sobe pouco a
pouco e com esforço. Ao alcançar o
ápice de seu trabalho intelectual,
descobre, surpreso, que chegou onde
o místico o esperava. São Josemaria é
um místico do trabalho, “o santo do
cotidiano” como o definiu João Paulo
II na homilia de sua canonização em
6 de outubro de 2002.

Seguiremos o seguinte esquema.
Analisaremos primeiro a visão do
mistério de Jesus Cristo a partir da
qual São Josemaria contempla a
realidade do trabalho,
concretamente dois pontos: a vida
oculta de Jesus e a exaltação da Cruz.
Em seguida, tentaremos destacar a
nova concepção do trabalho que
surge desse olhar de fé.



Analisaremos, por último, a relação
profunda entre trabalho e vida/
santidade cristã. Seguindo estes três
passos, podemos afirmar que a
principal força de mudança social do
cristianismo, capaz de edificar uma
“civilização do amor” deve ser o
trabalho diário como realização da
caridade de milhões de cristãos no
mundo inteiro.

1. Uma visão peculiar do
mistério de Jesus Cristo

Todo autor cristão, especialmente se
tem uma mensagem ou carisma
específico com o qual enriquecer a
Igreja, parte de uma visão singular
do mistério de Jesus Cristo. Essa
perspectiva pessoal ilumina a fé e a
existência cristã com determinados
matizes. No caso de São Josemaria,
qual seria sua perspectiva específica?

Embora possamos dizer muitas
coisas, vamos focar em dois traços



essenciais: a visão da vida oculta de
Jesus em Nazaré e a perspectiva da
exaltação da cruz em relação à
ressurreição de Cristo.

Primeiramente, consideremos a vida
escondida de Jesus em Nazaré. Uma
vida simples, normal, humana, pois
Jesus Cristo é o Deus perfeito e o
homem perfeito. No entanto, com a
consciência de que a vocação do
cristão consiste em seguir e imitar
Cristo com todas as suas
consequências. Por isso, a luz da vida
oculta de Cristo ilumina a vida
normal dos fiéis cristãos7. Isso pode
ser visto, por exemplo, em uma série
de textos nos quais ele faz referência
precisamente ao carisma do Espírito
Santo recebido em 19288.

São Josemaria observa na vida de
Jesus uma existência normal, mas ao
mesmo tempo, uma existência divina
porque é o Filho de Deus. Esta é a
grande categoria da vida cristã:



“Jesus, crescendo e vivendo como um
de nós, revela-nos que a existência
humana, a vida comum e de cada dia
tem um sentido divino. Era
carpinteiro, filho de Maria. E era
Deus; e estava realizando a redenção
do gênero humano; e estava a atrair
a si todas as coisas”9.

Jesus, com esta vida simples e
comum, já estava realizando a
redenção dos homens. Os cristãos, ao
contemplar a vida comum de Jesus,
devem descobrir sua própria
vocação cristã à santidade no meio
do mundo10

Devemos, no entanto, fazer notar que
esta visão da vida escondida de Jesus
em Nazaré é complementada pelo
mistério pascal, por meio do qual
Cristo atrai a si toda a criação
renovando-a e dirigindo-a a Deus Pai.
São Josemaria não destaca
simplesmente a perfeita
Humanidade de Cristo e com ela a



grandeza da vida comum e simples
de trabalho, de família, de
solidariedade entre os homens. Ele
também chama a atenção para a
profunda mudança renovadora –
redentora – que a Cruz e a
Ressurreição de Jesus Cristo
implicam.

Assim ele plasma nesta nota
autobiográfica de uma experiência
divina fundacional.11Deus faz com
que ele compreenda de modo
peculiar o significado do texto de
João: “quando eu for levantado da
terra, atrairei todos os homens a
mim” (Jo 12, 32), ou seja, o sentido da
exaltação de Jesus na cruz. O sentido
é este: “E compreendi que serão os
homens e as mulheres de Deus que
levantarão a Cruz com as doutrinas
de Cristo sobre o pináculo de toda
atividade humana... E vi triunfar o
Senhor, atraindo a Si todas as coisas”.



Esta experiência fundacional, chave
para compreender sua visão do
mistério de Jesus a partir da cruz e
da ressurreição, aparece em muitos
de seus escritos12. Exporemos apenas
alguns deles, que descrevem
perfeitamente seu pensamento:

“Instaurare omnia in Christo, é o
lema que São Paulo dá aos
cristãos de Éfeso informar o
mundo inteiro com o espírito de
Jesus, colocar Cristo na
entranha de todas as coisas. Si
exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum, quando for
levantado ao alto sobre a terra,
tudo atrairei a mim. Cristo, com
a sua encarnação, com a sua
vida de trabalho em Nazaré,
com a sua pregação e milagres
pelas terras da Judéia e da
Galileia, com a sua morte na
Cruz, com a sua Ressurreição, é
o centro da Criação,
Primogênito e Senhor de toda a

1. 



criatura. Nossa missão de
cristãos é proclamar essa
realeza de Cristo, anunciá-la
com a nossa palavra e as nossas
obras (...) Estes cristãos devem,
pois, levar Cristo a todos os
ambientes em que desenvolvem
as suas tarefas humanas: à
fábrica, ao laboratório, ao
cultivo da terra, à oficina do
artesão, às ruas das grandes
cidades e aos caminhos de
montanha”13.

b) “Cristo, Senhor Nosso, foi
crucificado e, do alto da Cruz,
redimiu o mundo, restabelecendo a
paz entre Deus e os homens (...). Foi
para isso que nós, os cristãos, fomos
chamados, essa é a nossa tarefa
apostólica e a preocupação que deve
consumir a nossa alma: conseguir
que o reino de Cristo se torne
realidade, que não haja mais ódios
nem crueldades, que estendamos
pela terra o bálsamo forte e pacífico



do amor (...). Cada um de nós tem
que ser alter Christus, ipse Christus,
outro Cristo, o próprio Cristo. Só
assim poderemos empreender essa
tarefa grande, imensa, interminável:
santificar por dentro todas as
estruturas temporais, levando até
elas o fermento da Redenção”14.

Jesus Cristo redime todas as
realidades criadas ao assumi-las em
sua existência, dando-lhes a forma
da cruz e transformando seu sentido
com a ressurreição. A vida nova em
Cristo ressuscitado faz surgir um
novo significado para todas as coisas.
Os fiéis cristãos estão chamados a
tornar Jesus presente, levando Cristo
dentro de si em suas vidas, no meio
das atividades do mundo.



2. O trabalho sob a
perspectiva da fé: dom de
Deus, amor

Como mencionamos anteriormente,
o trabalho é uma das realidades
fundamentais da vida do homem e
da sociedade atual. Além disso o
mistério de Jesus Cristo renova o
significado de todas as coisas,
transformando também a noção de
trabalho. É daí precisamente que
partimos: o que é o trabalho sob a
perspectiva da fé cristã?

Para realizar a nova evangelização, é
preciso ir além da concepção clássica
do trabalho como atividade própria
do escravo. É preciso também ir além
da concepção moderna, econômica e
utilitarista do trabalho. É preciso
reconsiderar o conceito de trabalho
como algo essencialmente vinculado
ao sentido da vida humana,
destacando sua verdadeira dimensão
como um elemento íntimo da



pessoa15. Neste sentido, a fé traz sem
dúvida uma luz muito especial, pois
deixa claro que o trabalho é um dom
de Deus16.

Chegou a hora de perguntar como
São Josemaria caracteriza o conceito
de trabalho na perspectiva da visão
da fé em Jesus Cristo. Embora fosse
necessário analisar muitas
passagens, há um texto que oferece
uma formulação ideal da noção do
trabalho. Trata-se de uma passagem
da homilia Na oficina de José (19 de
março de 1963). Sua visão cristã do
trabalho culmina na relação entre
trabalho e amor. Em um contexto
espiritual pode ser visto como algo
bonito e, portanto, normal. Porém
em um contexto teológico, essa
relação é muito profunda e nada
evidente. O trabalho é amor. Do
ponto de vista sociológico, esta visão
não é compartilhada por grande
parte da humanidade trabalhadora.



Qual é, porém, o itinerário para se
chegar a esta afirmação?

Lemos no texto:

“O trabalho, todo o trabalho, é
testemunho da dignidade do homem,
do seu domínio sobre a criação; é
meio de desenvolvimento da
personalidade; é vínculo de união
com os outros seres; fonte de
recursos para o sustento da família;
meio de contribuir para o progresso
da sociedade em que se vive e para o
progresso de toda a humanidade.

Para um cristão, essas perspectivas
alargam-se e ampliam-se, porque o
trabalho se apresenta como
participação na obra criadora de
Deus que, ao criar o homem, o
abençoou dizendo: Crescei e
multiplicai-vos, e enchei a terra e
submetei-a, e dominai sobre os peixes
do mar e sobre as aves do céu, e sobre
todos os animais que se movem sobre
a terra. E porque, além disso, ao ser



assumido por Cristo, o trabalho se
nos apresenta como realidade
redimida e redentora: não é apenas a
esfera em que o homem se
desenvolve, mas também meio e
caminho de santidade, realidade
santificável e santificadora”17.

Primeiramente, ele aborda a
dimensão humana – por assim dizer
– do trabalho: a dignidade do
homem, o desenvolvimento da
personalidade, o vínculo com os
outros: a família, os colegas, a
sociedade. Em seguida, expõe a visão
de fé (“para um cristão”). Dessa
maneira, o trabalho é enquadrado na
teologia da criação e na teologia da
redenção. A partir daí a relação entre
criação e amor (tudo foi criado por e
para o amor de Deus) e a relação
redenção e amor (o amor de Deus
fundamenta a redenção), são cruciais
e não deixam espaço para dúvidas.
Deus Pai nos criou pelo amor e para
o amor. Jesus Cristo nos redimiu por



amor (“ninguém tem maior amor do
que aquele que dá a vida por seus
amigos”) e para que o amemos.

Em seguida, ele afirma:

“Convém não esquecer, portanto, que
esta dignidade do trabalho se baseia
no Amor. O grande privilégio do
homem é poder amar,
transcendendo assim o efêmero e o
transitório. O homem pode amar as
outras criaturas, dizer um “tu” e um
“eu” cheios de sentido. E pode amar a
Deus, que nos abre as portas do céu,
que nos constitui membros da sua
família, que nos autoriza a falar-lhe
também de tu a Tu, face a face.

Por isso, o homem não se deve
limitar a fazer coisas, a construir
objetos. O trabalho nasce do amor,
manifesta o amor, orienta-se para o
amor. Reconhecemos Deus não
apenas no espetáculo da natureza,
mas também na experiência do
nosso próprio trabalho, do nosso



esforço. O trabalho é assim oração,
ação de graças, porque nos sabemos
colocados na terra por Deus, amados
por Ele, herdeiros de suas promessas.
É justo que o Apóstolo nos diga: Quer
comais, quer bebais, ou façais
qualquer outra coisa, fazei tudo para
a glória de Deus”18.

Situar o trabalho no contexto da
criação e da redenção, implica situá-
lo na relação entre trabalho e amor.
E fala-se, portanto, de um amor
transcendental da pessoa; e de um
trabalho, também transcendental, da
pessoa. Não se trata simplesmente do
trabalho como ocupação frente ao
ócio. Nem do trabalho como virtude
da laboriosidade. Nem do trabalho
como mera função de produção.

Nesse sentido transcendental, o
trabalho manifesta o amor e se
identifica com ele. Tem a ver com ser
pessoa e ser pessoa imagem de Deus.
Implica a pessoa em sua totalidade:



inteligência, vontade, afetividade,
corpo, operação. É amor porque
constitui uma forma de doação da
pessoa. Somente o amor é caminho
para que a pessoa saia de si mesma
sem ficar alienada. E precisamente
porque o amor supõe êxtase, sair de
si nos une aos outros, como vínculo
de união verdadeira. O trabalho é
uma doação da pessoa ao mundo
criado, à sociedade, às pessoas
destinatárias do trabalho, à família, a
Deus. No trabalho, o homem,
imagem de Deus, manifesta e
extravasa o amor de Deus no mundo,
o amor da criação e o amor da
redenção. O trabalho faz parte do
culto espiritual a Deus próprio da
pessoa.

3. Trabalho e oração:
contemplativos no meio do
mundo

A partir desta nova concepção do
trabalho visto a partir da fé na



criação e redenção em Cristo, é
possível fazer algumas considerações
sobre a relação entre trabalho e
espiritualidade cristã.
Concretamente, sobre um dos
núcleos essenciais da pregação de
São Josemaria: a união entre
trabalho e oração, a realidade de que
o fiel cristão deve ser plenamente
contemplativo no meio do mundo.

A vida cristã é vida de oração na
medida em que constitui
conformidade filial e amorosa à
vontade do Pai que é a união em
Cristo por obra do Espírito Santo.
Esta é a oração contínua: a fé que
vive pela esperança no amor. Esta é a
vida de Cristo e a vida do cristão. Isto
é ser “contemplativos no meio do
mundo”19. Conformar a nossa
vontade à vontade do Pai em tudo
por amor, pois somos e sabemos que
somos filhos de Deus que
correspondem ao seu Amor infinito.
Realizar a vontade do Pai em tudo é



fazer da vida pessoal um viver de fé,
esperança e caridade. Não apenas
nos momentos concretos de oração,
mas em todos os momentos e
circunstâncias: a vida familiar, de
trabalho, social, o descanso e a
diversão, enfim, toda a vida da
pessoa. Isso porque a vida teologal
pode e deve impregnar todas as
ações, inclusive o trabalho cotidiano.

São Josemaria sintetiza esta doutrina
em uma homilia sobre o
trabalho,“Trabalho de Deus”, na qual
indica claramente duas diretrizes
inseparáveis e complementares. O
segredo consiste em “fazer do
trabalho oração” (Amigos de Deus,
nºs. 64-67) e para consegui-lo, “fazer
o trabalho por amor” (Amigos de
Deus n. 67 e seguintes). Assim, o
cristão faz com que “se estenda o
reinado de Cristo em todos os
continentes”.

https://escriva.org/pt-br/amigos-de-dios/trabalho-de-deus/


“O teu trabalho deve ser oração
pessoal, tem de converter-se num
grande colóquio com o nosso Pai do
Céu. Se buscas a santificação em e
através da tua atividade profissional,
terás necessariamente de esforçar-te
para que se converta numa oração
sem anonimato (...). Convencidos de
que Deus se encontra em toda a parte,
cultivamos os campos louvando o
Senhor, sulcamos os mares e
exercemos todos os demais ofícios
cantando as suas misericórdias. Desta
maneira estamos unidos a Deus a
todo o momento (...), vivereis
metidos no Senhor, através desse
trabalho pessoal e esforçado,
contínuo, que tereis sabido converter
em oração, porque o tereis começado
e concluído na presença de Deus Pai,
de Deus Filho e de Deus Espírito
Santo (...). Persuadi-vos de que não é
difícil converter o trabalho num
diálogo de oração. É só oferecê-lo e
pôr mãos à obra, que já Deus nos
escuta e nos alenta. Alcançamos o



estilo das almas contemplativas, no
meio do trabalho cotidiano! Porque
nos invade a certeza de que Ele nos
olha, ao mesmo tempo que nos pede
um novo ato de autodomínio: esse
pequeno sacrifício, o sorriso para a
pessoa inoportuna, esse começar
pela tarefa menos agradável, mas
mais urgente, o cuidar dos
pormenores de ordem, com
perseverança no cumprimento do
dever, quando seria tão fácil
abandoná-lo, o não deixar para
amanhã o que temos que terminar
hoje: tudo para dar gosto a Ele, ao
nosso Pai-Deus! E talvez sobre a tua
mesa, ou num lugar discreto que não
chame a atenção, mas que te sirva
como despertador do espírito
contemplativo, colocas o crucifixo,
que já é para a tua alma e para a tua
mente o manual em que aprendes as
lições de serviço”20.

Para conseguir que o trabalho se
torne oração e, por meio desse



trabalho feito oração, o cristão se
santifique a si mesmo e contribua
para a santificação-redenção do
mundo, é necessário fazer o trabalho
por amor a Deus e aos homens.
“Fazer o trabalho por amor”, implica,
porém, que o trabalho tem por
finalidade o amor. “Por amor”, não é
a simples intenção ou o motivo, mas
o fim que explica e impulsiona toda a
atividade humana do trabalho21.

“E como conseguirei - parece que me
perguntas - atuar sempre com esse
espírito, de modo a concluir com
perfeição o meu trabalho
profissional? A resposta não é minha;
vem de São Paulo: Trabalhai
varonilmente e animai-vos mais e
mais. Todas as vossas obras sejam
feitas em caridade. Fazei tudo por
Amor e livremente; não deis nunca
lugar ao medo ou à rotina: servi o
nosso Pai-Deus. Ocupa-te dos teus
deveres profissionais por Amor; leva
a cabo todas as coisas por Amor (...).



Por amor a Deus, por amor às almas,
e para correspondermos à nossa
vocação de cristãos, temos que dar
bom exemplo (...). Portanto, cada um
na sua tarefa, no lugar que ocupa na
sociedade, tem que sentir a
obrigação de realizar um trabalho de
Deus, que semeie por toda a parte a
paz e a alegria do Senhor”22.

Trata-se, sem dúvida, de um caminho
bonito, mas que não é fácil.
Trabalhar por amor, para servir; não
por dinheiro, nem por
reconhecimento pessoal, nem para
manter o poder. Isso requer uma
vida teologal, unida a toda a trama
de virtudes, que torna possível que o
trabalho da pessoa contribua à
edificação da sociedade de acordo
com a justiça, a paz e o amor23.



4. Conclusão: o trabalho como
força transformadora da
sociedade

Dessa maneira, recapitulemos os
pontos anteriormente vistos,
fechando o círculo pelo qual
havíamos iniciado: trabalho, amor,
santidade, redenção e Jesus Cristo.

O trabalho é um dos grandes agentes
da transformação da sociedade e do
mundo. E o é a partir da primazia da
pessoa. A pessoa se realiza e cresce
precisamente no trabalho. Esta
conexão ajuda a aprofundar na
noção de trabalho. De um lado,
porque nos faz focar mais na
dimensão subjetiva do trabalho mais
do que na objetiva (embora sem
esquecê-la). De outro, porque ajuda a
destacar que o trabalho é da pessoa e
para a pessoa. Se o trabalho é amor,
então só pode ser uma realidade
pessoal. O amor só se pode dar entre
pessoas. Nesse sentido, o ser



profundo do trabalho consiste em
que a pessoa com seu trabalho se une
às coisas criadas para fazer-se
serviço e para torná-las serviço à
outra pessoa. Ou seja, por meio de
seu trabalho, de sua doação como
pessoa no trabalho, ela consegue
fazer com que as coisas criadas com
as quais trabalha e que transforma
se convertam em algo para a outra
pessoa. Assim, o universo é
renovado, ordenado segundo a
vontade do Criador, por meio do
amor redentor de Cristo no cristão.

Realmente, se todo o mundo do
trabalho atual - milhões e milhões de
pessoas – recebesse este evangelho,
esta boa nova do trabalho como
amor, do trabalho como serviço de
uma pessoa para as outras, seria
possível falar de uma nova
civilização do amor, não utópica. Isto
só é possível se as leis internas do
mundo do trabalho forem
respeitadas e redimidas em união



com Cristo. Isto só é possível com a
ação de cada fiel cristão a partir e
através do mundo do trabalho. Pelo
trabalho-amor dos cristãos, Cristo é
colocado no cume das atividades
humanas e se realiza, na história, a
recapitulação de todas as coisas em
Cristo, a reconciliação do mundo com
Deus. Como nos mostra o mistério da
vida de Maria, o modelo de
santificação do trabalho na vida
cotidiana. Ela, com sua vida diária,
tão parecida com a nossa, é mestra
de contemplação, de santidade e
transformação do mundo em direção
a Deus24.

Artigo de Pablo Marti publicado em
almudi.org

1 Cfr. J. L. Illanes, Ante Dios y en el
mundo. Apuntes para una teología del
trabajo, Eunsa, Pamplona 1997, p. 26.

2 K. Marx. Manuscritos econômico-
filosóficos, Barcelona 1975, p. 126.



3 João Paulo II, Enc. Laborem
exercens, n. 3.

4 “A ressurreição foi como que uma
explosão de luz, uma explosão do
amor que desfez o nó até então
indissolúvel entre ‘morre e
transforma-se’. Aquela inaugurou
uma nova dimensão do ser, da vida,
na qual, de modo transformado, se
integrou também a matéria, e
através da qual surge um mundo
novo. É claro que este acontecimento
não é um milagre qualquer do
passado, cuja realização ou não, no
fundo, nos pudesse ser indiferente. É
um salto de qualidade na história da
‘evolução’ e da vida em geral para
uma nova vida futura, para um
mundo novo que, a começar de
Cristo, incessantemente penetra já
neste nosso mundo, transforma-o e
atrai-o a si”, Bento XVI, Homilia na
Vigília de Páscoa 2006. Com relação à
visão teológica do mistério da
Ressurreição, cfr. especialmente a



conhecida obra de F. X. Durwell, A
Ressurreição de Jesus, mistério de
salvação.

5 Sobre a teologia do trabalho, ver,
entre outras muitas publicações,
D.Cosden, A theology of work : work
and the new creation, Paternoster
Press, 2004; M.D. Chenu, Hacia una
teología del trabajo, Estela, Barcelona
1960; F.Fernández Rodríguez
(coord.), Estudios sobre la enciclica
“Laborem exercens”, BAC, Madri
1987; J.L. Illanes, Ante Dios y en el
mundo: apuntes para una teología
del trabajo, Eunsa, Pamplona 1997; J.
L. López González, Filosofía y
Teología del trabajo en Jacques
Maritain (1882-1925), Eunsa,
Pamplona 2001; M. Rhonheimer,
Transformación del mundo, Rialp,
Madri 2006; P. Teilhard de Chardin,
El medio divino, Trotta, Madri 2008;
G. Thils, Théologie des réalités
terrestres, Desclée de Brouwer,
Louvain 1946. Mas especificamente



sobre a espiritualidade do trabalho:
Aa. Vv., Travail, em “Dictionnaire de
Spiritualité”, t. XV, cols. 1186-1250; J.
L. Illanes, La santificación del
trabajo, el trabajo en la historia de la
espiritualidad, Palabra, Madri 2001;
P. Rodríguez, Vocación, trabajo,
contemplación, Eunsa, Pamplona
1986.

6 Sendo a santificação do trabalho
um dos núcleos principais do
ensinamento de São Josemaria, já há
muitos estudos sobre o assunto. Nós
exporemos as ideias e os textos mais
relevantes, para aprofundar. Ver E.
Burkhart – J. López, Vida cotidiana e
santidade no ensinamento de São
Josemaria, vol. III, Rialp, Madri 2013,
pp. 134-221; J. L. Illanes, Trabajo
(santificación del), em Diccionario de
San Josemaria Escrivá de Balaguer,
Monte Carmelo, Burgos 2013, pp.
1202-1210, e a abundante bibliografia
listada em tais estudos.



7 Cfr. Amigos de Deus, n. 56.

8 Nestes textos ele utiliza a expressão
(1928) “para referir-se ao carisma
fundacional, que o levou a pregar a
santidade na vida cotidiana através
do trabalho, com relação à vida
oculta de Jesus. Cfr. Amigos de Deus,
nºs 59, 81, 210; É Cristo que passa, n.
21; Entrevistas, nºs 26, 34, 55.

9 Cfr. É Cristo que passa, n. 14

10 Cfr. É Cristo que passa, n. 20

11 “7 de agosto de 1931: [...]. Chegou
a hora da Consagração: no momento
de elevar a Sagrada Hóstia, sem
perder o devido recolhimento, sem
me distrair – acabava de fazer in
mente a oferenda ao Amor
misericordioso – veio ao meu
pensamento, com força e clareza
extraordinárias, aquilo da Escritura: 
et si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum (Jo 12,32).
Normalmente, diante do



sobrenatural, tenho medo. Depois
vem aquele ne timeas, sou Eu. E
compreendi que seriam os homens e
mulheres de Deus que levantarão a
Cruz com as doutrinas de Cristo
sobre o pináculo de toda atividade
humana... E vi triunfar o Senhor,
atraindo a Si todas as coisas”,
Apuntes íntimos, n. 217, em A.
Vázquez de Prada, O Fundador do
Opus Dei, vol. I.

12 Para um estudo mais detalhado,
cfr. P. Rodríguez, “Omnia traham ad
meipsum”. O sentido de João 12, - 32
na experiência espiritual de Mons.
Escrivá, Romana 13 (1991) 331-351.

13 Cfr. É Cristo que passa, n. 105

14 Cfr. É Cristo que passa, n. 183.

15 Ver a profunda reflexão sobre o
trabalho que João Paulo II faz na
encíclica Laborem Exercens, assim
como as interessantes considerações
de M. A. Martínez-Echevarría,

https://opusdei.org/pt-br/article/atrairei-tudo-a-mim/
https://opusdei.org/pt-br/article/atrairei-tudo-a-mim/
https://opusdei.org/pt-br/article/atrairei-tudo-a-mim/
https://opusdei.org/pt-br/article/atrairei-tudo-a-mim/


Repensar el trabajo, Eunsa, Madri
2004.

16 Cfr. Amigos de Deus, n. 57.

17 É Cristo que passa, n. 47. É
evidente a semelhança entre este
parágrafo e o texto de Gaudium et
Spes n. 67 sobre o trabalho. Neste
sentido, devemos sublinhar que
tanto na teologia como na
espiritualidade do trabalho
contemporâneas, sempre há
referências à doutrina sobre a
criação e à vida de trabalho de Jesus
que o cristão deve imitar. Veja-se, por
exemplo, as obras de Chenu, Thils,
Wojytla, etc. No entanto, a conexão
entre a exaltação de Cristo na Cruz e
o trabalho dos fiéis cristãos como
meio para estender o reinado de
Cristo implica um aspecto novo,
específico e fecundo do ensinamento
de São Josemaria.

18 É Cristo que passa, n. 48.



19 Para um estudo mais detalhado do
tema, cfr. Aa.Vv., La contemplazione
cristiana: esperienza e dottrina, Atti
del IX Simposio della Facoltà di
Teologia della Pontificia Università
della Santa Croce, Libreria Editrice
Vaticana, Città delVaticano 2007; J.L
Illanes, Existencia cristiana y mundo,
jalones para una reflexión teológica
sobre el Opus Dei, Eunsa, Pamplona
2003, pp. 301-331.

20 Amigos de Deus, nºs 64, 66, 67.

21 Cfr. as análises pormenorizadas
de E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, vol. III, Rialp,
Madri 2013 pp. 134-221; F. Ocáriz,
Naturaleza, Gracia y Gloria, Eunsa,
Pamplona 2000, pp.261-271.

22 Amigos de Deus, nºs 68, 70.

23 Cfr. Amigos de Deus, nºs 71-72.

24 Cfr. É Cristo que passa, n. 174.



freepik

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-trabalho-
como-agente-da-transformacao-social-
segundo-sao-josemaria/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-trabalho-como-agente-da-transformacao-social-segundo-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-trabalho-como-agente-da-transformacao-social-segundo-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-trabalho-como-agente-da-transformacao-social-segundo-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-trabalho-como-agente-da-transformacao-social-segundo-sao-josemaria/

	O trabalho como agente da transformação social segundo São Josemaria
	Introdução
	1. Uma visão peculiar do mistério de Jesus Cristo
	2. O trabalho sob a perspectiva da fé: dom de Deus, amor
	3. Trabalho e oração: contemplativos no meio do mundo
	4. Conclusão: o trabalho como força transformadora da sociedade


