
opusdei.org

As Festas do Senhor
durante o Tempo
Comum (1)

Neste editorial dedicado às
festas do Senhor que a Igreja
nos apresenta ao longo do
Tempo comum, recolhemos
algumas considerações de
quatro delas: a Apresentação e
a Anunciação do Senhor, a
Santíssima Trindade e o Corpus
Christi.

13/06/2019

O tempo de uma presença



“Como agora eu, que vim a vós em
nome do Senhor, vos encontrei em
vigília em seu nome, assim o próprio
Senhor, em cuja honra celebramos
esta solenidade, encontrará a sua
Igreja velando na luz da alma,
quando vier despertá-la” [1]. Velar na
luz da alma: estas palavras de Santo
Agostinho, pronunciadas durante
uma vigília pascal, resumem bem o
sentido das grandes solenidades e
festas do Senhor que marcam o
Tempo Comum, desdobrando, ao
longo de todo o ano, o mistério da
salvação que brota da Cruz, emana
do Sepulcro vazio e renova a face da
terra.

“O único e idêntico centro da liturgia
e da vida cristã –o mistério pascal –
adquire então, nas diversas
solenidades e festas, "formas"
específicas, com ulteriores
significados e com particulares dons
da graça” [2]. As festas da
Transfiguração e da Exaltação da



Santa Cruz são comuns a todas as
tradições litúrgicas, enquanto que as
solenidades da Santíssima Trindade,
do Santíssimo Corpo de Cristo, do
Sagrado Coração de Jesus e de Cristo,
Rei do Universo são próprias da
Igreja romana.

Por último, duas festas
profundamente vinculadas com a
vida de Maria, a Apresentação de
Jesus no Templo e a solenidade da
Anunciação do Senhor, celebram-se
também dentro do Tempo comum.
Por seu teor teológico, ambas
pertencem, na realidade, ao ciclo de
Manifestação ou Tempo de Natal,
mas seu lugar no calendário se deve
ao modo pelo qual, por caminhos
complexos, se acabou fixando sua
data.

A Apresentação de Jesus no Templo

A lei mosaica prescrevia que todo
primogênito de Israel devia ser
consagrado a Deus quarenta dias



depois de nascer e ser resgatado com
uma soma oferecida ao tesouro do
Templo. Tratava-se de lembrar como
os primogênitos foram preservados
na noite da primeira Páscoa, durante
a saída de Egito. O Evangelho de São
Lucas recolhe a apresentação de
Jesus no Templo desta forma:
“Concluídos os dias da sua
purificação da mãe e do filho,
segundo a Lei de Moisés, Maria e José
levaram Jesus a Jerusalém para o
apresentar ao Senhor, conforme o
que está escrito na lei do Senhor:
Todo primogênito do sexo masculino
será consagrado ao Senhor” [3]. São
José e Nossa Senhora entram no
templo, despercebidos entre a
multidão: o Esperado por todos os
homens entra inerme, no colo de sua
Mãe, na casa de seu Pai. A liturgia
desse dia nos desperta com o salmo
responsorial, para que adoremos o
Rei da Glória no seio desta discreta
família. “Ó portas, levantai vossos
frontões! Elevai-vos bem mais alto,



antigas portas, a fim de que o rei da
glória possa entrar!” [4]

Foi no século IV que a Igreja de
Jerusalém começou a celebrar
anualmente esse mistério. A festa era
celebrada no dia 14 de fevereiro,
quarenta dias depois da Epifania,
porque a liturgia de Jerusalém ainda
não tinha adotado o costume romano
de celebrar o Natal no dia 25 de
dezembro. Por isso, quando este uso
se tornou comum em toda a orbe
cristã, a festa da Apresentação foi
transladada para o dia 2 de fevereiro
e assim se estendeu por todo o
Oriente. Em Bizâncio, foi introduzida
pelo imperador Justiniano I, no
século VI, sob a avocação de 
Hypapante ou o encontro de Jesus
com o ancião Simeão, figura dos
justos de Israel, que pacientemente
tinha esperado por um longo tempo
o cumprimento das promessas
messiânicas.



Durante o século VII, a celebração
arraigou-se também no Ocidente. O
nome popular de candelária ou festa
da luz provem da tradição de fazer
uma procissão com velas, instituída
pelo Papa Sérgio I. Como proclama o
ancião Simeão, Jesus é o Salvador,
apresentado“diante de todos os
povos, como luz para iluminar as
nações”. [5]A Igreja, ao celebrar a
vinda e manifestação da luz divina
ao mundo, benze as velas todos os
anos, como símbolo da perene
presença de Jesus e da luz da fé que
os fiéis recebem pelo sacramento do
Batismo. Assim, a procissão com as
velas acesas se converte em uma
expressão da vida cristã: um
caminho iluminado pela luz de
Cristo.

A comemoração anual da
Apresentação de Jesus no Templo é
também uma celebração mariana.
Por isso, em determinadas épocas, foi
conhecida como festa da Purificação



de Maria. Ainda que preservada por
Deus do pecado original, Maria,
como mãe hebreia, quer se submeter
à Lei do Senhor e por isso oferece 
“um par de rolas ou dois
pombinhos”.[6]A oblação de Maria
se converte assim em um sinal da sua
obediência pronta aos mandatos de
Deus. “Aprenderás com este exemplo,
menino bobo, a cumprir a Santa Lei
de Deus, apesar de todos os
sacrifícios pessoais?”[7]

A Anunciação do Senhor

No dia 25 de março, a Igreja celebra o
anúncio do cumprimento das
promessas de salvação. Maria
conhece, dos lábios do Anjo, que
achou graça diante de Deus. Pela
ação do Espírito Santo, conceberá um
filho que será chamado Filho de
Deus. Salvará o seu povo e se elevará
sobre o trono de Davi e o seu reino
não terá fim [8]. É a festa da
Encarnação: o Filho eterno do Pai



entra na história. Faz-se homem na
carne de Maria, uma moça humilde
do povo de Israel. Desde então, “a
história não é mais uma simples
sucessão de séculos, anos, dias, mas
sim o tempo de uma presença que
lhe dá pleno significado e abertura a
uma sólida esperança” [9].

É provável que, no século IV, essa
festa já fosse celebrada na Palestina,
pois naquelas datas se levantou uma
basílica em Nazaré, no lugar onde a
tradição colocava a casa de Maria.
Esse forte traço mariano pode ser
percebido no nome que a celebração
também recebeu: Anunciação à
Virgem Maria. Muito brevemente,
durante o século V, a festa será
difundida pelo oriente cristão, para
depois ser transmitida ao Ocidente.
Na segunda metade do século VII, já
há testemunhas de sua celebração na
Igreja romana, no dia 25 de março,
sob a avocação de Annuntiatio
Domini.



A data escolhida para a festa parte de
uma antiga tradição que colocava a
criação do mundo no dia preciso do
equinócio da primavera (que no
início da era cristã correspondia ao
dia 25 de março do calendário
juliano). De acordo com a ideia de
que a perfeição implica no
cumprimento de ciclos completos, os
primeiros cristãos consideraram que
a encarnação de Cristo (começo da
nova criação), a sua morte na cruz, e
a sua vinda definitiva no final dos
tempos, deviam ser situados nessa
mesma data, que, dessa forma,
aparece carregada de sentido. Além
disso, o lugar preciso do Natal no
calendário – nove meses depois da
Anunciação –, parece ter sua origem
nessa primitiva datação.

Os textos da Missa e da Liturgia das
Horas dessa solenidade focam-se na
contemplação do Verbo feito carne. O
salmo 39 (40) evocado na antífona de
entrada, no salmo responsorial e na



segunda leitura é o fio condutor de
toda celebração: “Eis que venho fazer
a vossa vontade, Senhor!” [10].Jesus
se encarna por obediência ao querer
de seu Pai; e, sua mãe atua da mesma
forma. Maria se turba, mas não põe
objeções: não duvida da palavra do
anjo. Movida pela fé, diz “sim” à
vontade de Deus. “Maria manifesta-
se santamente transformada, no seu
coração puríssimo, em face da
humildade de Deus: (...). A
humildade da Virgem é
consequência desse abismo
insondável de graça, que se opera
com a Encarnação da Segunda
Pessoa da Trindade Beatíssima nas
entranhas de sua Mãe sempre
Imaculada ” [11].

A Santíssima Trindade

No primeiro domingo depois de
Pentecostes, a Igreja celebra a
solenidade da Santíssima Trindade.
Nesse dia, glorificamos ao Pai, ao



Filho e ao Espírito Santo, Deus uno,
trino em pessoas: “ao proclamar
nossa fé na verdadeira e eterna
Divindade, adoramos três Pessoas
distintas, de única natureza e iguais
em dignidade” [12].“Ouvistes-me
dizer muitas vezes que Deus está no
centro de nossa alma em graça.
Portanto, todos temos uma linha
direta com Deus Nosso Senhor. De
que valem todas as comparações
humanas, com essa realidade divina,
maravilhosa? No outro lado da linha
esperando por nós está, não só o
Grande Desconhecido, mas a
Trindade inteira: o Pai, o Filho e o
Espírito Santo (...). É uma pena que
os cristãos nos esqueçamos de que
somos trono da Trindade Santíssima.
Aconselho-vos que desenvolvais o
costume de procurar a Deus no mais
profundo de vosso coração. Isso é a
vida interior” [13].

Ainda que essa festa tenha sido
introduzida no calendário romano



em meados do século XIV, suas
origens se remontam ao período
patrístico. Já São Leão Magno
costumava desenvolver a doutrina
sobre o mistério trinitário durante o
período de Pentecostes. Algumas das
suas expressões aparecerão
recolhidas mais tarde no prefácio da
Missa do domingo da oitava de
Pentecostes. Sucessivamente, no
reino franco, será composta uma
Missa da Santíssima Trindade que
conhecerá uma primeira difusão por
todo o Ocidente, talvez como um
meio para ensinar, assiduamente, ao
povo cristão a verdadeira fé em
Deus.

Porém, a Igreja Romana não definiu
uma festa especial no calendário
para a Santíssima Trindade, porque
as invocações ao Deus uno e trino e
as doxologias já lhe dão um lugar
central na liturgia. Esta situação não
impediu que algumas dioceses ou
comunidades monásticas



celebrassem anualmente uma festa
litúrgica trinitária, ainda que a data
não fosse uniforme. Seria o Papa
João XXII quem, finalmente, em 1334,
introduziria no calendário romano a
festa da Santíssima Trindade, no
domingo anterior ao domingo de
Pentecostes. Por outra parte, ainda
que as Igrejas do Oriente cristão não
tenham estabelecido uma festa
específica, dedicam a maior parte
dos cantos do domingo de
Pentecostes a contemplar o mistério
trinitário.

O Santíssimo Corpo e Sangue de
Cristo 

A solenidade do Corpo e Sangue de
Cristo (o dia de Corpus Christi) nasce
na Idade Média, fruto da piedade
eucarística e da reafirmação dos
dogmas depois de várias
controvérsias teológicas. A festa foi
celebrada pela primeira vez em
Liége, Bélgica, no ano de 1247, a



pedido da Santa Juliana de Mont
Cornillon, religiosa que dedicou
grande parte da sua vida a promover
a devoção ao santo Sacramento do
altar. Em 1264, o Papa Urbano IV,
impressionado pelo milagre
eucarístico de Bolsena –
testemunhado em pedra pelo
monumental domo de Orvieto, que é
como um grande relicário – instituiu,
com caráter universal, a solenidade
em honra do Santíssimo Sacramento
para a quinta-feira posterior à oitava
de Pentecostes. A bula de instituição
da festa apresenta, em apêndice, os
textos da Missa e do Ofício do dia,
redigidos, segundo a tradição, por
São Tomás de Aquino. A antífona O
sacrum convivium das segundas
vésperas da festa, sintetiza de modo
admirável a fé da Igreja, o mysterium
fidei: “Ó Sagrado banquete em que se
recebe Cristo! Renova-se a memória
de sua Paixão e a alma se enche de
graça e nos é dada o penhor da glória
futura” [14]. “Cada um de nós – dizia



o papa nessa solenidade – pode se
perguntar: e eu? Onde quero comer?
Em que mesa quero me alimentar?
Na mesa do Senhor? Ou sonho com
comer gostosos manjares, mas na
escravidão? Além disso, cada um de
nossos pode se perguntar: qual é a
minha lembrança? A do Senhor que
me salva ou a do alho e das cebolas
da escravidão? Com que lembrança
sacio a minha alma?” [15].

Como essa festa gira em torno da
adoração do Santíssimo Sacramento
e a fé na presença real de Cristo sob
as espécies eucarísticas, é lógico que,
já no século XIV, surgisse o costume
de acompanhar o Senhor
sacramentado pelas ruas das cidades.
Anteriormente, o Santíssimo tinha
presidido a procissão dos ramos no
domingo de ramos, ou sido
transladado solenemente na manhã
de Páscoa, a partir do “monumento”
ou “sepulcro” até o tabernáculo
principal do templo. A procissão do



Corpo de Cristo como tal será
definitivamente acolhida em Roma,
no século XV. Graças a Deus, nos
últimos anos estamos assistindo a um
reflorescimento dessa devoção
também nos lugares em que ela tinha
desaparecido durante séculos.
Fazemos nossos os sentimentos de
São Josemaria na festa de Corpus
Christi de 1971: “enquanto celebrava
a Missa hoje de manhã, disse a Nosso
Senhor com o pensamento: eu te
acompanho em todas as procissões
do mundo, em todos os Sacrários
onde te honram, e em todos os
lugares onde estejas e não te
honrem” [16].

[1] Santo Agostinho, Sermão 223 D
(PL Supplementum 2, 717-718).

[2] Bento XVI, Homilia, 31-V-2009.

[3] Lc. 2,22-23.



[4] Salmo 23 (24), 7.

[5] Lc. 2,32.

[6] Lc. 2,24.

[7] Santo Rosário, IV mistério gozoso.

[8] Cfr. Lc 1, 26-33.

[9] Bento XVI, Audiência, 12-XII-2012.

[10] Cfr. Sl 39 (40), 8-9.

[11] Amigos de Deus, n. 96.

[12] Missal Romano, Prefácio da
Missa da solenidade da Santíssima
Trindade.

[13] São Josemaria, Anotações de sua
pregação, 8-XII-1972.

[14] Antífona ad Magnificat, Vésperas
II da Solenidade do Corpo e Sangue
de Cristo.

[15] Francisco, Homilia, 19-VI-2014
(cfr. Núm 11, 4-6)



[16] Javier Echevarría, Recordações
sobre Monsenhor Escrivá.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-tempo-de-
uma-presenca/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-tempo-de-uma-presenca/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-tempo-de-uma-presenca/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-tempo-de-uma-presenca/

	As Festas do Senhor durante o Tempo Comum (1)​

