
opusdei.org

O silêncio de uma
alma contemplativa:
O tempo da tarde e o
tempo da noite

O costume do tempo de
trabalho da tarde e do tempo da
noite pode ajudar-nos a
recolher os sentidos para
dialogar com o Senhor sem
ruído de palavras.

03/12/2024

Acaba de chegar aos ouvidos de Jesus
a notícia da morte de seu primo João
Batista. Fica sentido e procura



retirar-se “a um lugar deserto” (Mt
14, 13). No entanto, vendo a grande
multidão que o segue, fica cheio de
compaixão. Decide então mudar de
planos. Além de curar os enfermos,
realiza a multiplicação dos pães e dos
peixes, para que as pessoas não
voltem para casa com fome. Só no
final da tarde, tendo despedido o
último dos presentes, encontra o que
tanto desejava, um momento de
intimidade com seu Pai. O
evangelista indica inclusive que “a
noite chegou, e Jesus continuava ali,
sozinho” (Mt 14, 23).

Esta atitude do Senhor indica que
precisamos “parar, viver momentos
de intimidade com Deus, ‘desligando-
nos’ do barulho de todos os dias, para
ouvir, para ir à ‘raiz’ que sustenta e
alimenta a vida”[1]. É um
recolhimento que vai além do
descanso lógico depois de um dia
agitado: é mais o desejo de entrar em
diálogo exclusivo com o seu Pai.



São Josemaria também sentia a
necessidade dessa “bendita solidão”[2]

para alimentar a sua vida espiritual.
Indicou por isso que na Obra se
vivesse o costume do tempo da noite
e do tempo de trabalho da tarde: dois
momentos para “recolher os sentidos
e potências – talvez dispersos nas
outras ocupações – e assim focá-los
num diálogo íntimo com o Hóspede
divino que habita no santuário do
coração”[3]. No tempo da tarde, essa
conversa versará mais sobre o
cumprimento do trabalho feito por
amor ao Senhor e aos outros; o da
noite, pelo contrário, estará mais
focado em falar com Deus sobre o
nosso dia e em reavivar o desejo de
recebê-lo na Comunhão no dia
seguinte.

O modo de viver estes dois costumes
dependerá, evidentemente, das
circunstâncias de cada um, como o
ritmo de seu próprio lar, o lugar
onde mora ou o tipo de trabalho que



realiza. De fato, pode acontecer-nos,
como a Jesus, que tenhamos de
interromper este recolhimento
diante das necessidades dos outros:
um filho que merece atenção
especial, um irmão que precisa
conversar para desconectar ou
desabafar, uma saída com um grupo
de colegas, um amigo que nos
procura... Nem sempre será possível,
por isso, conseguir o silêncio
exterior. Mas podemos sim, no
entanto, cultivar o desejo próprio de
uma pessoa enamorada, de
estabelecer um diálogo íntimo com o
Senhor, procurando sentir-nos
acompanhados por Ele no meio das
ocupações e por ocasião do encontro
com as pessoas que Ele coloca ao
nosso lado. “Os filhos de Deus têm de
ser contemplativos: pessoas que, no
meio do fragor da multidão, sabem
encontrar o silêncio da alma em
colóquio permanente com o Senhor:
e olhá-lo como se olha um Pai, como



se olha um Amigo, a quem se quer
com loucura”[4].

Oração e trabalho: a mesma
realidade

O Fundador do Opus Dei, em uma de
suas Cartas, escrevia: “Parte
essencial dessa obra – a santificação
do trabalho cotidiano – que Deus nos
encomendou é a boa realização do
próprio trabalho, a perfeição
também humana, o correto
cumprimento de todas as obrigações
profissionais e sociais”[5]. Por isso,
quando comentava o tempo de
trabalho da tarde, São Josemaria
sugeria evitar a dispersão em muitas
atividades diversas e intensificar as
mortificações “que facilitem o
cumprimento intenso, fiel, bem-
acabado e amoroso do nosso
trabalho diário”[6]. Ou seja, a
prioridade deste costume é criar o
ambiente propício para
desempenhar um bom trabalho,



primeira condição para santificá-lo e
poder oferecê-lo ao Senhor. “Uma
pessoa piedosa, sem beatice, cumpre
o seu dever profissional com
perfeição, porque sabe que esse
trabalho é oração elevada a Deus”[7].

Neste sentido, o esforço por viver o
silêncio pode ser um bom aliado para
viver o trabalho da tarde e terminar
bem nossa tarefa. Esse silêncio, às
vezes, não consistirá na ausência de
ruídos externos, pois as
circunstâncias nem sempre tornarão
isso possível; trata-se, sobretudo, de
realizar nossas tarefas com a
seriedade e a concentração que cada
trabalho requer. “Muitas vezes
estamos fazendo um trabalho e
quando terminamos procuramos
imediatamente o celular para fazer
outra coisa, somos sempre assim. E
isto não ajuda, faz-nos escorregar
para a superficialidade. A
profundidade do coração cresce com
o silêncio”[8]. A multitarefa, a pressa e



a busca de estímulos que distraem
nos enchem de um ruído interno que
dificulta trabalhar bem e, portanto,
santificar-nos com esse trabalho.
Pelo contrário, dirigir toda a nossa
atenção ao trabalho que temos em
mãos, sabendo que estamos sendo
olhados com amor pelo Senhor a
cada momento, facilitará que, com
esse trabalho, demos glória a Deus.

O espírito contemplativo – o desejo
de converter todo o dia em oração –
não nos afasta das próprias
responsabilidades. Impulsiona-nos,
antes, a realizar bem cada tarefa
concreta por amor a Deus e para
servir aos outros. É assim que essa
ocupação, que humanamente pode
passar despercebida, adquire um
sentido divino, de eternidade, pois
nos leva a entrar em diálogo com o
Senhor. São Josemaria costumava
repetir que ele não distinguia “entre
a oração e o trabalho: tudo é
contemplação e apostolado”[9]. E dom



Álvaro, comentando essa ideia, dizia
que nosso fundador “não sabe
quando reza e quando trabalha,
porque para ele as duas coisas estão
no mesmo plano e se confundem em
uma só”[10].

Viver deste modo o tempo de
trabalho da tarde será, por assim
dizer, um bom treino para estender
esse espírito contemplativo às vinte e
quatro horas do dia. Assim, qualquer
tarefa “não nos tira o pensamento de
Deus: reforça o desejo de fazer tudo
por Ele, de viver por Ele, com Ele,
nEle”[11]. Inclusive, quando não
dedicamos propriamente este tempo
ao trabalho – pois talvez já o
tenhamos terminado, ou seja um dia
de descanso – podemos realizar
qualquer outra atividade procurando
o silêncio interior e um recolhimento
contemplativo. Preparamos assim o
terreno para a oração da tarde desse
dia, de modo a poder fazê-la sem
muita agitação interior e com a



cabeça e o coração no Senhor, a
quem procuramos dirigir-nos nas
horas anteriores.

Por isso, a oração mental será, em
última análise, um prolongamento
do diálogo que mantivemos com o
Senhor durante todo o dia e, de modo
mais intenso, durante o tempo da
tarde. Graças a esses tempos de
meditação “saberemos converter o
nosso dia, com naturalidade e sem
espetáculo, num contínuo louvor a
Deus. Manter-nos-emos sempre na
sua presença, à semelhança dos que
estão apaixonados, que não tiram
nunca os sentidos da pessoa que
amam”[12].

Um silêncio que se saboreia

A residência DYA está funcionando
há dois anos. São Josemaria, que até
então carregava todo o peso das
atividades de formação com jovens,
pede que alguns de seus filhos o
ajudem nesta tarefa. Decide escrever,



por isso, uma instrução que facilite a
sua preparação e contenha algumas
ideias para inspirar o trabalho
apostólico com os rapazes de São
Rafael. Entre as características que
considera importante promover na
residência, indica o amor ao silêncio.
“Nossos estudantes não esquecerão
que o seu silêncio é: a oração, o
trabalho e o descanso dos outros.
Depois do comentário, à noite,
haverá mais silêncio até depois da
Missa do dia seguinte”[13]. São
Josemaria considerava este silêncio
não como uma questão de disciplina
ou ordem, mas sobretudo como um
pulmão para a oração e a Missa do
dia seguinte: “Saboreia-se, torna-se
indispensável”[14].

Pensamos muitas vezes que
precisamos elevar a voz para que
alguém nos escute. Achamos que só
assim seremos capazes de chamar
sua atenção ou expor nossa opinião
de modo mais atraente. Deus, por sua



vez, atua ao contrário. “Quando a
noite estava no silêncio mais
profundo – diz o livro da Sabedoria –
então tua palavra desceu à terra” (Sb
18, 14-15). Foi na tranquilidade do
presépio, e não na agitação da
pousada, que Deus se fez criança.
Diante de um estilo de vida marcado
por um estímulo constante, Jesus nos
pede para buscar o silêncio e afastar-
nos do ruído.

Talvez um dia tenha acontecido algo
conosco que nos contrariou. Não
entendemos bem o seu significado e
vamos dormir inquietos ou
preocupados. Outra vezes acontecerá
o contrário: chegamos à noite
satisfeitos pelo bom andamento do
dia ou contentes por uma alegria.
Podemos meditar sobre tudo isto
com o Senhor à noite, revendo com
Ele os sentimentos que ocuparam o
nosso coração. Esses ruídos,
problemas que não entendíamos,
transformam-se numa melodia ao



compasso de outros sons do dia. O
que nos deu alegria adquire também
um sentido mais amplo: não é uma
nota isolada, mas forma parte da
canção da nossa entrega. E não
somos nós que compomos esta
melodia de acordo com as nossas
expectativas, é fruto de escutar no
silêncio o que Deus quer nos dizer.

Dizia um filósofo que “toda a
infelicidade dos homens provém de
uma só coisa, que é não saberem
ficar em repouso num quarto”[15]. O
tempo da noite nos introduz no mais
profundo de nós mesmos: lá “onde se
passam as coisas mais secretas entre
Deus e a alma”[16]. Ou seja, afasta-nos
da superficialidade e abre “um
espaço interior no nosso íntimo, para
ali fazer habitar Deus, para que a sua
Palavra permaneça em nós, a fim de
que o amor por Ele se arraigue na
nossa mente e no nosso coração, e
anime a nossa vida”[17].



Este costume pode, por isso, ajudar-
nos a crescer no desejo de viver junto
de Jesus. Afinal, este é o tesouro pelo
qual vendemos tudo (cfr. Mt. 13, 44).
O coração precisa dessa solidão para
se purificar, para se nutrir da única
paixão que o libera das amarras. Este
ideal encontra sua expressão na
oração e na Missa do dia seguinte. Da
mesma forma que nos
entusiasmamos humanamente
quando se aproxima algo que
estamos esperando há tempo, no
tempo da noite podemos reavivar o
desejo de chegar a esse duplo
encontro com Deus. Um desejo que
está além da vontade instável: é uma
graça que o Senhor nos dá e que
informa a nossa existência. Por isso,
São Josemaria sentia este momento
como uma necessidade: era a
oportunidade de alimentar o ideal
que movia a sua vida, aquele que
Deus colocou em seu coração. Em
suma, é a mesma atitude de Jesus,



que depois de um dia movimentado
esperava estar a sós com seu Pai.

Provavelmente Jesus deve ter
aprendido a valorizar estes tempos
de silêncio no lar de Nazaré. Com
efeito, o Evangelho não traz
nenhuma palavra de São José: foi um
homem que dava mais importância à
escuta. E graças a essa atitude atenta
soube reconhecer a voz de Deus, por
meio do anjo (cfr. Mt. 1, 20-24). Maria
meditava em seu coração tudo o que
acontecia: tanto a maravilha que
rodeou o nascimento de seu Filho
(cfr. Lc. 2, 19) como não ter
compreendido a resposta que Ele lhe
deu quando o encontrou no templo
(cfr. Lc. 2, 51). Necessitava saborear
estes acontecimentos, descobrir a
melodia que Deus estava preparando
com aquilo que a enchia de alegria e
com o que não entendia. Jesus só
começará sua vida pública depois de
trinta anos oculto. Um tempo de
trabalho e de silêncio, no qual foi



crescendo “em sabedoria, em idade e
em graça diante de Deus e dos
homens” (Lc 2, 52).

[1] Bento XVI, Audiência, 7/03/2012.

[2] Cfr. Caminho, n. 304.

[3] Dom Javier, Carta de família (IV),
1/09/1997, n. 222.

[4] Forja, n. 738.

[5] De nosso Padre, Carta 24, n. 18.

[6] De nosso Padre, Crónica, 1967, p.
788.

[7] Forja, n. 739.

[8] Francisco, Audiência, 15/12/2021.

[9] Instrucción 19-III-1934, nota 35.



[10] Dom Álvaro, comentário a 
Instrucción 8/12/1941, nota 38.

[11] Em diálogo com o Senhor, n. 113.

[12] É Cristo que passa, n. 119.

[13] Instrucción 9/01/1935, n. 169

[14] Ibid., nota 115.

[15] Pascal,Pensamentos, n. 139

[16] Santa Teresa de Jesus, Moradas.

[17] Bento XVI, Audiência, 7/03/2012.

José María Álvarez de Toledo

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-silencio-de-
uma-alma-contemplativa-o-tempo-da-
tarde-e-o-tempo-da-noite/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-silencio-de-uma-alma-contemplativa-o-tempo-da-tarde-e-o-tempo-da-noite/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-silencio-de-uma-alma-contemplativa-o-tempo-da-tarde-e-o-tempo-da-noite/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-silencio-de-uma-alma-contemplativa-o-tempo-da-tarde-e-o-tempo-da-noite/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-silencio-de-uma-alma-contemplativa-o-tempo-da-tarde-e-o-tempo-da-noite/

	O silêncio de uma alma contemplativa: O tempo da tarde e o tempo da noite

