
opusdei.org

O significado
teológico-espiritual
de Caminho pelo
Bem-Aventurado
Álvaro del Portillo

"A inspiração profunda de
Caminho é a existência cristã
vivida por seres de carne e osso
e que se desenvolve nas
condições correntes do mundo",
explicava o Bem-Aventurado
Álvaro del Portillo por ocasião
da publicação do exemplar de
Caminho número 3.000.000.



03/05/2018

Apresentamos aqui um estudo
escrito pelo Bem-Aventurado Álvaro
del Portillo sobre Caminho, quando
chegou aos seus três milhões de
cópias impressas, espalhadas por
quase toda a Terra.

Depois da ida de Josemaria Escrivá
para o Céu, tive o privilégio – encargo
que dele expressamente recebi – de
ler e anotar os seus Apuntes íntimos.
Trata-se de oito cadernos, que
contêm os apontamentos
manuscritos do Fundador do Opus
Dei. Em uma dessas notas, datada de
7 de Agosto de 1931, após relatar um
acontecimento transcendental de sua
vida interior, lê-se: «Apesar de me
sentir vazio de virtude e de ciência (a
humildade é a verdade... sem falsa
modéstia), quereria escrever uns
livros de fogo que corressem pelo



mundo como chama viva, prendendo
a sua luz e o seu calor nos homens,
convertendo os pobres corações em
brasas, para oferecê-los a Jesus como
rubis da sua coroa de Rei.»

Este desejo de Mons. Escrivá, que
partia do fogo interior de seu
espírito, encontrou expressão cabal
em Caminho, um livro que é, há anos,
célebre na literatura cristã universal
e que tem sido, na verdade, um
«caminho» para uma imensidão de
homens e mulheres se aproximarem
de Deus. E, contudo – isto é o que
agora gostaria de sublinhar – o Autor
deste best-seller, quando publicou
esses pensamentos e conselhos
espirituais, não pensava em um livro
de grande difusão: o seu objetivo era
simplesmente colocar nas mãos das
pessoas que o rodeavam, que dirigia
espiritualmente – em grande parte,
jovens universitários, trabalhadores
e enfermos –, alguns pontos de

https://opusdei.org/pt-br/article/caminho/
https://opusdei.org/pt-br/article/caminho/


meditação que os ajudassem a
melhorar a sua vida cristã.

Caminho saiu à luz em 1934 sob o
título de Consideraciones espirituales.
Foi publicado por uma modesta
editora de Cuenca; o conteúdo era
mais reduzido do que o da edição
definitiva que, com o título já
consagrado – Caminho —, apareceu
em Valência em 1939. Mas 
Consideraciones espirituales não era,
por sua vez, senão a edição impressa
de umas folhas que tinham copiado
com o mimeógrafo para uso das
pessoas com quem lidava mais
diretamente no seu apostolado. Por
isso mesmo, naquele primeiro texto
impresso, nem sequer figurava o
nome completo do Autor: assina-o,
simplesmente, «José Maria».

Tem-se dito, com muita razão, que 
Caminho não é um livro escrito em
uma biblioteca, não é o fruto de
elucubrações intelectuais, deduzidas



a partir da literatura teológica. Nem
sequer responde à atitude prévia de
um autor que «decide» escrever um
livro. A primeira redação de suas
páginas tão famosas inscreve-se,
como afirmei há momentos, na
quotidiana e intensa tarefa pastoral e
na oração pessoal daquele jovem
sacerdote que, quatro anos antes –
por inspiração divina, como
salientou João Paulo II[1] – tinha
fundado o Opus Dei.

A leitura das notas e apontamentos
íntimos que referi, projeta uma luz
muito clara sobre a origem de 
Caminho. Quase metade do livro – as
438 considerações impressas já em
1934 – vêm, praticamente à letra,
dessas notas pessoais que o Servo de
Deus foi redigindo desde muito
jovem. Trazia sempre consigo umas
pequenas folhas de papel em branco,
para tomar nota na hora das
inspirações que recebia de Deus, ou
também das ideias que lhe ocorriam



à mente ou ao coração, para
alimentar a sua vida interior, ou para
organizar a Obra que Deus lhe pedia.
Depois transcrevia-as para umas
folhas, com redação completa, e
finalmente passava-as para os
cadernos de Apontamentos íntimos,
destruindo as folhas. A estas notas
chamava-lhes familiarmente 
catarinas, em honra de Santa
Catarina de Sena, por quem tinha
grande veneração devido ao seu
apaixonado amor pela verdade. O
conjunto forma um documento
espontâneo, de grande beleza, de
suave frescor e decididamente
autobiográfico.

Há um processo que costuma
verificar-se na vida dos santos que
foram, ao mesmo tempo, bons
escritores. Assim me sugeriu a
leitura, há poucos dias, de umas
palavras daquele grande Santo,
Doutor e Padre da Igreja, que é
Agostinho de Hipona. Explicando a



gênese das suas celebérrimas 
Confissões, escreve: «Os treze livros
das minhas Confissões são um
louvor, no bem e no mal, ao Deus
justo e bom, e impelem para Ele a
mente e o coração. Este é, pelo
menos, o sentimento que em mim
produziram enquanto as escrevia, e
que agora se renovam sempre que as
leio. Os outros... que julguem por sua
conta. Sei que a muitos irmãos lhes
agradam muito e continuam a
apreciá-las»[2].

Um processo semelhante se
verificou, sem dúvida, na alma de
Mons. Escrivá. Ao ler os seus Apuntes
íntimos descobrem-se sinais, frases
assinaladas, etc., que têm como
objetivo facilitar a sua posterior
localização: indício certo de que as
meditava várias vezes. Muitas delas –
despersonalizadas, para que não se
saiba a quem se referem – são pontos
inteiros de Caminho. Como o próprio
Autor indica, a leitura repetida



dessas frases ajudava-o a apreciar
melhor a ação de Deus na sua alma, a
afinar constantemente o
cumprimento exato da Vontade
divina. E, vendo o bem que
pessoalmente lhe faziam,
rapidamente adivinhou que também
podiam servir a muitas outras
pessoas e, em primeiro lugar, às suas
filhas e aos seus filhos, que
desejavam seguir o seu próprio
caminho espiritual.

A realidade é que aquelas folhas de
difusão quase privada se foram
convertendo, após a edição
definitiva, em um dos livros de
literatura católica mais lidos no séc.
XX. Redijo estes textos para um
volume que os editores planejaram
por ocasião do exemplar número
3.000.000 de Caminho, número que,
enquanto escrevo, já foi amplamente
ultrapassado. Caminho, passados
menos de cinquenta anos de sua
publicação, é um verdadeiro clássico



de espiritualidade, traduzido, lido e
meditado nas mais diversas línguas,
para as quais se traduziu o espanhol
rico e transparente da sua língua
original. Milhões de pessoas de todas
as raças e línguas, jovens e velhos,
mulheres e homens, aprenderam a
conviver com Cristo e sua Mãe, a
preocupar-se com os outros, a amar a
Igreja e o Papa, e a descobrir o valor
divino das realidades humanas,
graças à leitura e meditação deste
livro.

Mais ainda, algo que pode
surpreender tratando-se de um texto
inteiramente penetrado pela mais
viva e forte fé católica: Caminho
difundiu-se também entre cristãos
não católicos, que encontram em
suas páginas alimento espiritual e, ao
mesmo tempo, uma chamada à
plenitude da fé. Até pessoas não
batizadas se sentem levadas, pela sua
leitura, a uma vida humana limpa, a
trabalhar com seriedade e com



empenho, a respeitar e compreender
os outros homens, a conviver com
todos; definitivamente, a um modo
de vida aberto a Deus.

Esta realidade «ecumênica» de 
Caminho leva a perguntar como
umas páginas, cuja origem
redacional tem contextos tão
marcados, conseguiu difundir-se
entre pessoas pertencentes a meios
culturais, não só diferentes das
origens de Caminho, mas muito
diversos entre si. Qual é a inspiração
profunda deste livro, capaz de
explicar o bem que fez e continua a
fazer a pessoas tão distintas?

Embora à primeira vista possa
parecer paradoxal, a universalidade
de Caminho, no tempo e no espaço,
que poderíamos chamar de caráter
«transcultural», encontra uma
primeira explicação nas mesmas
razões que o situam em um concreto
contexto cultural e histórico. Porque 



Caminho nasceu da própria vida, e
esta se dá sempre em determinadas
coordenadas de lugar e tempo. 
Caminho é um diálogo que um
sacerdote de Cristo mantém com o
seu Pai Deus e com as almas que o
Senhor põe ao seu lado: homens e
mulheres comuns, mergulhados no
trabalho e na vida profissional,
levados pelos afãs diários, solicitados
pelo amor humano e pelo amor de
Deus, experimentando a miséria do
pecado e os apelos divinos. Nada no
livro é elucubração, disse antes; nele,
nada há de artificioso ou hipotético:
em cada uma de suas páginas palpita
a inestimável riqueza do realmente
vivido. Daí provém o perene frescor
deste livro, e esta é, sem dúvida, a
razão por que, embora tendo sido
escrito em circunstâncias históricas
bem determinadas, Caminho
interessa a milhões de pessoas que
vivem em diversos contextos
culturais. As circunstâncias
históricas – de tempo, de lugar, de



situação – em que nasceram os
pontos de Caminho são o invólucro
que leva a superar a vida que ali se
encontra.

A inspiração profunda de Caminho é,
para dizer em poucas palavras, a
existência cristã vivida por seres de
carne e osso, que se desenvolve nas
condições normais do mundo.

O Senhor concedeu sem dúvida
àquele sacerdote jovem e pobre, sem
meios humanos – «eu tinha só 26
anos, a graça de Deus e bom humor»,
diria Mons. Escrivá anos depois –,
uma excepcional intuição do que
sucede no íntimo da alma humana,
no coração do homem, nesse
quotidiano acontecer comum a todos
os seres que vêm a este mundo.
Concedeu-lhe, de modo particular,
uma visão clara e límpida da própria
situação de criatura perante o seu
Criador. Aquele noverim me, noverim
te – conhecer Deus e conhecer-se a si



próprio – em que Santo Agostinho
resumia todas as ânsias da mente
humana[3], é o que se reflete nas
páginas de Caminho. E isto, e não
outra coisa, é o que permite que um
operário alemão, ou uma enfermeira
colombiana, ou uma mãe de família
japonesa, ou um advogado nigeriano,
ao ler o livro, se encontrem
profundamente interpelados pela
mesma palavra do sacerdote de
Cristo – definitivamente, por Cristo –
que conversava na Madrid dos anos
30, e em toda a Espanha e depois em
todo o mundo, com os homens e
mulheres que encontrava no seu
caminhar diário.

Nos pontos de Caminho, o que se
impõe ao leitor é a realidade
concreta do coração humano – que
transcende as culturas –; e a
realidade, também concreta, da
graça divina, do Deus que chama
cada pessoa e lhe oferece um destino
eterno. Muitos leitores de Caminho,



por vezes até leitores que não se
propunham «lê-lo» mas só «folheá-
lo» – o livro tinha caído nas suas
mãos por casualidade –, ficaram
como «presos» ou «avassalados»
num ponto, que lhes tornou patente,
de modo luminoso e inesperado, uma
dimensão decisiva da sua existência;
ou que os colocava, de maneira
inquietante, perante a exigência de
uma resolução pessoal. Compreende-
se que um homem com reta intenção,
até agnóstico, possa ficar «afetado»
da maneira mais pessoal, ao ler, por
exemplo no ponto 237 de Caminho,
estas palavras.

«... Não é verdade que o teu mau
humor e a tua tristeza inexplicáveis
(inexplicáveis, aparentemente)
procedem da tua falta de decisão em
cortar os laços, sutis mas “concretos”,
que te armou - arteiramente, com
paliativos - a tua concupiscência?»



Aqui não há divagações. Estamos
perante uma palavra cristã –
humana – que se dirige ao fundo do
coração de todo o homem, tal como é,
tal como existe neste nosso mundo,
manchado pelo pecado e amado e
redimido por Cristo. É uma palavra
que apela à autenticidade do homem
e o situa perante a realidade de si
próprio, que é a primeira etapa do
caminho que leva a considerar a sua
vida perante Deus. Mons. Escrivá
costumava dizer que isto é o que
sempre tinha procurado com a sua
pregação: «Se tem interesse o meu
testemunho pessoal, posso dizer que
sempre concebi a minha atividade de
sacerdote e de pastor de almas como
uma tarefa dirigida a situar cada um
em face das exigências totais da sua
vida»[4].

Esta dimensão humana de Caminho
explica a capacidade, demonstrada
pelo livro, de conectar com as
esperanças e aspirações de qualquer



homem ou mulher que sinta
verdadeiramente a sua própria
dignidade, independentemente das
suas convicções religiosas,
oferecendo ao leitor entusiasmo e
impulso para levar uma vida
humanamente mais limpa e mais
nobre.

Mas Caminho, desde a primeira até à
última linha, é um livro
explicitamente cristão. Não podia ser
de outro modo se pensarmos em sua
origem. Cristo preenche tudo em
todas as suas páginas, pois Ele –
Cristo – é o Caminho do homem; e o
íntimo do homem – o seu coração –
se esclarece à luz da Verdade de
Cristo e se inflama com a Vida – o
Amor – de Cristo. Daí que o que o
livro provoca no leitor de Caminho
para uma vida humana digna seja,
habitualmente, um estímulo
inseparável do chamamento a que
assuma de novo as exigências –
tantas vezes esquecidas ou



adormecidas – da vida sobrenatural,
da vida nova dos filhos de Deus: quer
dizer, da vida cristã, tal como a
propõe a tradição da Igreja Católica.
Vida Sobrenatural, Fé, Caridade, A
Virgem, Santa Missa, A Igreja,
Oração, Mortificação, Comunhão dos
Santos, etc.: os títulos de tantos
capítulos de Caminho mostram, já no
seu teor literal, esta realidade cristã e
católica que é a vida que se descreve
em suas páginas.

Esta dupla componente – divina e
humana – da existência do cristão é,
como antes disse, a fonte mais
profunda de Caminho. Mas estas
considerações que faço ficariam
incompletas se for esquecido um
dado fundamental: o Autor é o
Fundador do Opus Dei. Desde 2 de
Outubro de 1928, data em que o
Senhor lhe fez «ver» a Obra, todas as
suas energias de sacerdote – com a
oração, com a palavra, com a caneta,
com os acontecimentos – estiveram



dirigidas a fazer o Opus Dei no
mundo: a vontade que Deus lhe tinha
manifestado apoderou-se da maneira
mais completa de toda a sua
atividade. Convivi intensamente com
Mons. Escrivá, dia após dia, ao longo
de quarenta anos quase
ininterruptos, e posso dizer que, à
imitação do Mestre, o alimento do
seu espírito era cumprir a Vontade
de Deus, que se lhe tornou evidente
naquela data bem precisa.

Isto, que acabo de recordar, é
importante para compreender o livro
que nos ocupa e o teor da
espiritualidade que atravessa as suas
páginas. Caminho, como já se pode
deduzir do que disse ao princípio a
propósito da sua origem, reflete a
vida espiritual e a pregação do
Fundador do Opus Dei nos primeiros
anos depois da fundação: as suas
páginas foram instrumento para dar
a conhecer e para difundir a
mensagem que o Senhor lhe fez



entender naquele 2 de Outubro. O
núcleo central, a ideia básica desta
mensagem já a tinha formulado, da
maneira mais precisa, em um escrito
do ano 1930 dirigido aos membros do
Opus Dei:

«Viemos dizer com a humildade de
quem se sabe pecador e pouca coisa –
homo peccator sum (Lc 5, 8), dizemos
com Pedro –, mas com a fé de quem
se deixa guiar pela mão de Deus, que
a santidade não é algo para
privilegiados, que a todos nos chama
o Senhor, que de todos espera Amor:
de todos, estejam onde estiverem; de
todos, qualquer que seja o seu
estado, a sua profissão ou ofício.
Porque essa vida corrente, sem
aparato, pode ser meio de
santidade.»

Deus Nosso Senhor, com efeito,
suscitou o Opus Dei a contribuir para
que os fiéis cristãos correntes, que
vivem nas circunstâncias normais da



vida humana, tomem consciência da
chamada universal à santidade, e
saibam que a resposta a essa
chamada os levará à santificação do
trabalho profissional normal e das
mesmas circunstâncias da vida que,
deste modo, se fazem caminho –
caminho para Deus.

Por isso, além de mergulhar as suas
raízes na vida humana e na vida
cristã, deve assinalar-se em Caminho
este terceiro elemento: a
espiritualidade específica do Opus
Dei. Não é, porém, um elemento
sobreposto aos anteriores: brota com
sobrenatural espontaneidade da
alma de Mons. Escrivá enquanto fala
sobre o sentido humano e cristão da
vida. Assim, os rasgos básicos da
espiritualidade cristã que o Senhor
lhe inspirou vão pintando o
patrimônio recebido na fé da Igreja:
são como o ponto de mira espiritual
a partir do qual se contempla em



Caminho o humano e o cristão, o
natural e o sobrenatural.

A espiritualidade do Opus Dei,
plenamente inscrita na doutrina e na
praxis da Igreja, realça alguns pontos
da espiritualidade e da ascética cristã
que tinham ficado em segundo
plano, ou até praticamente votados
ao esquecimento, com a passagem
dos séculos. Estou certo de que, nas
diferentes participações neste
volume, esses aspectos serão
estudados, de uma maneira ou de
outra. Agora me limito a destacar,
antes de tudo, a chamada universal à
santidade, a que já me referi; unido a
ela, o valor santificador da vida
corrente, pois aquela chamada
divina seria irreal e desencarnada se
não convertesse em caminhos
divinos – na expressão de Mons.
Escrivá – os próprios caminhos da
terra; e, continuando, a sua constante
afirmação de que a perfeição
humana – no trabalho, em todas as



atividades terrenas – está na base e é,
por sua vez, exigência da perfeição
cristã; finalmente, o dever e o direito
de todos os fiéis a participar na
missão da Igreja fazendo apostolado.

Aquele fundo humano e cristão – em
que insisti no princípio –, vivido e
expresso nas suas páginas com estes
traços da espiritualidade do Opus
Dei, explicam que o livro, passados
cinquenta anos da sua publicação,
seja plenamente atual. Caminho foi
preparando neste tempo milhões de
pessoas para entrar em sintonia e
acolher em profundidade alguns dos
ensinamentos mais
«revolucionários» que, trinta anos
depois, a Igreja promulgaria
solenemente no Concílio Vaticano II.
Vamos ler alguns textos de Caminho e
do Concílio.

A Constituição dogmática Lumen
Gentium tem um ponto culminante –
assim foi novamente sublinhado pelo



recente Sínodo Extraordinário dos
Bispos do ano 1985 – no capítulo
intitulado precisamente «A Vocação
de Todos à Santidade na Igreja», cujo
número 40 começa com esta solene
declaração: «Nosso Senhor Jesus
Cristo pregou a santidade na vida, de
que Ele é Mestre e Modelo, a todos e
a cada um dos seus discípulos, de
qualquer condição: "Sede perfeitos,
como o vosso Pai celeste é perfeito"».
Estas são palavras que resultam
familiares para tantos leitores de 
Caminho, que se viram interiormente
sacudidos pela palavra direta do
Fundador do Opus Dei, que os
despertava para a plenitude da vida
cristã:

«Tens obrigação de santificar-te. - Tu
também. - Alguém pensa, por acaso,
que é tarefa exclusiva de sacerdotes
e religiosos? A todos, sem exceção,
disse o Senhor: “Sede perfeitos, como
meu Pai Celestial é
perfeito”» (Caminho, n. 291).



Esta linguagem coloquial e direta de 
Caminho e o estilo discursivo e
teológico do Concílio salientam, na
verdade, a mesma realidade cristã.
Assim o experimenta também quem
ler, por exemplo, a descrição da vida
e missão dos leigos no n. 31 de 
Lumen gentium : «Vivem no mundo,
isto é, em toda e qualquer ocupação e
atividade terrena, e nas condições
ordinárias da vida familiar e social,
com as quais é como que tecida a sua
existência. São chamados por Deus
para que, aí, exercendo o seu próprio
ofício, guiados pelo espírito
evangélico, concorram para a
santificação do mundo a partir de
dentro, como o fermento, e, deste
modo, manifestem Cristo aos outros,
antes de tudo pelo testemunho da
própria vida, pela irradiação da sua
fé, esperança e caridade». Essa
concreta realidade apostólica é a que
Caminho contempla, partindo da
vida teologal do cristão, que exclui
todo o ativismo superficial:



«Quietude. - Paz. - Vida intensa
dentro de ti. Sem galopar, sem a
loucura de mudar de lugar, no posto
que na vida te corresponde, como
um poderoso gerador de eletricidade
espiritual, a quantos não darás luz e
energia!..., sem perderes o teu vigor e
a tua luz» (Caminho, n. 837).

Uma das declarações do Concílio
Vaticano II com maior
transcendência pastoral é a sua
doutrina sobre a fundamentação
cristológica do apostolado dos leigos.
Mons. Escrivá explicava-o assim no
seu diálogo de sacerdote: «Lembra-te,
meu filho, de que não és somente
uma alma que se une a outras almas
para fazer uma coisa boa. Isso é
muito..., mas é pouco. - És o Apóstolo
que cumpre um mandato imperativo
de Cristo» (Caminho, n. 942).

E esta é a doutrina conciliar: «O
apostolado dos leigos é participação
na própria missão salvadora da



Igreja, e para ele todos são
destinados pelo Senhor, por meio do
Batismo e da Confirmação.» (Lumen
gentium, nº. 33).

Outro texto: o ponto 831 de Caminho,
que desenha em uma pincelada o
horizonte do apostolado pessoal do
leigo cristão:

«És, entre os teus, alma de apóstolo, a
pedra caída no lago. - Provoca, com o
teu exemplo e com a tua palavra, um
primeiro círculo...; e este, outro... e
outro, e outro... Cada vez mais largo.
Compreendes agora a grandeza da
tua missão?»

Esse é o clima do nº. 13 do Decreto
Apostolicam actuositatem, que
termina com estas palavras: «Os
verdadeiros apóstolos (…) esforçam-
se por anunciar Cristo ao próximo
também por meio da palavra. Porque
muitos homens só por meio de seus
companheiros leigos podem ouvir o
Evangelho e conhecer a Cristo.»



A seguinte passagem é da
Constituição pastoral Gaudium et
spes, nº. 43: «Este divórcio entre a fé
que professam e o comportamento
quotidiano de muitos deve ser
contado entre os mais graves erros
do nosso tempo.». Esta situação,
denunciada com tão fortes palavras
pelo Concilio Vaticano II,
impossibilita, na realidade, da
maneira mais radical, o apostolado
que os leigos devem desenvolver no
meio das atividades humanas. Por
isso, o Fundador do Opus Dei pedia
aos leitores de Caminho que
meditassem na contradição implícita
nesse divórcio:

«Aconfessionalismo. - Neutralidade. -
Velhos mitos que tentam sempre
remoçar. Tens-te dado ao trabalho de
meditar no absurdo que é deixar de
ser católico ao entrar na
Universidade, ou na Associação
profissional, ou na sábia Academia,



ou no Parlamento, como quem deixa
o chapéu à porta?» (Caminho, n. 353).

Durante o meu trabalho nas
comissões do Concilio Vaticano II
pude comprovar como abriam
caminho nos seus documentos, por
vezes a muito custo, nos modos de
abordar a vida cristã e critérios
pastorais que são como que a
atmosfera de Caminho. Um livro que,
no campo doutrinal, reflete a firme e
gozosa aceitação que o seu Autor faz
da fé transmitida pela Igreja; e que,
por sua vez, projeta na vida real dos
homens, oferecendo assim, a partir
dessa vida cristã, uma experiência
pastoral, espiritual, ascética que é
portadora de novos progressos
doutrinais.

Talvez resida aqui a razão mais
profunda da permanente atualidade
de Caminho ao longo deste meio
século, que tem contemplado
profundas mudanças – culturais,



sociais, políticas – no mundo, e uma
procura – por vezes, angustiante – de
«aggiornamento» na Igreja. Porque o
que permanece é sempre o essencial:
o homem, com as suas íntimas
aspirações a uma vida
verdadeiramente humana; e os
apelos da graça, que o chamam à
filiação divina e à santidade no meio
e através das circunstâncias
correntes deste mundo. São estas
fontes profundas que explicam que,
hoje como ontem, as páginas de 
Caminho continuem a emanar vigor
e alegria.

[1] João Paulo II, Constituição
Apostólica Ut sit, de 28-XI-1982,
Proêmio: AAS 75 (1983), pág. 423.

[2] Sto. Agostinho, Retractationes II,
6.

[3] Sto. Agostinho, Soliloquia II, 2.



[4] É Cristo que passa, nº. 99.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-significado-
teologico-espiritual-de-caminho-pelo-
beato-alvaro-del-portillo/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-significado-teologico-espiritual-de-caminho-pelo-beato-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-significado-teologico-espiritual-de-caminho-pelo-beato-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-significado-teologico-espiritual-de-caminho-pelo-beato-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-significado-teologico-espiritual-de-caminho-pelo-beato-alvaro-del-portillo/

	O significado teológico-espiritual de Caminho pelo Bem-Aventurado Álvaro del Portillo

