
opusdei.org

O sentido da filiação
divina. Reflexões
sobre o ensinamento
de São Josemaria
Escrivá

“Vivemos como se o Senhor
estivesse lá longe, onde brilham
as estrelas, e não consideramos
que também está sempre ao
nosso lado”. O fundador do
Opus Dei dizia que devemos ter
consciência ser filhos de Deus.
Não uma consciência abstrata,
mas viva, que afeta e
compromete a pessoa.



17/02/2025

Tradução do artigo de José Luis
Illanes, publicado no número 16 da
revista “Studia et Documenta”.

Resumo:O artigo oferece uma visão
panorâmica, de caráter histórico-
cronológico, do surgimento das
expressões ‘filiação divina’ e ‘sentido
da filiação divina’ nos escritos de
Josemaria Escrivá, completando a
exposição com parágrafos finais nos
quais se expõem as linhas centrais de
uma análise de caráter teológico.

Palavras-chave:Filiação divina –
Espiritualidade – Opus Dei –
Josemaria Escrivá

https://www.isje.org/setd/2022/SetD-16-2022-10-ILLANES.pdf
https://www.isje.org/setd/2022/SetD-16-2022-10-ILLANES.pdf


“Vivemos como se o Senhor estivesse
lá longe, onde brilham as estrelas, e
não consideramos que também está
sempre ao nosso lado. E está como
um Pai amoroso – quer mais a cada
um de nós do que todas as mães do
mundo podem querer a seus filhos –
ajudando-nos, inspirando-nos,
abençoando... e perdoando”, escreve
São Josemaria Escrivá no ponto 267
de Caminho. E acrescenta uma
recomendação em tom urgente:
“Necessário é que nos embebamos,
que nos saturemos de que Pai e
muito Pai nosso é o Senhor que está
junto de nós e nos céus”[1].

Trata-se de um dos muitos textos de
Escrivá que falam da filiação divina,
e um dos mais significativos. Não
apenas por ser em si mesmo muito
expressivo, mas também por
manifestar claramente o tom vital de
seu ensinamento. Em sua pregação e
em seus escritos, São Josemaria não
procede como um teólogo que



apresenta um enunciado de fé
desenvolvendo-o com considerações
e aplicações práticas, mas parte da
experiência viva, e daí chega ao
ensinamento da fé sobre a qual esta
experiência se fundamenta. Esta
realidade condiciona, logicamente,
toda tentativa de analisar seus
escritos e sua doutrina, também, e
talvez especialmente, sobre o tema
do qual vamos nos ocupar.

Muitos estudos sobre a filiação
divina e o sentido da filiação em São
Josemaria já foram escritos[2]. Nossa
intenção não é acrescentar um novo
estudo, nem realizar um balanço dos
já publicados, e sim algo mais
modesto: tentar uma visão
panorâmica, de caráter histórico-
cronológico, sobre como as duas
expressões mencionadas no título,
‘filiação divina’ e ‘sentido da filiação
divina’, foram aparecendo em seus
escritos; completando a exposição
com uns parágrafos finais nos quais



apresentaremos o que consideramos
as linhas centrais de uma análise de
caráter teológico[3].

A filiação divina na experiência
espiritual de Josemaria Escrivá
(1931)

Com frequência, ao evocar os
acontecimentos que gravaram em
sua alma o que designou com a
expressão ‘sentido da filiação divina’
e que o levaram a colocar nisso o
fundamento de sua vida espiritual e
o daqueles que o seguiram (quer
dizer, os membros do Opus Dei), São
Josemaria começava evocando a
formação cristã e a vida de piedade
que havia aprendido no lar de seus
pais. Foi lá que aprendeu a rezar o
Pai nosso, que soube que Deus é
nosso Pai e onde começou a tratá-lo
com a familiaridade, a simplicidade e
a confiança próprias do cristão. Sua
profunda consciência da paternidade
de Deus e de nossa relação filial com



Ele não se imprimiu em sua alma,
porém, como fruto de uma reflexão
sobre a catequese recebida, antes
como consequência de uma
experiência espiritual que chegou ao
seu cume em 1931, quando ele já
tinha trinta anos. E no seio daquilo
que já vinha sendo, desde 1928, o
acontecimento em torno ao qual toda
sua vida girava e continuou girando.

A história que levou de modo
imediato a essas experiências tem
início no inverno de 1918[4].
Josemaria Escrivá morava então na
cidade de Logroño, para onde sua
família, deixando Barbastro tinha se
mudado uns anos antes. Aquele
inverno foi particularmente frio.
Uma camada de neve cobria as ruas.
Certo dia, saindo de sua casa, Escrivá
viu marcas de pés descalços sobre a
neve[5], que o impressionaram
vivamente. “Se alguém pode
suportar esse frio por amor a Cristo,
eu, que devo fazer? ”, disse a si



mesmo. Após um período de
reflexão, tomou uma decisão firme:
ordenar-se sacerdote, uma vez que
isso pareceu-lhe o caminho mais
indicado a fim de estar disponível
para o que Deus quisesse dele.

Recebeu a resposta à pergunta
implícita nessa decisão dez anos
mais tarde, em 2 de outubro de 1928,
quando já era sacerdote e morava
em Madri. Naquele dia compreendeu
que sua vocação consistia em
difundir entre cristãos comuns,
ocupados no meio do mundo nas
tarefas humanas comuns, a plena
consciência do que implica ser
cristão, e em promover uma
instituição que acabou chamando
Opus Dei, formada por pessoas das
mais diversas profissões e de todos
os países, que se comprometessem a
viver segundo essa chamada e esse
espírito, difundindo assim, mediante
o testemunho e a palavra, a chamada



universal à santidade e ao
apostolado[6].

A mensagem e a missão fundacionais
eram claras desde 2 de outubro de
1928. Ao mesmo tempo, também
ficava claro que a missão
encomendada a ele requeria um
trabalho imenso: não se tratava
apenas de criar uma linguagem – a
chamada universal à santidade e ao
apostolado não era, naqueles anos,
claramente compreendida – mas
também delinear, além disso, um
itinerário espiritual, um estilo
apostólico, um modo de viver
plenamente adequados à chamada à
santidade no meio do mundo. Não
sem um certo temor, mas sobretudo
com uma grande fé, Josemaria
Escrivá, então jovem sacerdote,
enfrentou essa tarefa, iniciando
assim uma aventura para a qual não
lhe faltaram luzes particulares.



Uma dessas luzes deu-se em 14 de
fevereiro de 1930. Percebeu nesse
dia, enquanto celebrava a Missa, que
não só homens deveriam formar
parte do Opus Dei, como havia
pensando até então, mas também
mulheres. Compreendeu igualmente
que devia superar sua resistência à
ideia de dar vida a uma nova
fundação (já havia, em sua opinião,
excessivas fundações), e
consequentemente parar com toda
tentativa de verificar se já existia
alguma instituição que
correspondesse ao que ele tinha visto
para, se fosse o caso, colaborar com
ela. Nesse 14 de fevereiro de 1930,
compreendeu que devia abandonar
qualquer procura nessa linha e
lançar-se com energia à promoção de
uma nova realidade [7].

E foi o que fez. A tarefa não era fácil.
Conversou com muitas pessoas,
seculares e sacerdotes,
apresentando-lhes com singular



vibração o horizonte que lhe abria a
missão que Deus lhe estava
confiando: cristãos e cristãs das mais
diversas nações, decididos a
santificar sua vida cotidiana e a
comunicar esse anseio a todos os que
os rodeavam. Suas palavras
encontravam eco, mas foram bem
poucos – apenas três ou quatro – as
pessoas que, naqueles primeiros
tempos se comprometeram
firmemente a compartilhar esse
ideal. Comentou certa vez que “as
almas escapavam como enguias”.

Um ano e meio depois do dia 14 de
fevereiro de 1930, em 7 de agosto de
1931 exatamente, teve uma
experiência importante em seu
espírito. Celebrava-se nesse dia na
diocese de Madri a festa da
Transfiguração do Senhor. Durante a
celebração da Eucaristia, umas
palavras de Jesus vieram à sua mente
com uma força e uma luz novas.
Completemos essa narração com



estas palavras com que o próprio São
Josemaria registrou em seus 
Apontamentos íntimos[8]: “No
momento de elevar a Sagrada Hóstia,
sem perder o devido recolhimento,
sem distrair-me [...] veio ao meu
entendimento, com força e clareza
extraordinárias, aquilo da Escritura 
si exaltatus fuero a terra omnia
traham ad me ipsum (Jo 12, 32). E
compreendi que serão os homens e
as mulheres de Deus que levantarão
a Cruz com as doutrinas de Cristo
sobre o pináculo de toda atividade
humana... E vi triunfar o Senhor
atraindo a Si todas as coisas”[9].

Em um texto posterior, em uma de
suas Cartas, evocava a própria
emoção ao “sentir dentro da alma
essa locução divina”. E acrescentava
que, ao mesmo tempo, percebeu
claramente o significado que Cristo
queria dar, naquele momento, às
palavras da Escritura. Não já
anunciar sua morte na Cruz, mas



antes, pressupondo essa morte e a
glorificação que a acompanha,
convocar todos os cristãos a
participar em sua missão
redentora[10]. Entendeu claramente,
em suma, que, através dessas
palavras do Evangelho de São João,
Cristo queria recordar-lhe, e
recordar a todos os cristãos, e em
particular aos cristãos comuns, que
trabalham no meio do mundo, que
com suas vidas, com seu exemplo e
com suas palavras deviam colocar
Cristo no cume de todas as atividades
humanas, pequenas ou grandes,
brilhantes ou anódinas, que lhes
coubesse desenvolver[11].

Algumas semanas depois, em
setembro de 1931, deram-se dois
acontecimentos que se gravaram em
sua alma e reforçaram essa
consciência viva da paternidade de
Deus que designou com as palavras
‘sentido da filiação divina’. O
contexto próximo não foi, nessas



duas ocasiões, uma celebração
litúrgica e sim uma oração intensa
que brotou em sua alma enquanto
caminhava pelas ruas de Madri.
Citemos as palavras textuais que
anotou em seus Apontamentos
íntimos: Estive considerando as
bondades de Deus comigo e, cheio de
alegria interior, teria gritado pela
rua, para que todo mundo tomasse
conhecimento de meu
agradecimento filial: Pai! Pai! E – não
gritando – mas baixinho, caminhei
chamando-o assim (Pai!) muitas
vezes, certo de que o agradava[12].

Dia de Santa Edwiges 1931: Quis
fazer oração, depois da Missa, na
quietude de minha igreja. Não
consegui. Em Atocha, comprei um
jornal (o ABC) e tomei o bonde. Neste
momento, quando escrevo isto, não
pude ler senão um parágrafo do
jornal. Senti afluir a oração de afetos,
copiosa e ardente. Passei o tempo
assim no bonde e até minha casa.



Isto que estou fazendo, esta nota, é
uma continuação, interrompida
apenas para trocar duas palavras
com as pessoas da minha casa – que
só sabem falar da questão religiosa –
e para beijar muitas vezes minha
Vigem dos Beijos e nosso Menino[13].

Essas duas passagens dos 
Apontamentos íntimos refletem a
profundidade da experiência
espiritual que ele viveu. Ambas têm
um alcance e um conteúdo idênticos,
mas há matizes. O primeiro destaca a
afirmação da alegria e do deleite,
derivados de uma profunda
consciência da paternidade divina. O
segundo mostra essa mesma alegria,
nota-se, porém, no fundo, que
Josemaria Escrivá atravessava nesses
meses de 1931 momentos difíceis. A
dura situação da Igreja na Espanha,
presidida por um governo de
orientação laicista e anticatólica;
mudanças em seu trabalho pastoral;
o fato de que o problema de sua



incardinação na diocese de Madri
continuasse sem solução e a
incerteza sobre o futuro que daí se
seguia; a penúria econômica (depois
da morte de seu pai em 1925, toda a
família – sua mãe e seus dois irmãos
– dependia dele em todos os
aspectos)... provocavam uma
situação de inquietação e desalento
que o impulsionavam a confiar
inteiramente em Deus.

O que ele narrou nos Apontamentos
íntimos manifesta que o
aprofundamento de Escrivá na
paternidade divina estava unido a
um análogo aprofundamento na
união com Cristo e na participação
em sua missão redentora.
Comentava-o ele mesmo em uma
meditação pregada em 1963, em que
rememora os acontecimentos do
outono de 1931 com as palavras:
Quando o Senhor me dava aqueles
golpes, lá pelo ano trinta e um, eu
não entendia. E de repente, no meio



daquela amargura tão grande, essas
palavras: ‘Tu és meu filho’ (Sl 2, 7), tu
és Cristo. E eu só sabia repetir ‘Abba,
Pater!; Abba!; Abba!’ Tu fizeste,
Senhor, que eu entendesse que ter a
Cruz é encontrar a felicidade, a
alegria. E a razão – vejo-o com mais
clareza que nunca – é esta: ter a Cruz
é identificar-se com Cristo, é ser
Cristo e, por isso ser filho de Deus[14].

Com palavras parecidas, reitera-o em
uma de suas Cartas, acrescentando,
porém, outros detalhes: Senti a ação
do Senhor que fazia germinar em
meu coração e em meus lábios, com a
força de algo imperiosamente
necessário, esta terna invocação: 
Abba! Pater! Eu estava na rua, num
bonde [...]. Provavelmente fiz aquela
oração em voz alta. E andei pelas
ruas de Madri, talvez uma hora,
talvez duas, não posso dizer, o tempo
passou sem que eu o sentisse. Devem
ter-me tomado por louco. Estive
contemplando com luzes que não



eram minhas, essa assombrosa
verdade, que ficou acesa em minha
alma, para nunca se apagar[15].

“Para nunca se apagar”. Não foi uma
emoção transitória, e sim uma luz
que o fez compreender, de forma
existencial e concreta, a força e o
valor da fé, e o moveu a apoiar-se na
paternidade de Deus em todas as
circunstâncias. E ainda, levou-o a
perceber que esta atitude espiritual
deveria informar não só sua própria
vida, mas também a vida de todos os
membros do Opus Dei.

Nas passagens de Apontamentos
íntimos em que descreve os
acontecimentos de setembro e
outubro de 1931, Josemaria Escrivá
não faz referência à experiência
espiritual de 7 de agosto.
Contemplando esses fatos à distância
do tempo, a conexão parece clara.
Aquele si exaltatus fuero a terra do
dia 7 de agosto, havia confirmado



mais uma vez e com força especial, a
luz do dia 2 de outubro, a perspectiva
de um profundo trabalho apostólico
entre cristãos comuns de todos os
países e condições, movendo-os a
santificar sua vida cotidiana e a
convidar outros a seguir esse mesmo
caminho. Os acontecimentos do
outono de 1931 completavam essa
mensagem deixando clara a têmpera
de alma, a atitude de espírito com
que devia enfrentar tal missão.

A partir de então afirmou
decididamente que “a filiação divina
é o fundamento do espírito do Opus
Dei”[16]. E o sentido da filiação divina,
a consciência viva da paternidade de
Deus e a confiança plena nele a todo
momento e em qualquer situação,
ocuparam um lugar de primeiro
plano em sua pregação e em seus
escritos.



A filiação divina nos primeiros
escritos de Josemaria Escrivá
(1932-1939)

Em dezembro de 1931 São Josemaria
redigiu a versão original da primeira
de suas obras: Santo Rosário,
profundamente inspirado no trato
filial com Nossa Senhora de modo
que por Maria se chegasse a Jesus, e
em Jesus se encontrasse a Deus Pai.
Pouco depois, em janeiro ou
fevereiro de 1932, decidiu publicá-la
para servir-lhe de apoio no trabalho
apostólico com os jovens que tratava.
Essa primeira edição, bem modesta,
foi feita com um mimeógrafo, uma
multicopiadora a álcool em uso
naquela época.

Em dezembro do mesmo ano
publicou, também com mimeógrafo, 
Considerações espirituais que, com
acréscimos e mudanças estruturais,
acabou dando origem em 1939, a 
Caminho,um de seus mais



importantes livros. Esta obra é
estruturada do princípio ao fim por
referências a “nosso Pai-
Deus” (grafada assim, com hífen,
convertendo as duas palavras em
uma só) e por exortações para reagir,
como corresponde a quem se sabe
filho de Deus nas situações mais
variadas: desde o convite para tomar
consciência da proximidade de Deus
e viver em diálogo constante com Ele
até a audácia na ação apostólica, a
confiança no auxílio ou no perdão
divinos, a generosidade na entrega, a
fraternidade, a alegria...

Vamos reproduzir, como exemplo –
introduzindo alguns retoques – a
compilação de citações de Caminho
que oferecemos já faz alguns anos na
revista da Pontifícia Academia de
Teologia[17], fazendo notar que, se
tivéssemos em conta os pontos de 
Caminho em cuja redação afloram



sentimentos filiais, deveríamos
reproduzir quase toda a obra:

Filiação divina e tomada de
consciência da grandeza da
vocação cristã: Padre – dizia-
me aquele rapagão (que será
feito dele?), bom estudante da
Central –estava pensando no
que o senhor me falou...que sou
filho de Deus! E me surpreendi,
pela rua de corpo ‘emproado’ e
soberbo por dentro... Filho de
Deus! Aconselhei-o, com segura
consciência, fomentar a
‘soberba’ (n.274; ver também
nn. 892 e 919).
Filiação divina e consciência
da proximidade amorosa de
Deus: É preciso convencer-se de
que Deus está junto de nós
continuamente. – Vivemos
como se o Senhor estivesse lá
longe, onde brilham as estrelas
e não consideramos que
também está sempre ao nosso

• 

• 



lado. E está como um Pai
amoroso – quer mais a cada um
de nós do que todas as mães do
mundo podem querer a seus
filhos – ajudando-nos,
inspirando-nos, abençoando... e
perdoando. [...]. Necessário é
que nos embebamos, que nos
saturemos de que Pai e muito
Pai nosso é o Senhor que está
junto de nós e nos céus. (n.267;
ver também nn. 93, 246, 880 e
884).
Filiação divina e diálogo
constante com Deus: A nossa
vontade, com a graça, é
onipotente diante de Deus. --
Assim, à vista de tantas ofensas
ao Senhor, se dissermos a Jesus,
com vontade eficaz, indo no
ônibus por exemplo: ‘Meu Deus,
quereria fazer tantos atos de
amor e desagravo quantas as
voltas de cada roda deste carro’,
naquele mesmo instante, diante
de Jesus tê-lo-emos realmente

• 



amado e desagravado conforme
nosso desejo. Esta ‘ingenuidade’
não está fora da infância
espiritual; é o eterno diálogo
entre a criança inocente e o pai,
doido por seu filho: – Quanto
me queres? ... Fala! – E o
garotinho diz, marcando as
sílabas: – Mui-tos mi-lhões! (n.
897; ver também n. 115 e vários
dos números que citamos a
seguir e o 267, recém
reproduzido).
Filiação divina, e
perseverança simples e
confiante nos tempos
dedicados à oração: “Sei que te
distrais na oração. – Procura
evitar as distrações, mas não te
preocupes se, apesar de tudo,
continuas distraído. Não vês
como na vida natural, até as
crianças mais sossegadas se
entretém e divertem com o que
as rodeia, sem atender muitas
vezes às palavras de seu pai? –

• 



Isso não implica falta de amor
nem de respeito; é a miséria e
pequenez própria do filho. Pois
olha: tua és uma criança diante
de Deus” (n. 890).
Filiação divina, fonte de
alegria, também nos
momentos de prova: “A alegria
que deves ter não é essa que
poderíamos chamar fisiológica,
de animal são, mas uma outra,
sobrenatural, que procede de
abandonar tudo e te
abandonares a ti mesmo nos
braços amorosos do nosso Pai-
Deus” (n. 659). “A provação
desta vez é longa. – Talvez – e
mesmo sem ‘talvez’ – não a
tenhas aceitado bem até agora...
porque ainda procuravas
consolos humanos. – E teu Pai-
Deus os arrancou pela raiz, para
que não tenhas outro arrimo
fora dEle”. (n. 722)
Filiação divina e confiança
plena em Deus: “Diante de

• 

• 



Deus, que é Eterno, tu és uma
criança menor do que, diante
de ti, um garotinho de dois
anos. – E, além de criança, és
filho de Deus. – Não o
esqueças” (n. 860). “Como é
bom ser criança! – Quando um
homem solicita um favor, é
preciso que ao requerimento
junte a folha de seus méritos.
Quando quem pede é um
menininho, como as crianças
não têm méritos, basta-lhe
dizer: – Sou filho de Fulano. Ah,
Senhor – diz-lhe com toda a tua
alma! – Eu sou... filho de Deus!
(n. 892; ver também nn. 864,
867 e 870).
Filiação divina, simplicidade
e generosidade na entrega:
“Não te preocupes se te
aborreces quando fazes essas
pequenas coisas que Ele te
pede. – Ainda chegarás a
sorrir... Não vês com que pouca
vontade dá o menino simples a

• 



seu pai, que o experimenta, a
guloseima que tinha nas mãos?
– Mas dá; venceu o amor” (n.
881) “Sofres nesta vida de cá,
que é um sonho...breve. –
Alegra–-te porque teu Pai Deus
te ama muito e, se não
levantares obstáculos, após este
sonho ruim, te dará um bom
despertar” (n. 692; ver também
n. 669).
Filiação divina e convite a
comportar-se como filho de
Deus: “Os filhos...como
procuram comportar-se
dignamente quando estão
diante de seus pais! E os filhos
de Reis, diante de seu pai o Rei,
como procuram guardar a
dignidade da realeza! E tu... não
sabes que estás sempre diante
do Grande Rei, teu Pai-
Deus?” (n. 265)
Filiação divina e decisão na
ação apostólica: “Deus e
audácia! – Audácia não é

• 

• 



imprudência – audácia não é
temeridade” (n. 401)
“Querendo-te apóstolo, o
Senhor te lembrou, para que
nunca o esqueças, de que és
‘filho de Deus’ (n. 819). “Dizes
que na ação de graças, depois
da Comunhão, a primeira coisa
que te vêm aos lábios, sem o
poderes evitar, é a petição:
Jesus, dá-me isto! Jesus, aquela
alma; Jesus, aquela atividade... –
Não te preocupes nem te
violentes; não vês que, sendo o
pai bom e o filho criança
simples e audaz, o garotinho
mete as mãos no bolso do pai, à
procura de guloseimas, antes de
lhe dar o beijo de boas-vindas?
– Então...” (n. 896).
Filiação divina, fundamento
da fraternidade: “Distrair-te. –
Precisas distrair-te... abrindo
muito os olhos, para que
entrem bem as imagens das
coisas, ou fechando-os quase,

• 



por exigências da tua miopia... –
Fecha-os de todo! Tem vida
interior, e verás, com cor e
relevo inesperados, as
maravilhas de um mundo
melhor, de um mundo novo: e
terás intimidade com Deus... e
conhecerás a tua miséria... e te
endeusarás... com um
endeusamento e, aproximando-
te de teu Pai, te fará mais irmão
dos teus irmãos, os homens”. (n.
283; ver também n. 440).
Filiação divina e confiança na
misericórdia e no perdão de
Deus: “Estás cheio de misérias.
– Cada dia as vês mais
claramente. – Mas que não te
assustem. – Ele bem sabe que
não podes dar mais fruto. – As
tuas quedas involuntárias –
quedas de criança – fazem com
que teu Pai-Deus tenha mais
cuidado, e que tua Mãe, Maria,
não te largue da sua mão
amorosa. – Aproveita-te disso e,

• 



quando diariamente o Senhor
te levantar do chão, abraça-O
com todas as tuas forças e
encosta a tua cabeça miserável
no seu peito aberto, para que
acabem de enlouquecer-te os
latejos do seu Coração
amabilíssimo” (n. 884; ver
também n. 887).
Filiação divina, realidade que
exclui todo o temor: “Não
tenhas medo da morte. – Aceita-
a desde agora, generosamente...
quando Deus quiser... como
Deu quiser... onde Deus quiser.
– Não duvides; virá no tempo,
no lugar e do modo que mais
convier... enviada por teu Pai-
Deus. Bem-vinda seja nossa
irmã, a morte” (n. 739; ver
também n. 746, assim como nn.
326 e 435, nos quais sublinha
que diante de Deus não cabe
temor em sentido próprio, mas
apenas ‘temor filial’, quer dizer,

• 



o desejo de não o ofender
nunca).

Um parêntesis: notas para uma
consideração teológica da filiação
divina

As palavras com que São Josemaria
descreve em seus Apontamentos
íntimos as experiências de setembro
de 1931 põem em evidência que as
luzes então recebidas não foram
como um meteorito que cai na terra
que lhe é alheia: elas encontram,
com efeito, uma alma preparada
para recebê-las. A amplitude e a
variedade dos contextos em seus
primeiros escritos referentes à
consideração de Deus como Pai e à
do cristão como filho de Deus,
confirmam essa realidade e mostram
que a oração que a tinha precedido
continuou a se desenvolver e a
completar-se em anos posteriores.

Houve, certamente uma novidade no
outono de 1931: a força de uma luz



que gravou em sua alma a afirmação
da filiação divina até fazer dessa
consideração o fundamento da vida
espiritual. Houve, porém, ao mesmo
tempo, uma continuidade com a
doutrina pregada pela Igreja sobre a
condição do cristão como filho de
Deus com a qual havia alimentado
sua oração e com a qual continuou a
alimentar-se no futuro. Convém, por
isso, a nosso ver, que antes de
continuar abramos um parêntesis de
caráter teológico, para expor, mesmo
sumariamente, as linhas estruturais
dessa doutrina.

Indiquemos, antes de mais nada, que
o aprofundamento teológico na
compreensão da filiação divina do
cristão requer dar atenção a três
dogmas fundamentais: a criação, a
chamada dirigida ao homem a entrar
em comunhão com Deus e,
finalmente, a encarnação da segunda
pessoa da Santíssima Trindade.



“No princípio, Deus criou o céu e a
terra”[18]. Com estas palavras o
Gênesis inicia a narração da criação
do universo. No princípio: quer
dizer, no próprio instante em que o
universo, e com ele o espaço e o
tempo, começaram a ser; no próprio
instante em que a palavra onipotente
de Deus tirou do nada, de onde nada
existia, o universo inteiro, dotando-o
de uma densidade e de uma energia
que – mantidas por Deus no ser –
permitiram-lhe evoluir e
desenvolver-se.

A onipotência divina não é, no
entanto, a realidade que agora
devemos sublinhar, mas sim as
diferenças de tom que se percebem
ao longo deste primeiro capítulo do
Gênesis. Nos primeiros versículos o
autor sagrado destaca o poder que a
palavra divina possui, à qual se
segue, sem solução de continuidade,
o aparecimento de tudo que evoca:
“Faça-se a luz! E a luz foi feita... Deus



fez o firmamento e separou as águas
que estavam debaixo do firmamento
daquelas que estavam em cima. E
assim se fez”. Quando a narração
progride e chega o sexto dia, o tom
muda. A passagem inicia-se com um
plural de majestático, ‘Façamos’, ao
qual se segue a enunciação do que foi
decidido: “Façamos o homem à nossa
imagem e semelhança [...] Deus criou
o homem à sua imagem, criou-o à
imagem de Deus; criou o homem e a
mulher”[19].

O ser humano não é um elemento a
mais entre os inumeráveis que
constituem o universo. Não surge
como consequência do
desenvolvimento de energias e leis
impessoais. Não é um ser lançado à
existência pelo encontro arbitrário
do acaso e da necessidade. Nem
tampouco uma partícula desgarrada
da divindade, destinada, depois de
percorrido seu ciclo, a voltar à
unidade da qual saiu e diluir-se nela.



Trata-se de um ser concreto, trazido
a este mundo, chamado a este
mundo, por um amor que o
antecede. O amor dos pais, sem
dúvida, mas sobretudo o de Deus,
assumindo-o (ou, eventualmente,
suprindo-o), rege e governa a
totalidade do acontecer, outorga a
cada ser humano inteligência e
vontade e abre diante dele
horizontes de eternidade.

Dotado de inteligência, o ser humano
tem consciência de si e de tudo o que
o rodeia. Ele se percebe como um ‘eu’
circundado não apenas por seres
impessoais, mas também por outros
seres capazes, como ele, de
pronunciar um ‘eu’ ou um ‘você’,
com os quais pode entabular
relações. E, mais ainda, como um ser
que pode transcender seu entorno
até elevar-se à afirmação de um Ser
supremo do qual tudo depende,
inclusive seu próprio destino. Ou
seja, Deus.



A partir de uma perspectiva
antropológica, o dogma cristão da
criação, implica, entre outras coisas,
afirmar que o homem pode
enfrentar a existência confiando na
bondade divina, dirigindo-se a Deus
com uma atitude não só de adoração
e de reverência, mas também de
impetração e de esperança. De
confiança, mais concretamente, em
uma onipotência que Deus colocou a
serviço de seu amor. O dogma da
criação leva, em outras palavras, à
afirmação de uma paternidade
divina, entendida como cuidado
amoroso de Deus para com o
homem.

Porém há mais: Deus interveio na
história. O capítulo doze do Gênesis
narra que Deus dirigiu-se a Abrão em
Ur da Caldeia e lhe disse: “Deixa tua
terra, tua família e a casa de teu pai e
vai para a terra que eu te mostrar.
Farei de ti uma grande nação; eu te
abençoarei [...]; todas as famílias da



terra serão benditas em ti”[20]. Todos
os outros livros do Antigo
Testamento dão testemunho do amor
de Deus a Israel que ele guia até
fazer dele um grande povo, que
perdoa as suas infidelidades e
socorre em suas desventuras. Aquele
que, em suma, Ele ama com amor de
Pai.

Em sua pregação Jesus Cristo não só
reafirma a atitude paternal de Deus
com relação ao ser humano, mas o
faz com uma força singular. Deus –
proclama – não só cuida do povo, da
coletividade, mas de cada um dos
seres humanos, com um amor
paterno que chega aos menores
detalhes: “se ele veste assim a erva
que hoje está no campo e amanhã
será cortada, quanto mais a vós
homens de pouca fé!”[21]; já que –
insiste outro texto – “Até os cabelos
de vossa cabeça estão todos
contados”[22]. E quando os apóstolos
lhe pediram que lhes ensinasse a



rezar, disse que o fizessem
recorrendo precisamente à palavra
‘Pai’: “Quando orardes, dizei: Pai,
santificado seja o vosso nome; venha
o vosso Reino...”[23].

Trata-se de afirmações com um
sentido profundo e pessoal que vão
mais longe do que vemos no Antigo
Testamento. Mas, se parássemos aí,
não teríamos chegado ao núcleo do
Evangelho, já que não teríamos
mostrado a raiz da que procede esse
modo de falar de Jesus. Para
consegui-lo é preciso dar um passo
em frente e contemplar o mistério da
Encarnação, diante de “o Filho de
Deus fazer-se homem para que os
homens chegássemos a ser filhos de
Deus[24].

Jesus Cristo, que em sua pregação
convidou a tratar a Deus como pai e
a dirigir-se a Ele com plena
confiança, insistiu ao mesmo tempo
na peculiaridade de sua relação com



o Pai: “Meu Pai e vosso Pai, meu Deus
e vosso Deus”[25], afirmou em
diversos momentos. E proclamou
solenemente: “Ninguém conhece o
Pai senão o Filho e aquele a quem o
Filho quiser revelá-lo”[26]. Jesus não é 
um filho, mas o Filho, que tem uma
relação com seu Pai Deus distinta de
qualquer outra. Cristo deu a
conhecer que Deus é Uno e
inseparavelmente Trino. Que no seio
da divindade há paternidade e
filiação, e que da mútua referência
entre o Pai e o Filho procede uma
terceira pessoa, o Espírito Santo.

E diz isso não como um profeta que,
com uma linguagem abstrata e
desencarnada, transmite uma
informação ou uma mensagem, e sim
afirmando de si mesmo que é o Filho.
O mistério da Trindade e o da
Encarnação são-nos revelados ao
mesmo tempo. E ainda, Jesus, que
revela o mistério da paternidade
eterna de Deus e o de sua própria



divindade, afirma também que o
homem é chamado a participar na
vida divina. Marca a singularidade
de sua relação com o Pai, porém
convida ao mesmo tempo a tratar o
Pai com a intimidade com que Ele
mesmo o trata; a chamá-lo Pai, Abbá,
com a intimidade com que Ele o faz.
E promete que, uma vez morto e
ressuscitado, enviará o Espirito para
que nos identifique com Ele, o Filho,
de modo que tanto o Filho como o Pai
venham a ter em nós sua morada[27].

A descrição do processo de
manifestação da paternidade divina
com relação ao homem que
acabamos de fazer foi não apenas
breve, mas esquemática, suficiente,
porém, para nosso propósito.
Continuemos, pois, assentando
algumas proposições – sete
concretamente – que sintetizam o
que este processo manifesta e
implica[28].



Antes de mais nada, a densidade
ontológica do vocábulo ‘pai’ aplicado
a Deus. Ao longo da história são
muitos os que pronunciaram a
palavra ‘pai’ referindo-se à divindade
para indicar que Deus atua com
relação aos homens como os pais
atuam, com o carinho próprio dos
pais; quer dizer de forma analógica e
inclusive metafórica. Jesus também
faz assim em algumas passagens. Em
outras, porém, não: Cristo revela que
Deus não só atua como um pai, mas é
Pai; que no seio da divindade há uma
verdadeira geração: Deus, o Pai,
engendra um Filho, igual a Ele,
consubstancial com Ele.

Ao mesmo tempo – segunda
proposição – o Evangelho revela que
essa geração eterna se prolonga no
tempo e na história. O Filho eterno
do Pai se fez homem e fazendo-se
homem, incorporou a humanidade a
seu mistério. Somos, no Filho, filhos
do Pai. Deus não só atua em relação



ao homem como um pai, mas é seu
Pai; Deus não só lhe outorga o ser e o
protege com sua providência, mas
comunica-lhe sua vida. Em suma, a
paternidade de Deus com relação ao
homem e a filiação do homem com
relação a Deus, transcendem o plano
afetivo e o moral – o cuidado, a
proteção, o carinho manifestado em
obras – para situar-se no nível
ontológico. Há em Deus, vamos dizê-
lo com palavras de São Josemaria,
“uma corrente trinitária de amor”
que chega até os homens[29].

A filiação divina tal e como a fé cristã
a proclama é – terceira proposição –
um dom que brota de Deus como
manifestação supremamente livre do
amor divino. São Paulo, ao unir na 
Carta aos Gálatas, e em outros
lugares paralelos, os vocábulos
‘filiação’ e ‘adoção’[30], marca tanto a
verdade da comunicação de vida
divina aos homens como o fato de
que essa comunicação brota de uma



livre doação divina. O homem não é
filho de Deus em virtude de uma
exigência de sua natureza, e sim
como fruto de uma adoção, quer
dizer, de uma livre decisão divina
que vai além do que a natureza
reclama.

O amor de Deus – quarta proposição
– é criador. A decisão divina de
adotar o ser humano transforma-o,
modificando-o e elevando-o a partir
do interior de seu espírito. A
comunicação de Deus, sendo
absolutamente gratuita, não devida,
é, ao mesmo tempo, em virtude do
dom da graça, conatural ao homem
que a recebe.

A filiação divina, como é
testemunhada pela fé cristã,
transcende – quinta proposição – o
nível histórico-providencial para
situar-se no metafísico, mas, ao
transcendê-lo não o exclui, e sim o
reafirma. Mostra, com efeito que o



horizonte último, a razão de ser, do
cuidado amoroso do homem por
parte de Deus ao longo da história
presente é, precisamente, a plena
união com Deus – e em Deus, com os
outros homens – que se alcançará no
reino dos céus. E implica, portanto,
que este horizonte, como todo
horizonte último, se reverte sobre o
hoje e o agora, sustentando e
potenciando esse trato pessoal e
íntimo entre o homem e Deus que a
consciência da filiação divina está
destinada a provocar.

A filiação divina, da mesma forma
que outras realidades cristãs – sexta
proposição – é submetida à tensão
entre o ‘já’ e o ‘ainda não’, entre o
presente e a escatologia. Somos filhos
de Deus, mas, como diz a Primeira
Carta de São João na passagem antes
mencionada, “não se manifestou
ainda o que havemos de ser”[31].
Agora sabemos que somos filhos de
Deus, mas não na visão, e sim na fé,



nessa fé que, como indica a Carta aos
Hebreus, é “o fundamento da
esperança, é uma certeza a respeito
do que não se vê”[32]. Podemos, pois,
afirmar com plena certeza que
somos filhos de Deus, mais ainda,
experimentar o que esta realidade
implica, mas ainda, como diz São
Paulo, “como por um espelho,
confusamente”[33], e, portanto,
experimentando também, de um
modo ou outro, a limitação e a
obscuridade, ou melhor, o claro-
escuro.

Somos constituídos filhos de Deus –
sétima proposição – incorporando-
nos a Cristo; segundo a expressão
clássica, somos ‘filhos no Filho’. A
filiação divina tem um horizonte
teologal, mas também, e
inseparavelmente, cristológico.
Tornamo-nos partícipes da vida
trinitária em virtude da ação
santificadora do Espírito Santo que,
ao incorporar-nos a Cristo, abre-nos



por Cristo, com Cristo e em Cristo à
comunhão com Deus Pai.

Esta arraigamento cristológico
implica – oitava e última proposição
– que, no hoje da história,
participamos da missão redentora de
Cristo, contribuindo assim com
nossas vidas para o caminhar da
humanidade rumo à plenitude dos
céus. Um caminhar que conhece
alegrias e dissabores, mas que, para
um cristão, está sempre iluminado
pela providência amorosa de Deus e
pela vitória de Cristo que, tendo
morrido e ressuscitado, venceu a
morte e outorga sua graça para tirar
da morte, vida.

A filiação divina nos escritos de
Josemaria Escrivá posteriores a
1939

Concluímos assim o parêntesis
teológico e agora dirijamos nossa
atenção aos textos de São Josemaria.
A consideração da abundante



pregação de Escrivá nos anos que
vão de 1940 até o momento de sua
morte em 1975, assim como a dos
escritos que publicou durante este
tempo, confirmam o que o texto de 
Caminho,já manifestou: a variedade
de situações e atitudes que São
Josemaria relaciona com a
consciência da paternidade de Deus e
seu correlato, a condição de seus
filhos. Uma análise detalhada desses
escritos não contribuiria, neste ponto
de vista, com novidades especiais,
embora pudesse acrescentar novas
situações, novas atitudes e novos
matizes.

Realizar esta análise, ainda que não
modificasse as conclusões que a
análise de Caminho traz, teria,
portanto, interesse. Mas
infelizmente, trata-se de uma tarefa
que no momento atual não se pode
realizar com pleno rigor científico-
histórico. Com efeito, grande parte
da pregação de São Josemaria



daqueles anos, em Roma ou durante
as suas viagens apostólicas a diversos
países (meditações, homilias,
palestras...) ainda não foi publicada.
Está, sem dúvida, aberta a
possibilidade de se trabalhar com os
livros já publicados pelo fundador do
Opus Dei (Entrevistas, É Cristo que
passa, Amigos de Deus...), e foi o que
fizeram os autores dos trabalhos
sobre o sentido da filiação divina
segundo São Josemaria publicados
até a data, como já informamos no
começo destas páginas. Porém, para
um estudo de caráter histórico como
este que aqui aspiramos a realizar,
essa via também está excluída, já que
não é fácil precisar a datação de uma
parte importante dos textos incluídos
nesses livros. Preferimos por isso
renunciar a isso e remeter-nos aos
trabalhos já publicados sobre o
sentido da filiação, especialmente a
dois deles: os de Fernando Ocáriz e
de Ernst Burkhart e Javier López, que
são recomendados por seu caráter



sistemático e seu maior acesso às
fontes.

Há, no entanto, dois pontos que não
queremos deixar de mencionar. Por
um lado, a evolução de sua
linguagem. Nos textos dos anos
trinta, e concretamente em Caminho,
aparecem frequentemente as
expressões ‘nosso Pai-Deus’, ‘Deus é
nosso Pai’, ‘somos filhos de Deus’ e
outras similares, mas os substantivos
abstratos ‘paternidade’ e ‘filiação’
brilham por sua ausência[34]. Trata-se
de um detalhe que poderia ser
considerado irrelevante por se situar
em um nível linguístico e remeter a
um conteúdo conceitual equivalente,
mas não deixa de ser significativo.
Relaciona-se, além disso, com o fato
de que, diferentemente do que
acontece em Caminho, cujo tom é
exortativo ou prático, nas
meditações, homilias e entrevistas
posteriores aos anos quarenta e



cinquenta, predomina um tom
expositivo.

Esse tom, e essa intenção, são dois
dos fatores que levaram São
Josemaria a passar do implícito ao
explícito e chegar aos textos
sintéticos de seus escritos das
décadas de 1960 e 1970.
Apresentamos a seguir dois, que nos
parecem especialmente significativos
e que, sendo complementares,
oferecem uma visão bastante
completa de sua doutrina.

O primeiro se encontra em um dos
livros há pouco mencionados, É
Cristo que passa, e forma parte de
uma homilia dedicada à festa de 
Cristo Rei. Apresenta tons histórico-
salvíficos. Cristo, subindo aos céus –
afirma Escrivá – não se afastou da
história, mas continua empenhado
na obra da salvação dos homens e da
criação inteira. Continua na obra da
salvação “deste nosso mundo, que é



bom porque saiu bom das mãos de
Deus. Foi a ofensa de Adão, o pecado
da soberba humana, que rompeu a
divina harmonia da Criação. Mas
Deus Pai, quando chegou a plenitude
dos tempos, enviou seu Filho
Unigênito, que, por obra do Espírito
Santo, tomou carne em Maria
sempre Virgem para restabelecer a
paz, para que, redimindo o homem
do pecado, adoptionem filiorum
reciperemus [Gl 4, 5] fôssemos
constituídos filhos de Deus capazes
de participar da intimidade divina;
para que assim fosse concedido a
este homem novo, a esta nova estirpe
os filhos de Deus [cfr. Rm 6, 4-5], o
poder de libertar todo o universo da
desordem, restaurando em Cristo
todas as coisas [cfr Ef. 1, 9-19], que
por Ele foram reconciliadas com
Deus [cfr Cl. 1, 20]. Foi para isso –
conclui – que nós, os cristãos fomos
chamados, essa é a nossa tarefa
apostólica e a preocupação que deve
consumir a nossa alma: conseguir



que o Reino de Cristo se torne
realidade, que não haja mais ódios
nem crueldades, que estendamos
pela terra o bálsamo forte e pacífico
do amor”[35].

A Criação, chamada à comunhão com
Deus, pecado e redenção constituem
o pano de fundo sobre o qual se situa
a realidade da filiação divina do
cristão, que é, em consequência
apresentada em termos de missão.
Criado por Deus, o homem é, em
Cristo, feito partícipe da vida divina,
chamado a penetrar na intimidade
divina e, consequentemente, situado
diante de um horizonte de
eternidade. Esse horizonte, porém,
não separa do atuar presente, mas se
reverte sobre ele, impulsionando à
ação de modo que o hoje e o agora da
história manifestem a realidade e a
força da redenção operada por
Cristo, e antecipem, ainda que com as
limitações próprias da condição
humana, esse ‘bálsamo forte e



pacífico do amor’ que encontrará sua
plenitude nos céus.

O segundo dos textos que escolhemos
forma parte de uma meditação
correspondente ao primeiro
domingo da quaresma, incluída
também em É Cristo que passa. O
tom não é histórico-salvífico, mas
antes antropológico. São Josemaria
convida nele seus ouvintes, cristãos
“plenamente metidos em seu
trabalho comum, entre os outros
homens, seus iguais”, a um
relacionamento sincero e confiado
com Deus. Nesse contexto oferece
uma visão panorâmica da plenitude
de sentido que brota da consciência
da filiação divina.

A filiação divina – são palavras dele –
é uma verdade feliz, um mistério
consolador. A filiação divina empapa
toda a nossa vida espiritual, porque
nos ensina a procurar, conhecer e
amar o nosso Pai do Céu, e assim



cumula de esperança a nossa luta
interior e nos dá a simplicidade
confiante dos filhos pequenos. Mais
ainda: precisamente por sermos
filhos de Deus, esta realidade leva-
nos também a contemplar com amor
e admiração todas as coisas que
saíram das mãos de Deus Pai
Criador. E deste modo somos
contemplativos no meio do mundo,
amando o mundo[36].

A ênfase não está agora na missão,
mas antes na proximidade de Deus.
A vida concreta que todo homem
vive implica, sem dúvida, uma
missão. Dando, porém, essa
realidade por pressuposta, o foco do
texto citado se dirige ao próprio
Deus, considerado não como um ser
longínquo do qual tudo provém, e
sim como um Pai presente no hoje e
agora da história, como um ser que
nos fala através do acontecer diário e
nos convida a compartilhá-lo com
Ele, de modo que, também na vida no



mundo – nas condições normais do
existir dos homens – ação, trabalho e
oração se entretecem, dotando de
sentido não apenas o conjunto do
existir, mas todas e cada uma de
nossas ações, de modo que, tanto as
importantes, como as que caberia
qualificar de pequenas, sejam
vividas com consciência da
proximidade de um Deus que tem
coração de pai e espera ser
reconhecido como tal.

Sentido da filiação divina

As duas expressões que encontramos
nos textos de São Josemaria
comentados até agora, “filiação
divina” e “sentido da filiação divina”,
estão, obviamente, muito
relacionadas entre si, até o ponto de
que não é raro que em um mesmo
parágrafo passe-se de uma a outra
sem solução de continuidade. Isto
não impede, no entanto, que cada



uma delas tenha seu significado
próprio.

A expressão “filiação divina” indica
uma realidade concreta: o fato de
que, como dissera São João na
primeira de suas epistolas o cristão
pode não apenas chamar-se “filho de
Deus”, mas também ter consciência
de que “o é”[37]. A expressão “sentido
da filiação divina” remete, por sua
vez, a uma percepção viva por parte
do homem da realidade de sua
filiação a Deus; uma consciência
sentida e profunda do amor de Deus,
nosso Pai e de sua proximidade.

Até agora falamos principalmente da
primeira dessas duas expressões:
“filiação divina”. A segunda, “sentido
da filiação divina”, esteve sempre
presente não só porque o título do
presente artigo remete a ela, mas
também porque de fato tudo o
quanto dissemos pressupunha que
chegaria um momento – o de agora –



em que nos ocuparíamos
diretamente de sua caracterização.

O verbo ‘sentir’ significa
experimentar, perceber, advertir
imediatamente. O substantivo
‘sentido’ remete – é um dos primeiros
significados que os dicionários
trazem – aos órgãos e às percepções
(visão, audição, olfato, paladar, tato)
que, informando-nos sobre as
realidades materiais em que nos
situamos, abrem-nos para o mundo.
Na linguística, recorre-se a este
termo para indicar que há sons que
não são meros conjuntos de ruídos
desconexos, mas unidades dotadas
de ordem e significados, de sentido.
Em outros contextos indica que um
sujeito possui capacidade e destreza
para mover-se de forma adequada:
sentido do equilíbrio, de orientação
etc.

A expressão “sentido da filiação
divina” entronca com o segundo e o



terceiro dos usos da palavra
“sentido” que acabamos de
mencionar. Tal como São Josemaria a
emprega, indica que um sujeito
tomou consciência de sua condição
de filho de Deus. Mais
concretamente, uma consciência não
abstrata e impessoal (um mero
saber), mas viva, que afeta e
compromete a própria pessoa. Entre
outros possíveis exemplos,
remetemos a um ponto de Caminhojá
citado: “Padre” – dizia-me aquele
rapagão (que será feito dele?) bom
estudante da Central – “estava
pensando no que o senhor me falou...
que sou filho de Deus! E me
surpreendi, pela rua, de corpo
‘emproado’ e soberbo por dentro...
Filho de Deus!” Aconselhei-o, com
segura consciência a fomentar a
‘soberba’[38].

Nós, seres humanos, ao sermos
gerados, recebemos de nossos pais
qualidades e conhecimento, mas,



previamente e sobretudo, a vida. O
mesmo acontece no existir cristão,
quer dizer, no existir do homem
enquanto chamado por Deus a
participar da vida divina. A condição
de filho de Deus não remete a um ou
outro aspecto do viver, mas ao viver
em sua totalidade, melhor ao sujeito
desse viver considerado na
totalidade de suas dimensões. Ao
falar de sentido de filiação divina
não fazemos referência a virtudes
definidas por ações específicas que
impulsionam e proporcionam (a
eficiência e o aproveitamento do
tempo, no caso da laboriosidade; a
moderação na comida, na
sobriedade; a aceitação de mandatos
ou conselhos, no da obediência, etc.),
e sim a uma disposição geral do
espírito, a uma convicção e a uma
decisão que redundam em todos os
momentos do viver. “Não podemos
ser filhos de Deus só por
momentos”[39], escreve São
Josemaria: devemos sê-lo sempre em



todo lugar. O cristão pode e deve
aspirar a que a consciência de sua
filiação divina chegue a “informar a
existência inteira”, a estar “presente
em todos os pensamentos, em todos
os desejos, em todos os afetos”[40].

Escrevemos “convicção” e não foi por
acaso. Para captar o que implica o
sentido da filiação alguns autores
recorrem à comparação com a
virtude da piedade e, especialmente,
com o dom de piedade. Sem deixar
de ver que essa consideração é
pertinente, parece-nos que para ir
plenamente à raiz, é preciso partir
das realidades que São Paulo coloca
na primeira das cartas dos Corintos
acima dos “carismas melhores”[41] e
que a tradição teológica qualifica
como virtudes teologais: a fé, a
esperança e a caridade. E sobretudo
a fé, entendida com toda a força que
essa virtude teologal possui: ou seja,
seguindo a reflexão agostiniana, não
um simples credere, um simples



aceitar a verdade que as palavras
ouvidas enunciam, mas um credere
in: um crer que projeta o espírito
rumo à realidade em que se crê até
unir-se a ela; um crer, em suma, que
se prolonga em esperança e em
amor.

Falar do sentido da filiação divina é,
pois, falar de fé no anúncio
evangélico que proclama que Deus
quis que fossemos seus filhos. Mais
concretamente, de uma fé que,
confessando com firmeza essa
verdade, impulsiona a assumi-la até
impregnar (‘empapar’ diz o ponto de 
Caminho com o qual começávamos
estas páginas) com ela todas as
potências e, em consequência, a
totalidade do ser e do viver.

Uma descrição completa das
implicações de tudo que acabamos
de assentar requereria pôr às claras
as atitudes que daí derivam, o que
além de reiterar o que já está dito em



páginas anteriores em referência a 
Caminho, excede nossas
possibilidades tanto por sua
amplitude como por razões já
mencionadas ao considerar o estado
das fontes. Limitemo-nos, pois, a
enunciar algumas – não o fazer
deixaria a exposição no plano
genérico – embora implique
repetições:

Consciência viva da
proximidade de Deus; de um
Deus que cuida de cada homem
com o amor com que um pai
cuida de cada um de seus filhos;
e que espera de cada homem
uma resposta filial;
Vida interior, responder ao
amor que Deus manifesta aos
homens com um amor total e
sincero, que desemboca em um
diálogo pessoal, íntimo, com
Ele, sabendo que os escuta e os
ama;

• 

• 



Abertura a grandes ideais e
decisão, confiando na ajuda de
Deus, de assumi-los com
audácia, decisão e entrega;
Abandono nas mãos de Deus,
aceitando em tudo sua vontade,
afastando afãs e preocupações
inúteis ou desproporcionadas, e
encontrando nEle a força para
superar o cansaço e evitar o
desânimo;
Impulso para superar
inteiramente o egoísmo,
fomentando o amor e o espírito
de serviço aos outros homens
reconhecendo sua condição de
filhos de Deus e, portanto, de
irmãos;
Consciência da própria
debilidade, e reconhecimento
das falhas e deficiências
pessoais, abrindo com
prontidão o coração a Deus,
confiando em sua misericórdia
e em seu perdão;

• 

• 

• 

• 



Alegria a todo momento,
também nas situações difíceis e
dolorosas, sabendo que Deus,
com seu amor e onipotência,
pode tirar bens de todos os
males.

Poderíamos completar a
enumeração, porém, não parece
necessário. Mais necessário é dedicar
algumas palavras ao que podemos
denominar o “dinamismo do sentido
da filiação divina”. Somos filhos de
Deus, mas “não se manifestou ainda
o que havemos de ser”[42],
comentávamos mais acima citando a 
Primeira Carta de São João e a fim de
trazer à consideração a tensão
escatológica entre o “já” e o “ainda
não” que marca a filiação divina
como o conjunto das realidades
cristãs.

Completamos esse ponto assinalando
que o intervalo de tempo entre o
agora de nosso existir histórico e a

• 



plenitude da escatologia não é, no
que se refere à filiação divina,
somente um tempo de espera, mas
um tempo no qual a consciência da
proximidade amorosa e paternal de
Deus e de nosso sentido de filiação
com relação a Ele devem ir
informando cada vez mais
profundamente a experiência
espiritual. “Todos os homens são
filhos de Deus”, escreve São
Josemaria, para acrescentar a seguir:
“mas um filho pode reagir de muitas
maneiras diante de seu pai”[43]. O
sentido da filiação divina está
destinado a crescer, dando origem a
uma consciência cada vez mais
profunda da condição de filhos de
Deus.

A consideração dos textos de São
Josemaria põe em relevo a existência
de duas vias fundamentais para esse
crescimento. Em primeiro lugar, a
meditação viva, não meramente
intelectual, dos textos da Escritura e



da tradição espiritual testemunha e
glosa a paternidade de Deus com
relação aos homens. Uma meditação,
portanto, que produza um
deslumbramento diante do dom
recebido e se prolongue então, em
gratidão, em humildade, em ações de
graças, em desejos de corresponder.
Uma meditação que se alimente da
contemplação da vida e da paixão de
Cristo, na qual nos é revelado até que
extremo chega o amor de Deus Pai
pelos homens. Uma meditação que
receba impulso da contemplação da
vida de Jesus em Belém e em Nazaré,
na qual fica evidente que as
atividades comuns e normais podem
ter ressonâncias divinas. Uma
meditação que inclua também a
consideração de Santa Maria, na qual
ficam patentes os tons maternais que
a filiação implica.

Porém, dizíamos antes, junto à
oração há outra via através da qual
se progride no sentido da filiação



divina: nossa própria vida, que
oferece momentos cheios de alegria
interior, e outros marcados pela
experiência da dor ou do fracasso.
Ambos devem levar a radicar-se em
Deus, seja através da ação de graças,
já que Deus é a fonte última de todos
os dons, seja, quando for o caso,
através da aceitação rendida de tudo
o que Deus quer ou permite, embora
custe e embora às vezes não se
consiga vislumbrar o motivo. A
experiência de São Josemaria face
aos acontecimentos e situações que
constituíram o contexto de seu
aprofundamento na filiação divina
no outono de 1931 comprova tudo
isso.

Seja qual for a nossa vida e os
acontecimentos que a pontuam,
somos chamados a aspirar a “ser
filhos dos que procuram perceber
que, ao querer-nos como filhos, o
Senhor fez com que vivêssemos em
sua casa no meio deste mundo, que



fôssemos da sua família, que as suas
coisas fossem nossas e as nossas
suas”[44]. E assim é em todo momento
e em qualquer situação. Encerremos
por isso nossa exposição com uma
citação de São Josemaria, que, ao
evocar a vida cotidiana, feita em
grande parte de acontecimentos
pequenos, mas aberta a aspirações
grandes, unifica e sintetiza, de certa
forma, o que foi dito até agora:
Quando a fé fraqueja, o homem
tende a imaginar Deus como se
estivesse longe e mal se preocupasse
com os seus filhos. Pensa na religião
como algo justaposto, para quando
não há outro remédio; sem saber por
quê, espera manifestações
aparatosas, acontecimentos insólitos.
Em contrapartida, quando a fé vibra
na alma, descobre-se que os passos
do cristão não se separam da própria
vida humana corrente e habitual. E
que essa santidade grande, que Deus
nos reclama, se encerra aqui e agora,



nas coisas pequenas de cada
jornada[45].

José Luis Illanes. Professor emérito
de Teologia Moral e Espiritual na
Faculdade de Teologia da
Universidade de Navarra desde 2004,
da qual foi decano durante muitos
anos. Foi o primeiro diretor do
Istituto Storico San Josemaria Escrivá
(2001-2017). Prelado de honra de Sua
Santidade e membro da Pontifícia
Academia de Teologia, bem como de
diversas associações científicas
internacionais.

e-mail: jlillanes@unav.es

[1] Sobre a gênese deste ponto de 
Caminho, ver Josemaría ESCRIVÁ, 
Caminho, Caminho. Edição



comentada, Quadrante, São Paulo,
2016 (daqui em diante Caminho –
OC).

[2] Entre os estudos de conjunto sobre
a filiação divina em Josemaría
Escrivá, merecem especial menção:
Fernando OCÁRIZ, La filiación divina,
realidad central en la vida y en la
enseñanza de Mons. Escrivá de
Balaguer, em Ip., Naturaleza gracia y
gloria, Pamplona, Eunsa, 2000, pp.
175-221 (publicado antes como artigo
em “Scripta Theologica” 13 {1981},
pp. 513-552); Jutta BURGGRAF, Il
senso della filiazione divina, em
Santitá e mondo. Atti del Congresso
teologico di studi sugli insegnamenti
del beato Josemaría Escrivá, (Roma
12-14 ottobre 1993), Città del
Vaticano, Libreria Editrice Vaticana,
1994 pp. 85-100; Johannes STÖHR, La
vida del cristiano según el espíritu de
filiación divina, “Scripta Theologica”
24 (1992), pp´879-893; Javier SESÉ, 
La conciencia de la filiación divina,



fuente de vida espiritual, em “Scripta
Theologica” 31 (1999) pp 471-493;
Ernst BURKHART – Javier LÓPEZ, 
Vida cristiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría. Estudio
de teología espiritual, vol. II, Madri,
Rialp, 2011, pp 11-159.

[3] Por nossa parte, além das
referências à filiação divina segundo
a doutrina de São Josemaría
incluídas em La santificación del
trabajo (Madri, Palabra, primeira
edição 1965, décima edição ampliada
2001), dedicamos já a esse estudo
dois artigos: Filiación divina:
ontologia y vivencia existencial, em El
Dios y Padre de nuestro Señor
Jesucristo. Actas del XX Simposio
Internacional de Teologia, Facultad de
Teología, Universidad de Navarra,
Pamplona, Eunsa, 2000, pp 537-545, e
Experiencia cristiana y sentido de la
filiación divina en san Josemaría
Escrivá de Balaguer, PATH 7 (2008),
pp. 461-475. Na presente exposição



tivemos em conta esses dois artigos,
retomando inclusive, às vezes,
algumas passagens, tendo-as
revisado e completado.

[4] Para o que se segue e outros
acontecimentos posteriores,
remetemos às biografias já
publicadas, especialmente à mais
longa e completa: Andrés VÁZQUEZ
DE P, O Fundador do Opus Dei, Vida
de Josemaría Escrivá, 3 vols., São
Paulo, Quadrante, 1997-2003, vol. I
(daqui em diante VdP).

[5] Essas pegadas eram de um frei
carmelita.

[6] Sobre o dia 2 de outubro de 1928,
remetemos a VdP, vol. I, pp. 288-298 e
ao que nós mesmos escrevemos em 
Dois de outubro de 1928: alcance e
significado de uma data, “Scripta
Theologica” 13 (1981), pp. 411-451
(consta em José Luis ILLANES, 
Existencia cristiana y mundo. Jalones
para una reflexión teológica sobre el



Opus Dei, Pamplona, Eunsa, 2003, pp.
51-98). Para uma visão de conjunto
dos momentos essenciais do processo
de fundação do Opus Dei, ver
Antonio ARANDA, Fundación del
Opus Dei, en José Luis ILLANES
(coord.), Diccionario de San
Josemaría Escrivá de Balaguer, Roma-
Burgos, Istituto Storico San Josemaría
Escrivá – Monte Carmelo, 2013, pp.
552-561 (daqui em diante DSJ).

[7] Cfr. VdP, vol. I, pp. 315-324, e
Francisca RODRÍGUEZ QUIROGA, 14
de fevereiro de 1930: a transmissão de
um acontecimento e uma mensagem.

[8] Sobre os Apontamentos íntimos,
ver Pedro RODRÍGUEZ, 
Apontamentos íntimos, em DSJ, pp.
131-135.

[9] Apontamentos íntimos, n. 217

[10] Cfr. Josemaría ESCRIVÁ, Carta n.3,
em Ip.,Cartas (I), edição crítica e
anotada, preparada por Luis CANO,

https://opusdei.org/pt-br/article/14-de-fevereiro-um-caminho-aberto-a-todos/
https://opusdei.org/pt-br/article/14-de-fevereiro-um-caminho-aberto-a-todos/
https://opusdei.org/pt-br/article/14-de-fevereiro-um-caminho-aberto-a-todos/
https://opusdei.org/pt-br/article/14-de-fevereiro-um-caminho-aberto-a-todos/
https://opusdei.org/pt-br/article/14-de-fevereiro-um-caminho-aberto-a-todos/
https://opusdei.org/pt-br/article/14-de-fevereiro-um-caminho-aberto-a-todos/


Coleção de Obras Completas de
Josemaría Escrivá, Istituto Storico
San Josemaría Escrivá – Rialp, Roma-
Madri2020, pp. 162-163. Sobre as 
Cartas e a datação, frequentemente
simbólica em parte, ver José LUIS
ILLANES, Cartas, em pp. 204-211.DSJ

[11] Um estudo profundo desta
realidade espiritual em Pedro
RODRÍGUEZ, ”Omnia traham ad
meipsum”. O sentido de João 12, 32 na
experiência espiritual de Mons.
Escrivá de Balaguer, ‘Romana’ 7
(1991), pp. 331-352 (versão italiana,
ampliada em “Annales Theologici” 6
[1992], pp.5-34).

[12] Em seus Apontamentos íntimos,
22 de setembro de 1931, n. 296. Esse
texto e o outro que segue assim com
outros desse mesmo período que
citaremos depois, encontram-se,
dentro do contexto histórico, na
biografia antes citada, VdP, vol I, pp.
387-392.



[13] Apontamentos íntimos, 16 de
outubro de 1931, n. 334. A Virgem
dos Beijos era uma imagem de Nossa
Senhora que tinha em seu quarto e
que costumava beijar ao entrar e sair
de lá. A expressão ‘nosso Menino’, o
Menino Jesus obviamente, alude
provavelmente a uma imagem do
Menino Jesus que foi conservada
pelas monjas agostinianas do
Convento de Santa Isabel, que ele
atendia; trata-se de uma imagem que
representa o Menino Jesus com os
braços cruzados no peito, que, por
manifestar de modo plástico a
realidade de um Deus que se faz
pequeno e deseja receber carinho e
consolo, comoveu profundamente
São Josemaría.

[14] Anotações de uma meditação de
28 de abril de 1963 (AGP, PO1,
dezembro de 1963, pp. 12-13).

[15] Carta 9/01/1969, n. 60, cit. em VdP
vol. I, pp. 389-390.



[16] Josemaria ESCRIVÁ DE
BALAGUER, É Cristo que passa,
edição crítico-histórica preparada
por Antonio ARANDA, Roma-Madri,
Istituto Storico San Josemaria Escrivá
– Rialp, 2013 (daqui em diante ECqp-
OC), n. 64b, p.411.

[17] Cfr. ILLANES, Experiencia, pp.
461-475.

[18] Gn. 1, 1.

[19] Gn. 1, 26-27.

[20] Gn. 12, 1-3

[21] Mt. 12,28

[22] Mt. 10, 30.

[23] Lc 11, 1-4

[24] Santo Atanásio, Oratio de
Incarnatione Verbi, 54 (PG XXV, col.
192) e Tomus ad Antiochenos, 7 (PG
XXVI, col. 803).



[25] Jo, 20, 17

[26] Mat. 11, 27.

[27] Cfr. Jo. 14, 19.20.23.

[28] A seguir recolhemos, retocadas,
considerações em parte já feitas em
ILLANES, Filiação divina, citado na
nota 2.

[29] A expressão “corrente trinitária
de amor” aparece em diversos textos
de São Josemaría: ECqp – OC, n. 85, p
497; Josemaría ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Amigos de Deus, edição
critico-histórica preparada por
Antonio ARANDA, Roma-Madri,
Istituto Storico San Josemaría Escrivá
– Rialp, 2019 (AdD – OC), n. 252, p.
732.

[30] Gl. 4, 4-7; Rm 8, 23; Ef. 2, 7

[31] 1 Jo 3,2. Há afirmações análogas
em São Paulo: 1 Cor. 13, 12

[32] Hb. 11, 1



[33] 1 Cor. 13,12

[34] O substantivo ‘filiação’ aparece
uma vez em Caminho (n. 955), mas
referido não a Deus e sim à unidade
que se deve viver com quem tem o
cargo de direção numa instituição
apostólica.

[35] É Cristo que passa, n. 183. A
homilia data de 22 de novembro de
1970; para dados sobre a versão
original e a reelaboração, data da
década de 1960-1970, ver ECqp – OC,
pp. 90-929.

[36] É Cristo que passa, n. 65. A
homilia está datada de 2 de março de
1952; para dados sobre a versão
original e a reelaboração, que data
da década de 1960, ver ECqp – OC,
pp. 375-380.

[37] 1 Jo 3,1.

[38] Caminho – OC, n. 274, p.456.



[39] Josemaria ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Conversaciones con
Monseñor Escrivá de Balaguer.
Edição critico-histórica preparada
por José Luis ILLANES – Alfredo
MÉNDIZ, Roma – Madri, Istituto
Storico San Josemaria Escrivá – Rialp,
2012, n. 102, p.447.

[40] AdD – OC, n. 146, pp. 480-481.

[41] 1 Cor 12, 31

[42] 1 Jo 3, 2. Afirmações análogas em
São Paulo: 1 Cor 13, 12.

[43] ECqp – OC, n. 64, p. 411

[44] Ibid.

[45] Amigos de Deus, n. 312, p.869

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-sentido-da-

https://opusdei.org/pt-br/article/o-sentido-da-filiacao-divina-reflexoes-sobre-o-ensinamento-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-sentido-da-filiacao-divina-reflexoes-sobre-o-ensinamento-de-sao-josemaria-escriva/


filiacao-divina-reflexoes-sobre-o-
ensinamento-de-sao-josemaria-escriva/

(14/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-sentido-da-filiacao-divina-reflexoes-sobre-o-ensinamento-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-sentido-da-filiacao-divina-reflexoes-sobre-o-ensinamento-de-sao-josemaria-escriva/

	O sentido da filiação divina. Reflexões sobre o ensinamento de São Josemaria Escrivá

