opusdei.org

O sentido da filiacao
divina. Reflexoes
sobre o0 ensinamento
de Sao Josemaria
Escriva

“Vivemos como se o Senhor
estivesse 14 longe, onde brilham
as estrelas, e ndo consideramos
que também esta sempre ao
nosso lado”. O fundador do
Opus Dei dizia que devemos ter
consciéncia ser filhos de Deus.
Ndo uma consciéncia abstrata,
mas viva, que afeta e
compromete a pessoa.



17/02/2025

Traducdo do artigo de José Luis
[llanes, publicado no numero 16 da
revista “Studia et Documenta”.

Resumo:O artigo oferece uma visdo
panordamica, de cardter historico-
cronologico, do surgimento das
expressoes filiagdo divina’ e ‘sentido
da filiagdo divina’ nos escritos de
Josemaria Escrivd, completando a
exposi¢cdo com pardgrafos finais nos
quais se expoem as linhas centrais de
uma andlise de carater teologico.

Palavras-chave:Filiacdo divina -
Espiritualidade — Opus Dei —
Josemaria Escrivad



https://www.isje.org/setd/2022/SetD-16-2022-10-ILLANES.pdf
https://www.isje.org/setd/2022/SetD-16-2022-10-ILLANES.pdf

“Vivemos como se o Senhor estivesse
14 longe, onde brilham as estrelas, e
ndo consideramos que também esta
sempre ao nosso lado. E esta como
um Pai amoroso — quer mais a cada
um de nos do que todas as maes do
mundo podem querer a seus filhos -
ajudando-nos, inspirando-nos,
abencgoando... e perdoando”, escreve
Sao Josemaria Escriva no ponto 267
de Caminho. E acrescenta uma
recomendacdo em tom urgente:
“Necessario é que nos embebamos,
que nos saturemos de que Pai e
muito Pai nosso é o Senhor que esta
junto de nds e nos céus”.

Trata-se de um dos muitos textos de
Escriva que falam da filiagdo divina,
e um dos mais significativos. Nao
apenas por ser em si mesmo muito
expressivo, mas também por
manifestar claramente o tom vital de
seu ensinamento. Em sua pregacao e
em seus escritos, Sao Josemaria ndo
procede como um tedlogo que



apresenta um enunciado de fé
desenvolvendo-o com consideracdes
e aplicacOes praticas, mas parte da
experiéncia viva, e dai chega ao
ensinamento da fé sobre a qual esta
experiéncia se fundamenta. Esta
realidade condiciona, logicamente,
toda tentativa de analisar seus
escritos e sua doutrina, também, e
talvez especialmente, sobre o tema
do qual vamos nos ocupar.

Muitos estudos sobre a filiacao
divina e o sentido da filiacdo em Sao
Josemaria ja foram escritos™. Nossa
intencdo ndo é acrescentar um novo
estudo, nem realizar um balanco dos
ja publicados, e sim algo mais
modesto: tentar uma visao
panoramica, de carater histdrico-
cronoldgico, sobre como as duas
expressdes mencionadas no titulo,
‘filiacdo divina’ e ‘sentido da filiagcao
divina’, foram aparecendo em seus
escritos; completando a exposicdo
com uns paragrafos finais nos quais



apresentaremos o que consideramos
as linhas centrais de uma andlise de
carater teoldgico®™.

A filiacdo divina na experiéncia
espiritual de Josemaria Escriva
(1931)

Com frequéncia, ao evocar os
acontecimentos que gravaram em
sua alma o que designou com a
expressdo ‘sentido da filiacao divina’
e que o levaram a colocar nisso o
fundamento de sua vida espiritual e
0 daqueles que o seguiram (quer
dizer, os membros do Opus Dei), Sdo
Josemaria comecava evocando a
formacdo crista e a vida de piedade
que havia aprendido no lar de seus
pais. Foi la que aprendeu a rezar o
Pai nosso, que soube que Deus é
nosso Pai e onde comecou a trata-lo
com a familiaridade, a simplicidade e
a confianca proprias do cristdo. Sua
profunda consciéncia da paternidade
de Deus e de nossa relacao filial com



Ele ndo se imprimiu em sua alma,
porém, como fruto de uma reflexdo
sobre a catequese recebida, antes
como consequéncia de uma
experiéncia espiritual que chegou ao
seu cume em 1931, quando ele ja
tinha trinta anos. E no seio daquilo
que ja vinha sendo, desde 1928, o
acontecimento em torno ao qual toda
sua vida girava e continuou girando.

A historia que levou de modo
imediato a essas experiéncias tem
inicio no inverno de 1918,
Josemaria Escrivda morava entdo na
cidade de Logrorio, para onde sua
familia, deixando Barbastro tinha se
mudado uns anos antes. Aquele
inverno foi particularmente frio.
Uma camada de neve cobria as ruas.
Certo dia, saindo de sua casa, Escriva
viu marcas de pés descalgos sobre a
neve®, que o impressionaram
vivamente. “Se alguém pode
suportar esse frio por amor a Cristo,
eu, que devo fazer? ”, disse a si



mesmo. Apds um periodo de
reflexdo, tomou uma decisdo firme:
ordenar-se sacerdote, uma vez que
isso pareceu-lhe o caminho mais
indicado a fim de estar disponivel
para o que Deus quisesse dele.

Recebeu a resposta a pergunta
implicita nessa decisdo dez anos
mais tarde, em 2 de outubro de 1928,
quando ja era sacerdote e morava
em Madri. Naquele dia compreendeu
que sua vocacao consistia em
difundir entre cristdos comuns,
ocupados no meio do mundo nas
tarefas humanas comuns, a plena
consciéncia do que implica ser
cristdo, e em promover uma
instituicdo que acabou chamando
Opus Dei, formada por pessoas das
mais diversas profissoes e de todos
0s paises, que se comprometessem a
viver segundo essa chamada e esse
espirito, difundindo assim, mediante
o testemunho e a palavra, a chamada



universal a santidade e ao
[6]

apostolado™.
A mensagem e a missdo fundacionais
eram claras desde 2 de outubro de
1928. Ao mesmo tempo, também
ficava claro que a missdo
encomendada a ele requeria um
trabalho imenso: ndo se tratava
apenas de criar uma linguagem — a
chamada universal a santidade e ao
apostolado ndo era, naqueles anos,
claramente compreendida — mas
também delinear, além disso, um
itinerario espiritual, um estilo
apostolico, um modo de viver
plenamente adequados a chamada a
santidade no meio do mundo. Nao
sem um certo temor, mas sobretudo
com uma grande fé, Josemaria
Escriva, entdo jovem sacerdote,
enfrentou essa tarefa, iniciando
assim uma aventura para a qual ndo
lhe faltaram luzes particulares.



Uma dessas luzes deu-se em 14 de
fevereiro de 1930. Percebeu nesse
dia, enquanto celebrava a Missa, que
ndo s6 homens deveriam formar
parte do Opus Dei, como havia
pensando até entdo, mas também
mulheres. Compreendeu igualmente
que devia superar sua resisténcia a
ideia de dar vida a uma nova
fundacdo (ja havia, em sua opinido,
excessivas fundacdes), e
consequentemente parar com toda
tentativa de verificar se ja existia
alguma instituicdo que
correspondesse ao que ele tinha visto
para, se fosse o caso, colaborar com
ela. Nesse 14 de fevereiro de 1930,
compreendeu que devia abandonar
qualquer procura nessa linha e
lancar-se com energia a promocao de
uma nova realidade .

E foi o que fez. A tarefa ndo era facil.
Conversou com muitas pessoas,
seculares e sacerdotes,
apresentando-lhes com singular



vibracdo o horizonte que lhe abria a
missdo que Deus lhe estava
confiando: cristaos e cristds das mais
diversas nacoes, decididos a
santificar sua vida cotidiana e a
comunicar esse anseio a todos os que
os rodeavam. Suas palavras
encontravam eco, mas foram bem
poucos — apenas trés ou quatro — as
pessoas que, naqueles primeiros
tempos se comprometeram
firmemente a compartilhar esse
ideal. Comentou certa vez que “as
almas escapavam como enguias”.

Um ano e meio depois do dia 14 de
fevereiro de 1930, em 7 de agosto de
1931 exatamente, teve uma
experiéncia importante em seu
espirito. Celebrava-se nesse dia na
diocese de Madri a festa da
Transfiguracdo do Senhor. Durante a
celebracdo da Eucaristia, umas
palavras de Jesus vieram a sua mente
com uma forca e uma luz novas.
Completemos essa narragdo com



estas palavras com que o proprio Sao
Josemaria registrou em seus
Apontamentos intimosgsy: “No
momento de elevar a Sagrada Hostia,
sem perder o devido recolhimento,
sem distrair-me [...] veio ao meu
entendimento, com forca e clareza
extraordindrias, aquilo da Escritura
si exaltatus fuero a terra omnia
traham ad me ipsum (Jo 12, 32). E
compreendi que serdo os homens e
as mulheres de Deus que levantarao
a Cruz com as doutrinas de Cristo
sobre o pinaculo de toda atividade
humana... E vi triunfar o Senhor
atraindo a Si todas as coisas”".

Em um texto posterior, em uma de
suas Cartas, evocava a propria
emocao ao “sentir dentro da alma
essa locucdo divina”. E acrescentava
que, ao mesmo tempo, percebeu
claramente o significado que Cristo
queria dar, naquele momento, as
palavras da Escritura. Nao ja
anunciar sua morte na Cruz, mas



antes, pressupondo essa morte e a
glorificacdo que a acompanha,
convocar todos os cristaos a
participar em sua missdo
redentora””. Entendeu claramente,
em suma, que, através dessas
palavras do Evangelho de Sao Joao,
Cristo queria recordar-lhe, e
recordar a todos os cristdos, e em
particular aos cristdos comuns, que
trabalham no meio do mundo, que
com suas vidas, com seu exemplo e
com suas palavras deviam colocar
Cristo no cume de todas as atividades
humanas, pequenas ou grandes,
brilhantes ou anoddinas, que lhes
coubesse desenvolver™".

Algumas semanas depois, em
setembro de 1931, deram-se dois
acontecimentos que se gravaram em
sua alma e reforcaram essa
consciéncia viva da paternidade de
Deus que designou com as palavras
‘sentido da filiagdo divina’. O
contexto proximo ndo foi, nessas



duas ocasides, uma celebragao
liturgica e sim uma oracgao intensa
que brotou em sua alma enquanto
caminhava pelas ruas de Madri.
Citemos as palavras textuais que
anotou em seus Apontamentos
intimos: Estive considerando as
bondades de Deus comigo e, cheio de
alegria interior, teria gritado pela
rua, para que todo mundo tomasse
conhecimento de meu
agradecimento filial: Pai! Pai! E — néo
gritando — mas baixinho, caminhei
chamando-o assim (Pai!) muitas
vezes, certo de que o agradava"?.

Dia de Santa Edwiges 1931: Quis
fazer oracdo, depois da Missa, na
quietude de minha igreja. Nao
consegui. Em Atocha, comprei um
jornal (o ABC) e tomei o bonde. Neste
momento, quando escrevo isto, ndo
pude ler sendo um paragrafo do
jornal. Senti afluir a oracdo de afetos,
copiosa e ardente. Passei o tempo
assim no bonde e até minha casa.



Isto que estou fazendo, esta nota, €
uma continuacdo, interrompida
apenas para trocar duas palavras
com as pessoas da minha casa - que
sO sabem falar da questdo religiosa —
e para beijar muitas vezes minha
Vigem dos Beijos e nosso Menino™”.

Essas duas passagens dos
Apontamentos intimos refletem a
profundidade da experiéncia
espiritual que ele viveu. Ambas tém
um alcance e um conteudo idénticos,
mas ha matizes. O primeiro destaca a
afirmacdo da alegria e do deleite,
derivados de uma profunda
consciéncia da paternidade divina. O
segundo mostra essa mesma alegria,
nota-se, porém, no fundo, que
Josemaria Escriva atravessava nesses
meses de 1931 momentos dificeis. A
dura situacdo da Igreja na Espanha,
presidida por um governo de
orientacdo laicista e anticatolica;
mudancas em seu trabalho pastoral;
o fato de que o problema de sua



incardinac¢do na diocese de Madri
continuasse sem solucgdo e a
incerteza sobre o futuro que dai se
seguia; a penuria econémica (depois
da morte de seu pai em 1925, toda a
familia — sua mée e seus dois irmdos
— dependia dele em todos os
aspectos)... provocavam uma
situacdo de inquietacdo e desalento
que o impulsionavam a confiar
inteiramente em Deus.

O que ele narrou nos Apontamentos
intimos manifesta que o
aprofundamento de Escriva na
paternidade divina estava unido a
um analogo aprofundamento na
unido com Cristo e na participacgao
em sua missdo redentora.
Comentava-o ele mesmo em uma
meditacdo pregada em 1963, em que
rememora o0s acontecimentos do
outono de 1931 com as palavras:
Quando o Senhor me dava aqueles
golpes, 1a pelo ano trinta e um, eu
ndo entendia. E de repente, no meio



daquela amargura tdo grande, essas
palavras: ‘Tu és meu filho’ (Sl 2, 7), tu
és Cristo. E eu so sabia repetir ‘Abba,
Pater!; Abba!; Abba!’ Tu fizeste,
Senhor, que eu entendesse que ter a
Cruz é encontrar a felicidade, a
alegria. E a razdo — vejo-o com mais
clareza que nunca - é esta: ter a Cruz
é identificar-se com Cristo, é ser
Cristo e, por isso ser filho de Deus™”.

Com palavras parecidas, reitera-o em
uma de suas Cartas, acrescentando,
porém, outros detalhes: Senti a agdo
do Senhor que fazia germinar em
meu coracdo e em meus labios, com a
forca de algo imperiosamente
necessario, esta terna invocacao:
Abba! Pater! Eu estava na rua, num
bonde [...]. Provavelmente fiz aquela
oracdo em voz alta. E andei pelas
ruas de Madri, talvez uma hora,
talvez duas, ndo posso dizer, o tempo
passou sem que eu o sentisse. Devem
ter-me tomado por louco. Estive
contemplando com luzes que néo



eram minhas, essa assombrosa
verdade, que ficou acesa em minha
alma, para nunca se apagar'".

“Para nunca se apagar”. Nao foi uma
emoc¢ao transitoria, e sim uma luz
que o fez compreender, de forma
existencial e concreta, a forca e o
valor da fé, e o moveu a apoiar-se na
paternidade de Deus em todas as
circunstancias. E ainda, levou-o a
perceber que esta atitude espiritual
deveria informar ndo sé sua propria
vida, mas também a vida de todos os
membros do Opus Dei.

Nas passagens de Apontamentos
intimos em que descreve 0s
acontecimentos de setembro e
outubro de 1931, Josemaria Escriva
ndo faz referéncia a experiéncia
espiritual de 7 de agosto.
Contemplando esses fatos a distancia
do tempo, a conexdo parece clara.
Aquele si exaltatus fuero a terra do
dia 7 de agosto, havia confirmado



mais uma vez e com forga especial, a
luz do dia 2 de outubro, a perspectiva
de um profundo trabalho apostolico
entre cristdos comuns de todos 0s
paises e condicdes, movendo-o0s a
santificar sua vida cotidiana e a
convidar outros a seguir esse mesmo
caminho. Os acontecimentos do
outono de 1931 completavam essa
mensagem deixando clara a témpera
de alma, a atitude de espirito com
que devia enfrentar tal missao.

A partir de entdo afirmou
decididamente que “a filia¢do divina
é o fundamento do espirito do Opus
Dei”"®, E o sentido da filiagdo divina,
a consciéncia viva da paternidade de
Deus e a confianca plena nele a todo
momento e em qualquer situacao,
ocuparam um lugar de primeiro
plano em sua pregacdo e em seus
escritos.



A filiacdo divina nos primeiros
escritos de Josemaria Escriva
(1932-1939)

Em dezembro de 1931 Sdo Josemaria
redigiu a versdo original da primeira
de suas obras: Santo Rosdario,
profundamente inspirado no trato
filial com Nossa Senhora de modo
que por Maria se chegasse a Jesus, e
em Jesus se encontrasse a Deus Pai.
Pouco depois, em janeiro ou
fevereiro de 1932, decidiu publica-la
para servir-lhe de apoio no trabalho
apostolico com os jovens que tratava.
Essa primeira edicdo, bem modesta,
foi feita com um mimedografo, uma
multicopiadora a alcool em uso
naquela época.

Em dezembro do mesmo ano
publicou, também com mimedografo,
Consideracgoes espirituais que, com
acréscimos e mudancas estruturais,
acabou dando origem em 1939, a
Caminho,um de seus mais



importantes livros. Esta obra é
estruturada do principio ao fim por
referéncias a “nosso Pai-

Deus” (grafada assim, com hifen,
convertendo as duas palavras em
uma s0) e por exortacdes para reagir,
como corresponde a quem se sabe
filho de Deus nas situagdes mais
variadas: desde o convite para tomar
consciéncia da proximidade de Deus
e viver em didlogo constante com Ele
até a audacia na acdo apostolica, a
confianca no auxilio ou no perdéo
divinos, a generosidade na entrega, a
fraternidade, a alegria...

Vamos reproduzir, como exemplo —
introduzindo alguns retoques — a
compilacdo de citagdes de Caminho
que oferecemos ja faz alguns anos na
revista da Pontificia Academia de
Teologia™”, fazendo notar que, se
tivéssemos em conta os pontos de
Caminho em cuja redacao afloram



sentimentos filiais, deveriamos
reproduzir quase toda a obra:

* Filiacao divina e tomada de
consciéncia da grandeza da
vocacao crista: Padre - dizia-
me aquele rapagao (que sera
feito dele?), bom estudante da
Central —estava pensando no
que o senhor me falou...que sou
filho de Deus! E me surpreendi,
pela rua de corpo ‘emproado’ e
soberbo por dentro... Filho de
Deus! Aconselhei-o, com segura
consciéncia, fomentar a
‘soberba’ (n.274; ver também
nn. 892 e 919).

Filiacdo divina e consciéncia
da proximidade amorosa de
Deus: E preciso convencer-se de
que Deus esta junto de nos
continuamente. — Vivemos
como se 0 Senhor estivesse 1a
longe, onde brilham as estrelas
e ndo consideramos que
também estd sempre ao nosso



lado. E esta como um Pai
amoroso — quer mais a cada um
de nos do que todas as maes do
mundo podem querer a seus
filhos — ajudando-nos,
inspirando-nos, abencgoando... e
perdoando. [...]. Necessario é
que nos embebamos, que nos
saturemos de que Pai e muito
Pai nosso € o Senhor que esta
junto de nds e nos céus. (n.267;
ver também nn. 93, 246, 880 e
884).

* Filiacdo divina e dialogo
constante com Deus: A nossa
vontade, com a graga, é
onipotente diante de Deus. --
Assim, a vista de tantas ofensas
ao Senhor, se dissermos a Jesus,
com vontade eficaz, indo no
onibus por exemplo: ‘Meu Deus,
quereria fazer tantos atos de
amor e desagravo quantas as
voltas de cada roda deste carro’,
naquele mesmo instante, diante
de Jesus té-lo-emos realmente



amado e desagravado conforme
nosso desejo. Esta ‘ingenuidade’
ndo esta fora da infancia
espiritual; é o eterno didlogo
entre a crianca inocente e o pai,
doido por seu filho: - Quanto
me queres? ... Falal-E o
garotinho diz, marcando as
silabas: — Mui-tos mi-lhées! (n.
897; ver também n. 115 e varios
dos numeros que citamos a
seguir e 0 267, recém
reproduzido).

Filiacdo divina, e
perseveranca simples e
confiante nos tempos
dedicados a oracao: “Sei que te
distrais na oracdo. — Procura
evitar as distracOes, mas nao te
preocupes se, apesar de tudo,
continuas distraido. Nao vés
como na vida natural, até as
criancas mais sossegadas se
entretém e divertem com o que
as rodeia, sem atender muitas
vezes as palavras de seu pai? —



Isso ndo implica falta de amor
nem de respeito; é a miséria e
pequenez propria do filho. Pois
olha: tua és uma crianca diante
de Deus” (n. 890).
Filiacdo divina, fonte de
alegria, também nos
momentos de prova: “A alegria
que deves ter ndo € essa que
poderiamos chamar fisioldgica,
de animal sdo, mas uma outra,
sobrenatural, que procede de
abandonar tudo e te
abandonares a ti mesmo nos
bragos amorosos do nosso Pai-
Deus” (n. 659). “A provacao
desta vez é longa. — Talvez — e
mesmo sem ‘talvez’ —ndo a
tenhas aceitado bem até agora...
porque ainda procuravas
consolos humanos. - E teu Pai-
Deus os arrancou pela raiz, para
que ndo tenhas outro arrimo
fora dEle”. (n. 722)
* Filiacao divina e confianca
plena em Deus: “Diante de



Deus, que é Eterno, tu és uma
crianca menor do que, diante
de ti, um garotinho de dois
anos. — E, além de crianca, és
filho de Deus. — Ndo o
esquecas” (n. 860). “Como €
bom ser crianc¢a! — Quando um
homem solicita um favor, é
preciso que ao requerimento
junte a folha de seus méritos.
Quando quem pede é um
menininho, como as criangas
ndo tém meéritos, basta-lhe
dizer: — Sou filho de Fulano. Ah,
Senhor - diz-lhe com toda a tua
alma! — Eu sou... filho de Deus!
(n. 892; ver também nn. 864,
867 e 870).

Filiacado divina, simplicidade
e generosidade na entrega:
“Nao te preocupes se te
aborreces quando fazes essas
pequenas coisas que Ele te
pede. — Ainda chegaras a
sorrir... Nao vés com que pouca
vontade da o menino simples a



seu pai, que o experimenta, a
guloseima que tinha nas maos?
— Mas da; venceu o amor” (n.
881) “Sofres nesta vida de ca,
que é um sonho...breve. -
Alegra—te porque teu Pai Deus
te ama muito e, se nao
levantares obstaculos, apos este
sonho ruim, te dara um bom
despertar” (n. 692; ver também
n. 669).

Filiacdo divina e convite a
comportar-se como filho de
Deus: “Os filhos...como
procuram comportar-se
dignamente quando estdo
diante de seus pais! E os filhos
de Reis, diante de seu pai o Rei,
como procuram guardar a
dignidade da realeza! E tu... ndo
sabes que estds sempre diante
do Grande Rei, teu Pai-

Deus?” (n. 265)

Filiacdo divina e decisdo na
acao apostolica: “Deus e
audacia! — Audacia nao é



imprudéncia — auddacia néo é
temeridade” (n. 401)
“Querendo-te apostolo, o
Senhor te lembrou, para que
nunca o esquecas, de que és
‘filho de Deus’ (n. 819). “Dizes
que na acdo de gracgas, depois
da Comunhdo, a primeira coisa
que te vém aos labios, sem o
poderes evitar, é a peticao:
Jesus, da-me isto! Jesus, aquela
alma; Jesus, aquela atividade... -
Ndo te preocupes nem te
violentes; ndo vés que, sendo o
pai bom e o filho crianca
simples e audaz, o garotinho
mete as maos no bolso do pai, a
procura de guloseimas, antes de
lhe dar o beijo de boas-vindas?
- Entdo...” (n. 896).

Filiacdo divina, fundamento
da fraternidade: “Distrair-te. —
Precisas distrair-te... abrindo
muito os olhos, para que
entrem bem as imagens das
coisas, ou fechando-os quase,



por exigéncias da tua miopia... -
Fecha-os de todo! Tem vida
interior, e veras, com cor e
relevo inesperados, as
maravilhas de um mundo
melhor, de um mundo novo: e
teras intimidade com Deus... e
conhecerds a tua miséria... e te
endeusaras... com um
endeusamento e, aproximando-
te de teu Pai, te fara mais irméo
dos teus irmaos, os homens”. (n.
283; ver também n. 440).
Filiacdo divina e confianca na
misericordia e no perdao de
Deus: “Estas cheio de misérias.
— Cada dia as vés mais
claramente. — Mas que ndo te
assustem. — Ele bem sabe que
ndo podes dar mais fruto. — As
tuas quedas involuntarias —
quedas de crianca — fazem com
que teu Pai-Deus tenha mais
cuidado, e que tua Mae, Maria,
ndo te largue da sua mao
amorosa. — Aproveita-te disso e,



quando diariamente o Senhor
te levantar do chéo, abraca-O
com todas as tuas forcas e
encosta a tua cabeca miseravel
no seu peito aberto, para que
acabem de enlouquecer-te os
latejos do seu Coragao
amabilissimo” (n. 884; ver
também n. 887).

Filiacdo divina, realidade que
exclui todo o temor: “Nao
tenhas medo da morte. — Aceita-
a desde agora, generosamente...
quando Deus quiser... como
Deu quiser... onde Deus quiser.
— Nao duvides; vira no tempo,
no lugar e do modo que mais
convier... enviada por teu Pai-
Deus. Bem-vinda seja nossa
irma, a morte” (n. 739; ver
também n. 746, assim como nn.
326 e 435, nos quais sublinha
que diante de Deus ndo cabe
temor em sentido proprio, mas
apenas ‘temor filial’, quer dizer,



0 desejo de ndo o ofender
nunca).

Um paréntesis: notas para uma
consideracao teologica da filiacao
divina

As palavras com que Sao Josemaria
descreve em seus Apontamentos
intimos as experiéncias de setembro
de 1931 pdem em evidéncia que as
luzes entdo recebidas nio foram
como um meteorito que cai na terra
que lhe é alheia: elas encontram,
com efeito, uma alma preparada
para recebé-las. A amplitude e a
variedade dos contextos em seus
primeiros escritos referentes a
consideracdo de Deus como Pai e a
do cristdo como filho de Deus,
confirmam essa realidade e mostram
que a oracdo que a tinha precedido
continuou a se desenvolver e a
completar-se em anos posteriores.

Houve, certamente uma novidade no
outono de 1931: a forga de uma luz



que gravou em sua alma a afirmacao
da filiacdo divina até fazer dessa
consideracdo o fundamento da vida
espiritual. Houve, porém, ao mesmo
tempo, uma continuidade com a
doutrina pregada pela Igreja sobre a
condicdo do cristdo como filho de
Deus com a qual havia alimentado
sua orac¢do e com a qual continuou a
alimentar-se no futuro. Convém, por
iSS0, a n0sso ver, que antes de
continuar abramos um paréntesis de
carater teoldgico, para expor, mesmo
sumariamente, as linhas estruturais
dessa doutrina.

Indiquemos, antes de mais nada, que
o aprofundamento teolégico na
compreensao da filiacao divina do
cristao requer dar atencao a trés
dogmas fundamentais: a criacgdo, a
chamada dirigida ao homem a entrar
em comunhao com Deus e,
finalmente, a encarnacdo da segunda
pessoa da Santissima Trindade.



“No principio, Deus criou o céu e a
terra”"®. Com estas palavras o
Génesis inicia a narracdo da criacao
do universo. No principio: quer
dizer, no proprio instante em que o
universo, e com ele o espaco e o
tempo, comecaram a ser; no proprio
instante em que a palavra onipotente
de Deus tirou do nada, de onde nada
existia, o universo inteiro, dotando-o
de uma densidade e de uma energia
que — mantidas por Deus no ser —
permitiram-lhe evoluir e
desenvolver-se.

A onipoténcia divina ndo é, no
entanto, a realidade que agora
devemos sublinhar, mas sim as
diferencas de tom que se percebem
ao longo deste primeiro capitulo do
Génesis. Nos primeiros versiculos o
autor sagrado destaca o poder que a
palavra divina possui, a qual se
segue, sem solucao de continuidade,
0 aparecimento de tudo que evoca:
“Faca-se a luz! E a luz foi feita... Deus



fez o firmamento e separou as aguas
que estavam debaixo do firmamento
daquelas que estavam em cima. E
assim se fez”. Quando a narragao
progride e chega o sexto dia, o tom
muda. A passagem inicia-se com um
plural de majestatico, ‘Facamos’, ao
qual se segue a enunciac¢ao do que foi
decidido: “Facamos o homem a nossa
imagem e semelhanca [...] Deus criou
0 homem a sua imagem, criou-o a
imagem de Deus; criou o homem e a
mulher”™,

O ser humano ndo é um elemento a
mais entre os inumeraveis que
constituem o universo. Ndo surge
como consequéncia do
desenvolvimento de energias e leis
impessoais. Ndo é um ser lancado a
existéncia pelo encontro arbitrario
do acaso e da necessidade. Nem
tampouco uma particula desgarrada
da divindade, destinada, depois de
percorrido seu ciclo, a voltar a
unidade da qual saiu e diluir-se nela.



Trata-se de um ser concreto, trazido
a este mundo, chamado a este
mundo, por um amor que o
antecede. O amor dos pais, sem
duvida, mas sobretudo o de Deus,
assumindo-o (ou, eventualmente,
suprindo-0), rege e governa a
totalidade do acontecer, outorga a
cada ser humano inteligéncia e
vontade e abre diante dele
horizontes de eternidade.

Dotado de inteligéncia, o ser humano
tem consciéncia de si e de tudo o que
o rodeia. Ele se percebe como um ‘eu’
circundado ndo apenas por seres
impessoais, mas também por outros
seres capazes, como ele, de
pronunciar um ‘eu’ ou um ‘voce’,
com 0s quais pode entabular
relacdes. E, mais ainda, como um ser
que pode transcender seu entorno
até elevar-se a afirmacdo de um Ser
supremo do qual tudo depende,
inclusive seu proprio destino. Ou
seja, Deus.



A partir de uma perspectiva
antropoldgica, o dogma cristao da
criacdo, implica, entre outras coisas,
afirmar que o homem pode
enfrentar a existéncia confiando na
bondade divina, dirigindo-se a Deus
com uma atitude nao sé de adoracao
e de reveréncia, mas também de
impetracao e de esperanca. De
confianca, mais concretamente, em
uma onipoténcia que Deus colocou a
servico de seu amor. O dogma da
criacdo leva, em outras palavras, a
afirmacdo de uma paternidade
divina, entendida como cuidado
amoroso de Deus para com o
homem.

Porém ha mais: Deus interveio na
histdria. O capitulo doze do Génesis
narra que Deus dirigiu-se a Abrdo em
Ur da Caldeia e lhe disse: “Deixa tua
terra, tua familia e a casa de teu pai e
vai para a terra que eu te mostrar.
Farei de ti uma grande nacdo; eu te
abencoarei [...]; todas as familias da



terra serdo benditas em ti***". Todos
os outros livros do Antigo
Testamento dado testemunho do amor
de Deus a Israel que ele guia até
fazer dele um grande povo, que
perdoa as suas infidelidades e
socorre em suas desventuras. Aquele
que, em suma, Ele ama com amor de
Pai.

Em sua pregacdo Jesus Cristo ndo sé
reafirma a atitude paternal de Deus
com relacdo ao ser humano, mas o
faz com uma forca singular. Deus -
proclama — ndo so cuida do povo, da
coletividade, mas de cada um dos
seres humanos, com um amor
paterno que chega aos menores
detalhes: “se ele veste assim a erva
que hoje estd no campo e amanha
sera cortada, quanto mais a vos
homens de pouca fé!”*"; ja que -
insiste outro texto — “Até os cabelos
de vossa cabeca estao todos
contados””. E quando os ap6stolos
lhe pediram que lhes ensinasse a



rezar, disse que o fizessem
recorrendo precisamente a palavra
‘Pai’: “Quando orardes, dizei: Pai,
santificado seja o0 vosso nome; venha
0 vosso Reino...”"**,

Trata-se de afirmacdes com um
sentido profundo e pessoal que vao
mais longe do que vemos no Antigo
Testamento. Mas, se parassemos ai,
ndo teriamos chegado ao nucleo do
Evangelho, ja que ndo teriamos
mostrado a raiz da que procede esse
modo de falar de Jesus. Para
consegui-lo é preciso dar um passo
em frente e contemplar o mistério da
Encarnacdo, diante de “o Filho de
Deus fazer-se homem para que o0s
homens chegassemos a ser filhos de
Deus™.

Jesus Cristo, que em sua pregacao
convidou a tratar a Deus como pai e
a dirigir-se a Ele com plena
confianca, insistiu ao mesmo tempo
na peculiaridade de sua relacdo com



o Pai: “Meu Pai e vosso Pai, meu Deus
e vosso Deus”™ afirmou em
diversos momentos. E proclamou
solenemente: “Ninguém conhece o
Pai sendo o Filho e aquele a quem o
Filho quiser reveld-10”%, Jesus néo é
um filho, mas o Filho, que tem uma
relacdo com seu Pai Deus distinta de
qualquer outra. Cristo deu a
conhecer que Deus é Uno e
inseparavelmente Trino. Que no seio
da divindade ha paternidade e
filiacdo, e que da mutua referéncia
entre o Pai e o Filho procede uma
terceira pessoa, o Espirito Santo.

E diz isso ndo como um profeta que,
com uma linguagem abstrata e
desencarnada, transmite uma
informacdo ou uma mensagem, e sim
afirmando de si mesmo que € o Filho.
O mistério da Trindade e o da
Encarnacdo sdo-nos revelados ao
mesmo tempo. E ainda, Jesus, que
revela o mistério da paternidade
eterna de Deus e o de sua propria



divindade, afirma também que o
homem é chamado a participar na
vida divina. Marca a singularidade
de sua relacdo com o Pai, porém
convida ao mesmo tempo a tratar o
Pai com a intimidade com que Ele
mesmo o trata; a chama-lo Pai, Abbd,
com a intimidade com que Ele o faz.
E promete que, uma vez morto e
ressuscitado, enviara o Espirito para
que nos identifique com Ele, o Filho,
de modo que tanto o Filho como o Pai
venham a ter em nds sua morada™”.

A descrigdo do processo de
manifestacdo da paternidade divina
com relacdo ao homem que
acabamos de fazer foi ndo apenas
breve, mas esquematica, suficiente,
porém, para nosso propasito.
Continuemos, pois, assentando
algumas proposicoes — sete
concretamente — que sintetizam o
que este processo manifesta e

implica™,



Antes de mais nada, a densidade
ontologica do vocabulo ‘pai’ aplicado
a Deus. Ao longo da historia sdo
muitos 0s que pronunciaram a
palavra ‘pai’ referindo-se a divindade
para indicar que Deus atua com
relacdo aos homens como os pais
atuam, com o carinho proprio dos
pais; quer dizer de forma analogica e
inclusive metaforica. Jesus também
faz assim em algumas passagens. Em
outras, porém, nao: Cristo revela que
Deus ndo so6 atua como um pai, mas é
Pai; que no seio da divindade ha uma
verdadeira geracdo: Deus, o Pai,
engendra um Filho, igual a Ele,
consubstancial com Ele.

Ao mesmo tempo - segunda
proposicdo — o Evangelho revela que
essa geracgado eterna se prolonga no
tempo e na historia. O Filho eterno
do Pai se fez homem e fazendo-se
homem, incorporou a humanidade a
seu mistério. Somos, no Filho, filhos
do Pai. Deus ndo so atua em relacao



ao homem como um pai, mas é seu
Pai; Deus nao so lhe outorga o ser e o
protege com sua providéncia, mas
comunica-lhe sua vida. Em suma, a
paternidade de Deus com relacdo ao
homem e a filiacdo do homem com
relacdo a Deus, transcendem o plano
afetivo e o moral - o cuidado, a
protecdo, o carinho manifestado em
obras - para situar-se no nivel
ontoldgico. Ha em Deus, vamos dizé-
lo com palavras de Sdo Josemaria,
“uma corrente trinitaria de amor”
que chega até os homens™,

A filiacdo divina tal e como a fé crista
a proclama é - terceira proposicao —
um dom que brota de Deus como
manifestacdo supremamente livre do
amor divino. Sao Paulo, ao unir na
Carta aos Gdlatas, e em outros
lugares paralelos, os vocabulos
“filiacdo’ e ‘adoc¢do’™”, marca tanto a
verdade da comunicacdo de vida
divina aos homens como o fato de
que essa comunicacdo brota de uma



livre doagdo divina. O homem néo é
filho de Deus em virtude de uma
exigéncia de sua natureza, e sim
como fruto de uma adocao, quer
dizer, de uma livre decisdo divina
que vai além do que a natureza
reclama.

O amor de Deus — quarta proposicao
— € criador. A decisdo divina de
adotar o ser humano transforma-o,
modificando-o e elevando-o a partir
do interior de seu espirito. A
comunicacao de Deus, sendo
absolutamente gratuita, ndo devida,
€, a0 mesmo tempo, em virtude do
dom da graca, conatural ao homem
que a recebe.

A filiagdo divina, como é
testemunhada pela fé crista,
transcende — quinta proposicdo — o
nivel historico-providencial para
situar-se no metafisico, mas, ao
transcendé-lo nao o exclui, e sim o
reafirma. Mostra, com efeito que o



horizonte ultimo, a razdo de ser, do
cuidado amoroso do homem por
parte de Deus ao longo da histdria
presente é, precisamente, a plena
unido com Deus — e em Deus, com 0s
outros homens — que se alcangara no
reino dos céus. E implica, portanto,
que este horizonte, como todo
horizonte ultimo, se reverte sobre o
hoje e o0 agora, sustentando e
potenciando esse trato pessoal e
intimo entre o homem e Deus que a
consciéncia da filiagdo divina esta
destinada a provocar.

A filiacdo divina, da mesma forma
que outras realidades cristas — sexta
proposicado — é submetida a tensao
entre o ja’ e o ‘ainda ndo’, entre o
presente e a escatologia. Somos filhos
de Deus, mas, como diz a Primeira
Carta de Sdo Jodo na passagem antes
mencionada, “ndo se manifestou
ainda o que havemos de ser”®".
Agora sabemos que somos filhos de
Deus, mas ndo na visdo, e sim na fé,



nessa fé que, como indica a Carta aos
Hebreus, é “o fundamento da
esperanca, € uma certeza a respeito
do que néo se vé”*”, Podemos, pois,
afirmar com plena certeza que
somos filhos de Deus, mais ainda,
experimentar o que esta realidade
implica, mas ainda, como diz Sao
Paulo, “como por um espelho,
confusamente”®, e, portanto,
experimentando também, de um
modo ou outro, a limitacdo e a
obscuridade, ou melhor, o claro-
escuro.

Somos constituidos filhos de Deus -
sétima proposicdo — incorporando-
nos a Cristo; segundo a expressao
classica, somos ‘filhos no Filho’. A
filiacdo divina tem um horizonte
teologal, mas também, e
inseparavelmente, cristologico.
Tornamo-nos participes da vida
trinitaria em virtude da acao
santificadora do Espirito Santo que,
ao incorporar-nos a Cristo, abre-nos



por Cristo, com Cristo e em Cristo a
comunhdo com Deus Pai.

Esta arraigamento cristologico
implica - oitava e ultima proposicdo
— que, no hoje da historia,
participamos da missdo redentora de
Cristo, contribuindo assim com
nossas vidas para o caminhar da
humanidade rumo a plenitude dos
céus. Um caminhar que conhece
alegrias e dissabores, mas que, para
um cristdo, estd sempre iluminado
pela providéncia amorosa de Deus e
pela vitoria de Cristo que, tendo
morrido e ressuscitado, venceu a
morte e outorga sua graca para tirar
da morte, vida.

A filiacdo divina nos escritos de
Josemaria Escriva posteriores a
1939

Concluimos assim o paréntesis
teoldgico e agora dirijamos nossa
atencdo aos textos de Sao Josemaria.
A consideracdo da abundante



pregacao de Escriva nos anos que
vao de 1940 até o momento de sua
morte em 1975, assim como a dos
escritos que publicou durante este
tempo, confirmam o que o texto de
Caminho,ja manifestou: a variedade
de situacOes e atitudes que Sao
Josemaria relaciona com a
consciéncia da paternidade de Deus e
seu correlato, a condicdo de seus
filhos. Uma andlise detalhada desses
escritos ndo contribuiria, neste ponto
de vista, com novidades especiais,
embora pudesse acrescentar novas
situacdes, novas atitudes e novos
matizes.

Realizar esta analise, ainda que ndo
modificasse as conclusdes que a
analise de Caminho traz, teria,
portanto, interesse. Mas
infelizmente, trata-se de uma tarefa
que no momento atual ndo se pode
realizar com pleno rigor cientifico-
historico. Com efeito, grande parte
da pregacdo de Sao Josemaria



daqueles anos, em Roma ou durante
as suas viagens apostolicas a diversos
paises (medita¢des, homilias,
palestras...) ainda ndo foi publicada.
Esta, sem duvida, aberta a
possibilidade de se trabalhar com os
livros ja publicados pelo fundador do
Opus Dei (Entrevistas, E Cristo que
passa, Amigos de Deus...), e foi o que
fizeram os autores dos trabalhos
sobre o sentido da filiacdo divina
segundo Sao Josemaria publicados
até a data, como ja informamos no
comeco destas paginas. Porém, para
um estudo de carater histérico como
este que aqui aspiramos a realizar,
essa via também esta excluida, ja que
ndo é facil precisar a datacdo de uma
parte importante dos textos incluidos
nesses livros. Preferimos por isso
renunciar a isso e remeter-nos aos
trabalhos ja publicados sobre o
sentido da filiagcao, especialmente a
dois deles: os de Fernando Ocariz e
de Ernst Burkhart e Javier Lopez, que
sdo recomendados por seu carater



sistematico e seu maior acesso as
fontes.

H4, no entanto, dois pontos que nao
queremos deixar de mencionar. Por
um lado, a evolucdo de sua
linguagem. Nos textos dos anos
trinta, e concretamente em Caminho,
aparecem frequentemente as
expressoes nosso Pai-Deus’, ‘Deus é
nosso Pai’, ‘somos filhos de Deus’ e
outras similares, mas os substantivos
abstratos ‘paternidade’ e ‘filiacao’
brilham por sua auséncia®”. Trata-se
de um detalhe que poderia ser
considerado irrelevante por se situar
em um nivel linguistico e remeter a
um conteudo conceitual equivalente,
mas nao deixa de ser significativo.
Relaciona-se, além disso, com o fato
de que, diferentemente do que
acontece em Caminho, cujo tom é
exortativo ou pratico, nas
meditacgdes, homilias e entrevistas
posteriores aos anos quarenta e



cinquenta, predomina um tom
expositivo.

Esse tom, e essa intencdo, sdo dois
dos fatores que levaram Sao
Josemaria a passar do implicito ao
explicito e chegar aos textos
sintéticos de seus escritos das
décadas de 1960 e 1970.
Apresentamos a seguir dois, que nos
parecem especialmente significativos
e que, sendo complementares,
oferecem uma visdo bastante
completa de sua doutrina.

O primeiro se encontra em um dos
livros ha pouco mencionados, E
Cristo que passa, e forma parte de
uma homilia dedicada a festa de
Cristo Rei. Apresenta tons histdrico-
salvificos. Cristo, subindo aos céus —
afirma Escriva — ndo se afastou da
histdria, mas continua empenhado
na obra da salvacdo dos homens e da
criacdo inteira. Continua na obra da
salvacdo “deste nosso mundo, que é



bom porque saiu bom das maos de
Deus. Foi a ofensa de Adao, o pecado
da soberba humana, que rompeu a
divina harmonia da Criacdo. Mas
Deus Pai, quando chegou a plenitude
dos tempos, enviou seu Filho
Unigénito, que, por obra do Espirito
Santo, tomou carne em Maria
sempre Virgem para restabelecer a
paz, para que, redimindo o homem
do pecado, adoptionem filiorum
reciperemus [Gl 4, 5] f6ssemos
constituidos filhos de Deus capazes
de participar da intimidade divina;
para que assim fosse concedido a
este homem novo, a esta nova estirpe
os filhos de Deus [cfr. Rm 6, 4-5], 0
poder de libertar todo o universo da
desordem, restaurando em Cristo
todas as coisas [cfr Ef. 1, 9-19], que
por Ele foram reconciliadas com
Deus [cfr Cl. 1, 20]. Foi para isso —
conclui - que nos, os cristdos fomos
chamados, essa é a nossa tarefa
apostolica e a preocupacao que deve
consumir a nossa alma: conseguir



que o Reino de Cristo se torne
realidade, que ndo haja mais odios
nem crueldades, que estendamos
pela terra o balsamo forte e pacifico
do amor”™,

A Criagdo, chamada a comunhéo com
Deus, pecado e redencdo constituem
0 pano de fundo sobre o qual se situa
a realidade da filiagcao divina do
cristdo, que é, em consequéncia
apresentada em termos de missao.
Criado por Deus, 0 homem é, em
Cristo, feito participe da vida divina,
chamado a penetrar na intimidade
divina e, consequentemente, situado
diante de um horizonte de
eternidade. Esse horizonte, porém,
ndo separa do atuar presente, mas se
reverte sobre ele, impulsionando a
acdo de modo que o hoje e 0 agora da
histéria manifestem a realidade e a
forca da redencdo operada por
Cristo, e antecipem, ainda que com as
limitacdes proprias da condigdo
humana, esse ‘balsamo forte e



pacifico do amor’ que encontrara sua
plenitude nos céus.

O segundo dos textos que escolhemos
forma parte de uma meditacdo
correspondente ao primeiro
domingo da quaresma, incluida
também em E Cristo que passa. O
tom nao é histdorico-salvifico, mas
antes antropoldgico. Sao Josemaria
convida nele seus ouvintes, cristaos
“plenamente metidos em seu
trabalho comum, entre os outros
homens, seus iguais”, a um
relacionamento sincero e confiado
com Deus. Nesse contexto oferece
uma visdo panoramica da plenitude
de sentido que brota da consciéncia
da filiacao divina.

A filiacdo divina — sdo palavras dele -
¢ uma verdade feliz, um mistério
consolador. A filiacdo divina empapa
toda a nossa vida espiritual, porque
nos ensina a procurar, conhecer e
amar o nosso Pai do Céu, e assim



cumula de esperanca a nossa luta
interior e nos da a simplicidade
confiante dos filhos pequenos. Mais
ainda: precisamente por sermos
filhos de Deus, esta realidade leva-
nos também a contemplar com amor
e admiracdo todas as coisas que
sairam das maos de Deus Pai
Criador. E deste modo somos
contemplativos no meio do mundo,
amando o mundo®®.

A énfase ndo estad agora na missao,
mas antes na proximidade de Deus.
A vida concreta que todo homem
vive implica, sem duvida, uma
missdo. Dando, porém, essa
realidade por pressuposta, o foco do
texto citado se dirige ao proprio
Deus, considerado ndo como um ser
longinquo do qual tudo provém, e
sim como um Pai presente no hoje e
agora da histdria, como um ser que
nos fala através do acontecer diario e
nos convida a compartilha-lo com
Ele, de modo que, também na vida no



mundo — nas condi¢des normais do
existir dos homens — acdo, trabalho e
oracao se entretecem, dotando de
sentido ndo apenas o conjunto do
existir, mas todas e cada uma de
nossas acgoes, de modo que, tanto as
importantes, como as que caberia
qualificar de pequenas, sejam
vividas com consciéncia da
proximidade de um Deus que tem
coracao de pai e espera ser
reconhecido como tal.

Sentido da filiacdo divina

As duas expressoes que encontramos
nos textos de Sao Josemaria
comentados até agora, “filiacdo
divina” e “sentido da filiacdo divina”,
estdo, obviamente, muito
relacionadas entre si, até o ponto de
que ndo € raro que em um mesmo
paragrafo passe-se de uma a outra
sem soluc¢do de continuidade. Isto
ndo impede, no entanto, que cada



uma delas tenha seu significado
proprio.

A expressdo “filiacdo divina” indica
uma realidade concreta: o fato de
que, como dissera Sao Jodo na
primeira de suas epistolas o cristdo
pode ndo apenas chamar-se “filho de
Deus”, mas também ter consciéncia
de que “o é”"". A expressdo “sentido
da filiacdo divina” remete, por sua
vez, a uma percepcao viva por parte
do homem da realidade de sua
filiacdo a Deus; uma consciéncia
sentida e profunda do amor de Deus,
nosso Pai e de sua proximidade.

Até agora falamos principalmente da
primeira dessas duas expressoes:
“filiacdo divina”. A segunda, “sentido
da filiacdo divina”, esteve sempre
presente nao so porque o titulo do
presente artigo remete a ela, mas
também porque de fato tudo o
quanto dissemos pressupunha que
chegaria um momento — o de agora —



em que nos ocupariamos
diretamente de sua caracterizacao.

O verbo ‘sentir’ significa
experimentar, perceber, advertir
imediatamente. O substantivo
‘sentido’ remete — € um dos primeiros
significados que os dicionarios
trazem — aos O0rgaos e as percepcoes
(visdo, audicdo, olfato, paladar, tato)
que, informando-nos sobre as
realidades materiais em que nos
situamos, abrem-nos para o mundo.
Na linguistica, recorre-se a este
termo para indicar que ha sons que
ndo sdo meros conjuntos de ruidos
desconexos, mas unidades dotadas
de ordem e significados, de sentido.
Em outros contextos indica que um
sujeito possui capacidade e destreza
para mover-se de forma adequada:
sentido do equilibrio, de orientacao
etc.

A expressdo “sentido da filiacdo
divina” entronca com o segundo e o



terceiro dos usos da palavra
“sentido” que acabamos de
mencionar. Tal como Sao Josemaria a
emprega, indica que um sujeito
tomou consciéncia de sua condicao
de filho de Deus. Mais
concretamente, uma consciéncia nao
abstrata e impessoal (um mero
saber), mas viva, que afeta e
compromete a propria pessoa. Entre
outros possiveis exemplos,
remetemos a um ponto de Caminhoja
citado: “Padre” — dizia-me aquele
rapagdo (que sera feito dele?) bom
estudante da Central - “estava
pensando no que o senhor me falou...
que sou filho de Deus! E me
surpreendi, pela rua, de corpo
‘emproado’ e soberbo por dentro...
Filho de Deus!” Aconselhei-o, com
segura consciéncia a fomentar a
‘soberba’®,

Nos, seres humanos, ao sermos
gerados, recebemos de nossos pais
qualidades e conhecimento, mas,



previamente e sobretudo, a vida. O
mesmo acontece no existir cristao,
quer dizer, no existir do homem
enquanto chamado por Deus a
participar da vida divina. A condicdo
de filho de Deus ndo remete a um ou
outro aspecto do viver, mas ao viver
em sua totalidade, melhor ao sujeito
desse viver considerado na
totalidade de suas dimensdes. Ao
falar de sentido de filiacdo divina
ndo fazemos referéncia a virtudes
definidas por ac¢des especificas que
impulsionam e proporcionam (a
eficiéncia e o aproveitamento do
tempo, no caso da laboriosidade; a
moderacao na comida, na
sobriedade; a aceitacdo de mandatos
ou conselhos, no da obediéncia, etc.),
e sim a uma disposicdo geral do
espirito, a uma convic¢ao e a uma
decisdo que redundam em todos 0s
momentos do viver. “Ndo podemos
ser filhos de Deus so por
momentos”®® escreve Sdo
Josemaria: devemos sé-lo sempre em



todo lugar. O cristdo pode e deve
aspirar a que a consciéncia de sua
filiacdo divina chegue a “informar a
existéncia inteira”, a estar “presente
em todos 0s pensamentos, em todos
os desejos, em todos os afetos””.

Escrevemos “convic¢do” e ndo foi por
acaso. Para captar o que implica o
sentido da filiagdo alguns autores
recorrem a comparagao com a
virtude da piedade e, especialmente,
com o dom de piedade. Sem deixar
de ver que essa consideracgao é
pertinente, parece-nos que para ir
plenamente a raiz, é preciso partir
das realidades que Sdo Paulo coloca
na primeira das cartas dos Corintos
acima dos “carismas melhores”*" e
que a tradicao teoldgica qualifica
como virtudes teologais: a fé, a
esperanca e a caridade. E sobretudo
a fé, entendida com toda a forga que
essa virtude teologal possui: ou seja,
seguindo a reflexdo agostiniana, ndo
um simples credere, um simples



aceitar a verdade que as palavras
ouvidas enunciam, mas um credere
in: um crer que projeta o espirito
rumo a realidade em que se cré até
unir-se a ela; um crer, em suma, que
se prolonga em esperanca e em
amor.

Falar do sentido da filiagcdo divina &,
pois, falar de fé no anuncio
evangélico que proclama que Deus
quis que fossemos seus filhos. Mais
concretamente, de uma fé que,
confessando com firmeza essa
verdade, impulsiona a assumi-la até
impregnar (‘empapar’ diz o ponto de
Caminho com o qual comec¢avamos
estas paginas) com ela todas as
poténcias e, em consequéncia, a
totalidade do ser e do viver.

Uma descricdo completa das
implicac¢des de tudo que acabamos
de assentar requereria pOr as claras
as atitudes que dai derivam, o que
além de reiterar o que ja esta dito em



paginas anteriores em referéncia a
Caminho, excede nossas
possibilidades tanto por sua
amplitude como por razoes ja
mencionadas ao considerar o estado
das fontes. Limitemo-nos, pois, a
enunciar algumas — nao o fazer
deixaria a exposicdo no plano
genérico — embora implique
repeticoes:

* Consciéncia viva da
proximidade de Deus; de um
Deus que cuida de cada homem
com 0 amor com que um pai
cuida de cada um de seus filhos;
e que espera de cada homem
uma resposta filial;

* Vida interior, responder ao
amor que Deus manifesta aos
homens com um amor total e
sincero, que desemboca em um
dialogo pessoal, intimo, com
Ele, sabendo que os escuta e 0s
ama;



» Abertura a grandes ideais e
decisdo, confiando na ajuda de
Deus, de assumi-los com
audacia, decisdo e entrega;

* Abandono nas maos de Deus,
aceitando em tudo sua vontade,
afastando afas e preocupacodes
inuteis ou desproporcionadas, e
encontrando nEle a forga para
superar o cansaco e evitar o
desanimo;

* Impulso para superar
inteiramente o egoismo,
fomentando o amor e o espirito
de servico aos outros homens
reconhecendo sua condicdo de
filhos de Deus e, portanto, de
irmaos;

* Consciéncia da propria
debilidade, e reconhecimento
das falhas e deficiéncias
pessoais, abrindo com
prontiddo o coracdo a Deus,
confiando em sua misericordia
e em seu perdao;



* Alegria a todo momento,
também nas situagoes dificeis e
dolorosas, sabendo que Deus,
com seu amor e onipoténcia,
pode tirar bens de todos os
males.

Poderiamos completar a
enumeracao, porém, ndo parece
necessario. Mais necessario é dedicar
algumas palavras ao que podemos
denominar o “dinamismo do sentido
da filiacdo divina”. Somos filhos de
Deus, mas “ndo se manifestou ainda
o que havemos de ser”™*?,
comentavamos mais acima citando a
Primeira Carta de Sdo Jodo e a fim de
trazer a consideracao a tensao
escatologica entre o “ja” e o “ainda
ndo” que marca a filiacao divina
como o conjunto das realidades
cristas.

Completamos esse ponto assinalando
que o intervalo de tempo entre o
agora de nosso existir historico e a



plenitude da escatologia ndo é, no
que se refere a filiacdo divina,
somente um tempo de espera, mas
um tempo no qual a consciéncia da
proximidade amorosa e paternal de
Deus e de nosso sentido de filiacdo
com relacdo a Ele devem ir
informando cada vez mais
profundamente a experiéncia
espiritual. “Todos os homens sdo
filhos de Deus”, escreve Sao
Josemaria, para acrescentar a seguir:
“mas um filho pode reagir de muitas
maneiras diante de seu pai”™*¥. 0
sentido da filiagdo divina esta
destinado a crescer, dando origem a
uma consciéncia cada vez mais
profunda da condicdo de filhos de
Deus.

A consideracdo dos textos de Sdo
Josemaria pde em relevo a existéncia
de duas vias fundamentais para esse
crescimento. Em primeiro lugar, a
meditacdo viva, ndo meramente
intelectual, dos textos da Escritura e



da tradicdo espiritual testemunha e
glosa a paternidade de Deus com
relacdo aos homens. Uma meditacao,
portanto, que produza um
deslumbramento diante do dom
recebido e se prolongue entdo, em
gratiddo, em humildade, em agoes de
gracas, em desejos de corresponder.
Uma meditacdo que se alimente da
contemplacdo da vida e da paixdo de
Cristo, na qual nos é revelado até que
extremo chega o amor de Deus Pai
pelos homens. Uma meditacdo que
receba impulso da contemplacdo da
vida de Jesus em Belém e em Nazaré,
na qual fica evidente que as
atividades comuns e normais podem
ter ressonancias divinas. Uma
meditacdo que inclua também a
consideracdo de Santa Maria, na qual
ficam patentes os tons maternais que
a filiacdo implica.

Porém, diziamos antes, junto a
oracdo ha outra via através da qual
se progride no sentido da filiacdo



divina: nossa propria vida, que
oferece momentos cheios de alegria
interior, e outros marcados pela
experiéncia da dor ou do fracasso.
Ambos devem levar a radicar-se em
Deus, seja através da acdo de gracas,
ja que Deus € a fonte ultima de todos
os dons, seja, quando for o caso,
através da aceitacdo rendida de tudo
0 que Deus quer ou permite, embora
custe e embora as vezes ndo se
consiga vislumbrar o motivo. A
experiéncia de Sdo Josemaria face
aos acontecimentos e situagoes que
constituiram o contexto de seu
aprofundamento na filiacdo divina
no outono de 1931 comprova tudo
isso.

Seja qual for a nossa vida e os
acontecimentos que a pontuam,
somos chamados a aspirar a “ser
filhos dos que procuram perceber
que, ao querer-nos como filhos, o
Senhor fez com que vivéssemos em
sua casa no meio deste mundo, que



fossemos da sua familia, que as suas
coisas fossem nossas e as nossas
suas”*. E assim é em todo momento
e em qualquer situacdo. Encerremos
por isso nossa exposi¢cdo com uma
citacdo de Sdo Josemaria, que, ao
evocar a vida cotidiana, feita em
grande parte de acontecimentos
pequenos, mas aberta a aspiracoes
grandes, unifica e sintetiza, de certa
forma, o que foi dito até agora:
Quando a fé fraqueja, 0 homem
tende a imaginar Deus como se
estivesse longe e mal se preocupasse
com os seus filhos. Pensa na religido
como algo justaposto, para quando
ndo ha outro remédio; sem saber por
qué, espera manifestacoes
aparatosas, acontecimentos insolitos.
Em contrapartida, quando a fé vibra
na alma, descobre-se que 0s passos
do cristdo ndo se separam da propria
vida humana corrente e habitual. E
que essa santidade grande, que Deus
nos reclama, se encerra aqui e agora,



nas coisas pequenas de cada

jornada'

José Luis Illanes. Professor emérito
de Teologia Moral e Espiritual na
Faculdade de Teologia da
Universidade de Navarra desde 2004,
da qual foi decano durante muitos
anos. Foi o primeiro diretor do
Istituto Storico San Josemaria Escriva
(2001-2017). Prelado de honra de Sua
Santidade e membro da Pontificia
Academia de Teologia, bem como de
diversas associacdes cientificas
internacionais.

e-mail: jlillanes@unav.es

™ Sobre a génese deste ponto de
Caminho, ver Josemaria ESCRIVA,
Caminho, Caminho. Edi¢do



comentada, Quadrante, Sao Paulo,
2016 (daqui em diante Caminho -
00).

“ Entre os estudos de conjunto sobre
a filiacdo divina em Josemaria
Escriva, merecem especial mencdao:
Fernando OCARIZ, La filiacién divina,
realidad central en la vida y en la
ensefianza de Mons. Escriva de
Balaguer, em Ip., Naturaleza gracia y
gloria, Pamplona, Eunsa, 2000, pp.
175-221 (publicado antes como artigo
em “Scripta Theologica” 13 {1981},
pp. 513-552); Jutta BURGGRAF, 11
senso della filiazione divina, em
Santita e mondo. Atti del Congresso
teologico di studi sugli insegnamenti
del beato Josemaria Escriva, (Roma
12-14 ottobre 1993), Citta del
Vaticano, Libreria Editrice Vaticana,
1994 pp. 85-100; Johannes STOHR, La
vida del cristiano segun el espiritu de
filiacion divina, “Scripta Theologica”
24 (1992), pp 879-893; Javier SESE,
La conciencia de la filiacion divina,



fuente de vida espiritual, em “Scripta
Theologica” 31 (1999) pp 471-493;
Ernst BURKHART - Javier LOPEZ,
Vida cristiana y santidad en la
ensefianza de San Josemaria. Estudio
de teologia espiritual, vol. II, Madri,
Rialp, 2011, pp 11-159.

B! Por nossa parte, além das
referéncias a filiacao divina segundo
a doutrina de Sdo Josemaria
incluidas em La santificacion del
trabajo (Madri, Palabra, primeira
edicdo 1965, décima edicdo ampliada
2001), dedicamos ja a esse estudo
dois artigos: Filiacion divina:
ontologia y vivencia existencial, em EI
Dios y Padre de nuestro Serior
Jesucristo. Actas del XX Simposio
Internacional de Teologia, Facultad de
Teologia, Universidad de Navarra,
Pamplona, Eunsa, 2000, pp 537-545, e
Experiencia cristiana y sentido de la
filiacion divina en san Josemaria
Escriva de Balaguer, PATH 7 (2008),
pp- 461-475. Na presente exposicdo



tivemos em conta esses dois artigos,
retomando inclusive, as vezes,
algumas passagens, tendo-as
revisado e completado.

I Para o que se segue e outros
acontecimentos posteriores,
remetemos as biografias ja
publicadas, especialmente a mais
longa e completa: Andrés VAZQUEZ
DE P, O Fundador do Opus Dei, Vida
de Josemaria Escrivd, 3 vols., Sao
Paulo, Quadrante, 1997-2003, vol. I
(daqui em diante VdP).

! Essas pegadas eram de um frei
carmelita.

I Sobre o dia 2 de outubro de 1928,
remetemos a VdP, vol. I, pp. 288-298 e
ao que nds mesmos escrevemaos em
Dois de outubro de 1928: alcance e
significado de uma data, “Scripta
Theologica” 13 (1981), pp. 411-451
(consta em José Luis ILLANES,
Existencia cristiana y mundo. Jalones
para una reflexion teologica sobre el



Opus Dei, Pamplona, Eunsa, 2003, pp.
51-98). Para uma visdo de conjunto
dos momentos essenciais do processo
de fundacdo do Opus Dei, ver
Antonio ARANDA, Fundacion del
Opus Dei, en José Luis ILLANES
(coord.), Diccionario de San
Josemaria Escriva de Balaguer, Roma-
Burgos, Istituto Storico San Josemaria
Escriva — Monte Carmelo, 2013, pp.
552-561 (daqui em diante DS]J).

" Cfr. vdP, vol. I, pp. 315-324, e
Francisca RODRIGUEZ QUIROGA, 14
de fevereiro de 1930: a transmissdo de
um acontecimento e uma mensagem.

® Sobre os Apontamentos intimos,
ver Pedro RODRIGUEZ,
Apontamentos intimos, em DS], pp.
131-135.

® Apontamentos intimos, n. 217

19 Cfr. Josemaria ESCRIVA, Carta n.3,
em Ip.,Cartas (I), edicdo critica e
anotada, preparada por Luis CANO,


https://opusdei.org/pt-br/article/14-de-fevereiro-um-caminho-aberto-a-todos/
https://opusdei.org/pt-br/article/14-de-fevereiro-um-caminho-aberto-a-todos/
https://opusdei.org/pt-br/article/14-de-fevereiro-um-caminho-aberto-a-todos/
https://opusdei.org/pt-br/article/14-de-fevereiro-um-caminho-aberto-a-todos/
https://opusdei.org/pt-br/article/14-de-fevereiro-um-caminho-aberto-a-todos/
https://opusdei.org/pt-br/article/14-de-fevereiro-um-caminho-aberto-a-todos/

Colecdo de Obras Completas de
Josemaria Escriva, Istituto Storico
San Josemaria Escriva — Rialp, Roma-
Madri2020, pp. 162-163. Sobre as
Cartas e a datacdo, frequentemente
simbdlica em parte, ver José LUIS
ILLANES, Cartas, em pp. 204-211.DS]

" Um estudo profundo desta
realidade espiritual em Pedro
RODRIGUEZ, ”Omnia traham ad
meipsum”. O sentido de Jodo 12, 32 na
experiéncia espiritual de Mons.
Escriva de Balaguer, ‘Romana’ 7
(1991), pp. 331-352 (versdo italiana,
ampliada em “Annales Theologici” 6
[1992], pp.5-34).

"2l Em seus Apontamentos intimos,
22 de setembro de 1931, n. 296. Esse
texto e o0 outro que segue assim com
outros desse mesmo periodo que
citaremos depois, encontram-se,
dentro do contexto histérico, na
biografia antes citada, VdP, vol I, pp.
387-392.



"3 Apontamentos intimos, 16 de
outubro de 1931, n. 334. A Virgem
dos Beijos era uma imagem de Nossa
Senhora que tinha em seu quarto e
que costumava beijar ao entrar e sair
de 1a. A expressao ‘nosso Menino’, o
Menino Jesus obviamente, alude
provavelmente a uma imagem do
Menino Jesus que foi conservada
pelas monjas agostinianas do
Convento de Santa Isabel, que ele
atendia; trata-se de uma imagem que
representa o Menino Jesus com 0s
bracgos cruzados no peito, que, por
manifestar de modo plastico a
realidade de um Deus que se faz
pequeno e deseja receber carinho e
consolo, comoveu profundamente
Sao Josemaria.

14 Anotagdes de uma meditacéo de
28 de abril de 1963 (AGP, PO1,
dezembro de 1963, pp. 12-13).

I carta 9/01/1969, n. 60, cit. em VAP
vol. I, pp. 389-390.



18 Josemaria ESCRIVA DE
BALAGUER, E Cristo que passa,
edicdo critico-histdrica preparada
por Antonio ARANDA, Roma-Madri,
Istituto Storico San Josemaria Escriva
— Rialp, 2013 (daqui em diante ECqp-
0C), n. 64b, p.411.

U7 Cfr. ILLANES, Experiencia, pp.
461-475.

U8 Gn. 1, 1.

M Gn. 1, 26-27.
29 Gn. 12, 1-3
P Mt 12,28

221 Mt. 10, 30.
31011, 1-4

241 Santo Atandsio, Oratio de
Incarnatione Verbi, 54 (PG XXV, col.
192) e Tomus ad Antiochenos, 7 (PG
XXVI, col. 803).



#3170, 20, 17
8 Mat. 11, 27.
7 Cfr. Jo. 14, 19.20.23.

8 A seguir recolhemos, retocadas,
consideracoes em parte ja feitas em
ILLANES, Filiagdo divina, citado na
nota 2.

91 A expressdo “corrente trinitaria
de amor” aparece em diversos textos
de Sdo Josemaria: ECqp — OC, n. 85, p
497; Josemaria ESCRIVA DE
BALAGUER, Amigos de Deus, edicao
critico-histérica preparada por
Antonio ARANDA, Roma-Madri,
Istituto Storico San Josemaria Escriva
— Rialp, 2019 (AdD - OC), n. 252, p.
732.

B Gl 4,4-7;Rm 8, 23; Ef. 2,7

B1 1 Jo 3,2. Ha afirmacdes andlogas
em Sao Paulo: 1 Cor. 13,12

521 fp. 11, 1



B3 7 Cor. 13,12

34 0 substantivo “filiacdo’ aparece
uma vez em Caminho (n. 955), mas
referido ndo a Deus e sim a unidade
que se deve viver com quem tem 0
cargo de direcdo numa instituicdo
apostolica.

331 F Cristo que passa, n. 183. A
homilia data de 22 de novembro de
1970; para dados sobre a versao
original e a reelaboracdo, data da
década de 1960-1970, ver ECqp — OC,
pp- 90-929.

B¢ £ Cristo que passa, n. 65. A
homilia estd datada de 2 de marco de
1952; para dados sobre a versao
original e a reelaboracdo, que data
da década de 1960, ver ECqp — OC,
pp- 375-380.

571 Jo 3,1.

B8 caminho — OC, n. 274, p.456.



391 1osemaria ESCRIVA DE
BALAGUER, Conversaciones con
Monserior Escriva de Balaguer.

Edicdo critico-historica preparada
por José Luis ILLANES - Alfredo
MENDIZ, Roma — Madbri, Istituto
Storico San Josemaria Escriva — Rialp,
2012, n. 102, p.447.

49" AdD - OC, n. 146, pp. 480-481.
1 Cor 12, 31

421 1 Jo 3, 2. Afirmacdes andlogas em
Sao Paulo: 1 Cor 13, 12.

3 FCgp - OC, n. 64, p. 411
"I Ibid.

43! Amigos de Deus, n. 312, p.869

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/o-sentido-da-


https://opusdei.org/pt-br/article/o-sentido-da-filiacao-divina-reflexoes-sobre-o-ensinamento-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-sentido-da-filiacao-divina-reflexoes-sobre-o-ensinamento-de-sao-josemaria-escriva/

filiacao-divina-reflexoes-sobre-o-
ensinamento-de-sao-josemaria-escriva/
(13/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/o-sentido-da-filiacao-divina-reflexoes-sobre-o-ensinamento-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-sentido-da-filiacao-divina-reflexoes-sobre-o-ensinamento-de-sao-josemaria-escriva/

	O sentido da filiação divina. Reflexões sobre o ensinamento de São Josemaria Escrivá

