
opusdei.org

O rosto de Jesus

"Que procure o Teu rosto, que
aprenda a encontrá-lo e a
mostrá-lo, que saiba descobrir-
Te nas coisas correntes da
minha vida, que me dê conta
realmente de que és Tu", diz o
autor deste artigo.

04/04/2013

Homens da Galileia, porque estais
aí parados olhando para o céu?[1]
Os olhos dos Apóstolos ficaram
fixados no local por onde Jesus tinha
partido... Um anjo teve que os
advertir de que a vida continuava.



O mensageiro de Deus não pretendia
diminuir o interesse daqueles
homens pelo seu Mestre, mas talvez
fazê-los pensar que a partir desse
momento teriam que aprender a vê-
Lo de outra maneira, a se
encontrarem com Ele, com o Seu
olhar, nos outros e nas coisas
correntes da vida.

São Paulo entendeu aqueles desejos
dos Apóstolos, porque também ele
ansiava estar com Cristo e vê-Lo face
a face[2]. Mas, a ter que escolher,
preferia continuar o tempo que Deus
quisesse contemplando-O como num
espelho e difusamente[3], se isso
pudesse ajudar os outros a viver
nessa Luz[4].

Aos destinatários da sua missão
apostólica, aconselhava com a força
do seu exemplo e da sua palavra que,
enquanto estivessem neste mundo,
mantivessem o olhar fixo no Céu,
onde está Cristo: se ressuscitastes



com Cristo, procurai as coisas do
alto, onde Cristo está sentado à
direita de Deus[5].

Quæ sursum sunt quærite![6]
Procurai as coisas do alto! Queremos
tornar nosso esse grito, mas
precisamos aprender. Em tantas
ocasiões surpreendemo-nos com o
olhar baixo, excessivamente
centrado em coisas passageiras.

Falta-nos uma maior acuidade para
descobrir o papel que Cristo
desempenha em cada acontecimento
da existência: amamos este mundo,
que é o nosso, o lugar onde nos
encontramos com Deus[7] e
desejaríamos adquirir uma maior
facilidade para perceber o olhar de
Jesus Cristo enquanto nos ocupamos
das nossas tarefas habituais.
Queríamos também que outros
pudessem ver Cristo em nós;
entusiasma-nos a maravilhosa



possibilidade de tornar presente o
rosto de Jesus aos nossos amigos.

Vultum tuum, Domine, requiram![8]
Procurarei, Senhor, o Teu rosto!
Senhor – Lhe diremos – que procure
o Teu rosto, que aprenda a encontrá-
lo e a mostrá-lo, que saiba descobrir-
Te nas coisas correntes da minha
vida, que me aperceba realmente de
que és Tu.

Talvez ouçamos aquele aviso de São
Josemaria: Esse Cristo, que tu vês,
não é Jesus. – Será, quando muito,
a triste imagem que podem formar
os teus olhos turvos... – Purifica-te.
Clarifica o teu olhar com a
humildade e a penitência. Depois...
não te hão de faltar as luzes
límpidas do Amor. E terás uma
visão perfeita. A tua imagem será
realmente a sua: Ele![9].

Os Evangelhos aludem em diversas
ocasiões ao olhar de Jesus Cristo. Um
olhar benévolo e afetuoso,



comovedor e comovido, um olhar
profundamente conhecedor, que
penetra a intimidade, um olhar que
ensina e corrige, que move ao
arrependimento e chega a provocar
um ímpeto de generosidade[10].

Talvez tenhamos procurado
representá-lo muitas vezes na nossa
oração, com a intenção de descobrir
como podemos encontrá-lo e fazê-lo
presente na nossa vida corrente.
Alguns personagens que se cruzam
com Jesus nas horas da Paixão
podem nos ajudar a avançar na
concretização deste desejo.

No caminho da Cruz três pessoas têm
uma particular relação com o rosto
de Cristo; só duas o procuram, mas
três o encontram. Das três podemos
aprender; cada uma delas sugere um
ensinamento diferente sobre o modo
de dar forma ao desejo de ver o rosto
de Jesus.

Com Santa Maria, um só coração



Mal se levantou Jesus da Sua
primeira queda, encontra Sua Mãe
Santíssima, junto ao caminho por
onde Ele passa[11]. O Evangelho
nada nos diz desse encontro, mas o
silêncio da Escritura não fez mais do
que estimular a imaginação dos
cristãos ao longo dos séculos. Nosso
Padre representa-o assim: Com
imenso amor Maria olha para
Jesus, e Jesus olha para Sua Mãe;
os olhos de ambos se encontram, e
cada coração derrama no outro a
sua própria dor[12].

O amor é tão intenso que basta o
encontro dos olhares para que cada
um saiba que conta com o outro, que
pode derramar n'Ela, n'Ele, sua
imensa dor, porque aquele coração é
capaz de aceitá-la. No meio desse
sofrimento, têm o profundo consolo
de se saberem acompanhados,
compreendidos.



A alma de Maria fica submersa em
amargura, na amargura de Jesus
Cristo[13]. A amargura que enche a
alma de Maria é a de seu Filho, como
de Maria é a amargura que enche a
alma de Jesus. É tão forte a união dos
seus corações que a dor de um está
feita do sofrimento do outro; assim
se apoiam e se sustentam
mutuamente.

Quem nos dera uma identificação
assim com os sentimentos de Cristo!
Ficamos – é certo – muito longe, mas
desejamo-la ardentemente. Sabemos
que se avançarmos por esse caminho
não pouparemos dores nesta vida,
porque toda a existência humana as
traz consigo, mas teremos sempre
uma luz para enfrentá-las, nunca nos
faltará uma base sólida para não
sucumbir, para encará-las com
serenidade.

Simeão tinha profetizado à Virgem
que uma espada trespassaria a sua



alma[14]. Desde o anúncio da Paixão,
a ferida da espada nunca
abandonará a Mãe de Jesus. Ela terá
sempre presente que só podem
ofendê-la através das afrontas feitas
ao seu Filho; tem consciência de que
todo o sofrimento, e também toda a
alegria, só pode ter a sua causa
relacionada com Ele.

Nossa Senhora ensina que nas
amarguras e nos pequenos desgostos
– profissionais, familiares, sociais... –
podemos procurar e descobrir o
rosto de Cristo; e, como
consequência, estaremos cheios de
paz inclusive no meio da dor.

Verônica, um coração bom

Conta uma tradição da Igreja que,
um pouco mais à frente, uma mulher
sai ao encontro do Senhor com a
intenção de limpar-Lhe o rosto. É o
único fato que conhecemos de
Verônica, pois é conhecida com este
nome.



Talvez nunca tivesse pensado
conscientemente nesse desejo – ver a
face de Jesus Cristo – e inclusive se
lhe tivesse ocorrido, pensaria que o
motivo pelo qual procurava agora
esse rosto era mais simples:
pretendia apenas dar uma atenção
àquele Homem que sofria. No
entanto, esta mulher, que nem
sequer aparece nos Evangelhos, deu
um nome próprio ao desejo de
contemplar a face de Deus.

Ditosos, porém os vossos olhos,
porque veem (...). Em verdade vos
digo que muitos profetas e justos
desejaram ver o que vedes e não o
viram[15]. Se estas palavras podem
ser aplicadas especialmente a
Verônica, se ela realizou essa
aspiração que encheu a alma de
tantos santos ao longo da história, foi
pela sua bondade simples, porque o
seu coração de boa mulher não se
deixa «contagiar pela brutalidade
dos soldados, nem imobilizar pelo



medo dos discípulos»[16], não se
detém diante da oportunidade de
prestar um pequeno serviço. E esse
«ato de amor imprime no seu
coração a verdadeira imagem de
Jesus»[17].

O rosto do Deus feito Homem fica
gravado naquele pano, sim; mas fica
gravado sobretudo nas suas
entranhas de bondade. «O Redentor
do mundo dá a Verônica uma
imagem autêntica do Seu rosto. O
véu, sobre o qual fica impresso o
rosto de Cristo, é uma mensagem
para nós. De certo modo nos diz: eis
aqui como todo o ato bom, todo o
gesto de verdadeiro amor para com o
próximo aumenta, em quem o
realiza, a semelhança com o
Redentor do mundo. Os atos de amor
permanecem. Qualquer gesto de
bondade, de compreensão e de
serviço deixa no coração do homem
um sinal indelével, que o assemelha
um pouco mais Àquele que “Se



aniquilou a Si mesmo tomando a
forma de servo" (Fl 2,7). Assim se
forma a identidade, o verdadeiro
nome do ser humano»[18].

Não será esta uma maneira acessível
de procurar o rosto de Jesus Cristo?
Não é também um modo de torná-Lo
presente entre os que nos rodeiam?

É possível que na vida tenhamos
ocasião de prestar grandes serviços a
outras pessoas; que possamos
renunciar a algo valioso para ajudar
os outros. Porém, apresentem-se ou
não essas oportunidades,
procuremos viver todos os dias com
um coração bom, capaz de se
compadecer das penas das
criaturas, capaz de compreender
que, para remediar os tormentos
que acompanham e não poucas
vezes angustiam as almas neste
mundo, o verdadeiro bálsamo é o
amor, a caridade; todos os outros
consolos só servem para distrair



por um momento, e deixar mais
tarde um saldo de amargura e
desespero[19].

Muitas vezes o que mais ajuda as
almas a descobrir o olhar amoroso
do Senhor é precisamente ver como
os Seus discípulos, no meio das suas
limitações, conseguem ver o que os
outros necessitam: são capazes de
descobrir esses detalhes que, se se
passassem por alto, ninguém
reclamaria; e que, pelo contrário,
quando se recebem, se agradecem de
todo o coração.

Se agimos deste modo com sentido
sobrenatural, realizamos – quanto é
factível nesta vida – o desejo de
contemplar o rosto de Jesus Cristo. E
ao mesmo tempo facilitamos que
outras pessoas se encontrem com
Ele.

Pode ser que não O notem
imediatamente e necessitem um
certo tempo para descobrir o Senhor,



mas não deixarão de perceber, desde
o primeiro momento, que há algo
especial naqueles que os tratam com
uma bondade tão simples.

Se queremos que os outros
descubram o semblante
amabilíssimo do Mestre, procuremos
distribuir amabilidade, serenidade,
paz, paciência, respeito, cortesia,
carinho; também quando não
esperamos ser correspondidos; se
queremos ver nos outros o rosto de
Jesus, aproximemo-nos deles com um
coração simples, um coração que
valoriza e admira e ama os pais, os
filhos, os amigos um a um; que
descobre como cada um deles reflete,
a seu modo, a bondade de Deus.

Simão de Cirene, um encontro com
a cruz

Os Evangelhos sinóticos falam-nos de
um terceiro personagem que se
encontra com Jesus Cristo no
caminho do Calvário. Santa Maria e



Verônica procuraram-no, foram ao
seu encontro por iniciativa própria.
Simão de Cirene, não. Simão foi
forçado a levar a Cruz[20]. A própria
expressão que utilizam os
evangelistas indica que, talvez,
houvesse resistência inicial.

É bem compreensível; ninguém gosta
de ser obrigado a carregar uma cruz
alheia, e menos ainda depois de um
duro dia de trabalho. São Marcos
dará a entender que os filhos deste
homem eram conhecidos como
cristãos[21]: Tudo começou por um
encontro inopinado com a
Cruz[22]. Uma coisa extraordinária
que teve sua origem num fato
aparentemente infeliz.

A mudança de atitude do Cireneu
não deve ter sido repentina, mas
gradual, e não é arriscado supor que
teve a ver com o rosto de Jesus Cristo.
Ele pensava que se tratava de um
malfeitor, mas aquele olhar amável,



agradecido, pacífico, desarmou-o. No
começo desgosta-se porque vê
simplesmente; depois olha e vai
descobrindo que partilhar a Cruz
com esse condenado vale a pena.

Aquilo que a princípio parecia um
obstáculo que se interpunha entre
ele e o seu descanso, foi
transformado progressivamente pelo
rosto daquele Homem numa
oportunidade única, que acabou por
mudar a sua vida.

Para ele, como para todos os cristãos,
a Cruz converteu-se no sinal
distintivo da sua fé, no instrumento
da salvação; numa realidade
redentora, inseparável da missão de
Cristo. Através dos séculos, os
cristãos olharão a Cruz com carinho
e esperança, que deveria estar no
centro da sua vida e que, pelo mesmo
motivo, «deveria estar no centro do
altar e ser o ponto de referência



comum do sacerdote e da
comunidade que ora[23]».

Às vezes, a Cruz aparece sem a
procurarmos: é Cristo que
pergunta por nós[24]. Diante da
Cruz inesperada experimentaremos
um movimento de recusa. É a reação
habitual da nossa natureza, que não
nos deve preocupar, mas que não
impedirá uma aceitação progressiva.

Sabemos que nas situações em que
podemos nos sentir sós, Deus não nos
deixa, está ao nosso lado; inclusive
talvez o vejamos, somos capazes de
nos dirigir a Ele de algum modo. Mas
demos um passo a mais: procuremos
o seu olhar. Se não nos conformamos
com ver, se procuramos olhar para
Cristo que carrega a Cruz conosco, se
deixamos que nos fale, o que parecia
infelicidade vai adquirindo outra
coloração, e acaba por mudar a nossa
vida.



Darmo-nos conta de que uma
contradição pode significar um
encontro mais profundo com Jesus
Cristo ajudar-nos-á a encará-la de
outro modo e então, a nossa Cruz 
não será uma Cruz qualquer:
será... a Santa Cruz[25].

* * *

Vultum tuum, Domine, requiram![26].
Três pessoas têm uma particular
relação com o rosto de Cristo no
caminho do Calvário. Só duas o
procuram, mas as três o encontram.
Nenhuma delas fica indiferente,
nenhuma segue de mãos vazias. De
cada uma podemos aprender algo e
desejamos fazê-lo porque desejamos
contemplar e ajudar outros a
descobrir esse rosto no nosso
caminho corrente pelo mundo.

Gostaríamos de alcançar a unidade
de corações que se dá entre Santa
Maria e seu Filho. Estamos
conscientes de que isso supera



nossas forças, mas não abandonamos
esse desejo, porque seria renunciar
ao Amor e porque podemos avançar
sem dúvida por esse caminho.

Um modo de fazê-lo é aproveitar os
ensinamentos dos outros dois
personagens: uma bondade simples
será a ocasião de que muitos – em
primeiro lugar, nós mesmos – se
encontrem com o Senhor; procurar
esse olhar nas adversidades e
amarguras da vida, fará com que
gradualmente nos identifiquemos
com a Vontade de Deus. Seremos,
então, capazes de refletir o rosto de
Jesus.

J. Diéguez

[1] At 1, 11.



[2] Cf. Fl 1, 23.

[3] Cf. 1 Cor 13, 12.

[4] Cf. Fl 1, 25.

[5] Cl 3, 1.

[6] Ibid.

[7] Cf. Temas Atuais do Cristianismo,
n. 113.

[8] Cf. Sl 26, 8 (Vg).

[9] Caminho, n. 212.

[10] Cf. Mc 10, 21; Mc 12, 41; Mt 4,
18-22; Jo 1, 42; Mt 19, 16; Mc 3, 5; Lc
22, 61; Jo 1, 38-47.

[11] Via-sacra, IV estação.

[12] Ibid.

[13] Ibid.

[14] Cf. Lc 2, 35.



[15] Mt 13, 16-17.

[16] J. Ratzinger, Via-Sacra no
Coliseu, Sexta-feira Santa de 2005, VI
estação.

[17] Ibid.

[18] João Paulo II, Via-Sacra no
Coliseu, Sexta-feira Santa de 2000, VI
estação.

[19] É Cristo que passa, n. 167.

[20] Cf. Mc 15, 21.

[21] Cf. Mc 15, 21.

[22] Via-Sacra, V estação.

[23] J. Ratzinger, Introdução ao
espírito da liturgia, p. 105.

[24] Via-Sacra, V estação.

[25] Santo Rosário, 4º mistério
doloroso.

[26] Cf. Sl 26, 8 (Vg).



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-rosto-de-
jesus/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-rosto-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-rosto-de-jesus/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-rosto-de-jesus/

	O rosto de Jesus

