
opusdei.org

O reino de Deus e
sua justiça. A justiça
(2)

Os relacionamentos mais
importantes de nossa vida
definem os deveres mais
importantes. A justiça desenha
um mapa para não os
perdermos de vista. Editorial da
série sobre virtudes “Muito
humanos, muito divinos”.

03/08/2023

A tarde avança na praça do povoado,
e o dono da vinha encontra ainda



outros operários sem trabalho.
“Ninguém nos contratou”,
respondem. O patrão os envia a
trabalhar em sua vinha, embora já
falte pouco para escurecer (Mt 20, 7).
A convicção de que a justiça social
depende das suas próprias decisões
leva o proprietário da vinha a
contratar aqueles pobres homens.
Por culpa dele ou não, eles tinham
perdido o dia, e talvez não tivessem
nem as coisas mais indispensáveis
para sobreviver. Sofreriam,
principalmente, por não se sentirem
úteis, o que implica uma angústia
existencial profunda. O dono da
vinha, portanto, não se limita a dar-
lhes dinheiro, mas os ajuda a dar
sentido às suas vidas. Jesus não
propõe uma solução política, quer,
porém, sublinhar que a “fome e sede
de justiça” (Mt 5, 6) deve levar-nos a
procurar soluções criativas para os
problemas sociais, e que nos
concentrarmos exclusivamente em



questões pessoais nunca será uma
atitude cristã.

Calor da caridade, solidez da
justiça

A mesma justiça que nos leva a
reconhecer os outros como
diferentes e, portanto, a respeitar
tudo o que lhes pertence (a sua vida,
a boa fama, as suas propriedades)
requer refletir sobre os elementos
mínimos necessários para uma vida
humana digna, e atuar em
consequência. Se Deus nos deu todos
os bens da terra para que os homens
e as mulheres possam desfrutar da
vida em comunidade, não podemos
ficar indiferentes perante o fato de
que enquanto alguns gozam de uma
vida confortável outros morram de
fome ou não possam ter o benefício,
por exemplo, de uma educação que
lhes abriria as portas a novas
possibilidades.



“O mundo existe para todos, porque
todos nós, seres humanos, nascemos
nesta terra com a mesma dignidade.
(...) Como comunidade, temos o
dever de garantir que cada pessoa
viva com dignidade e disponha de
adequadas oportunidades para o seu
desenvolvimento integral”[1]. Os
desafios ecológicos, por exemplo, não
podem separar-se de uma reflexão
sobre a justiça. Qualquer que seja a
opinião legítima sobre os diferentes
problemas e possíveis soluções, um
cristão deverá sentir-se sempre
responsável pelo tipo de mundo que
queremos deixar para as próximas
gerações.

O calor da nossa caridade e a solidez
da nossa justiça oferecem os critérios
e a força necessária para viver as
nossas relações com os outros da
melhor forma possível. Os vínculos
da caridade condicionam,
logicamente, os nossos deveres de
justiça e estas duas virtudes



determinam muitas decisões que
tomamos diariamente: cuidar da
minha família tem prioridade sobre
outras possíveis iniciativas sociais. A
“ordem da caridade”[2] na qual São
Josemaria insistia é também uma
ordem da justiça: não seria justo com
minha mãe doente se não
encontrasse tempo para visitá-la por
estar ocupado com projetos
solidários muito valiosos, mas que
me impedem de viver meus deveres
de filha ou de filho. Se a
generosidade excessiva do
proprietário da vinha, preocupado
por oferecer um trabalho digno a
muitos, o levasse a pôr em risco a
situação econômica familiar, não
seria totalmente justo para com os
seus.

Mas os vínculos de justiça também
nos ajudam a melhorar a nossa
caridade. O amor para com a própria
família e conhecidos às vezes poderia
ser desordenado e levar-nos a buscar



refúgio em nossa vida privada, sem
querer perceber as necessidades de
tantos homens e mulheres ao nosso
redor; também poderia levar-nos a
procurar sempre vantagem para os
nossos próximos, inclusive
prejudicando a terceiros. É por isso
que nos faz bem observar a atitude
do dono da vinha: embora tivesse
uma situação confortável e aprazível,
sendo provavelmente muito rico,
decide complicar a sua vida; percorre
várias vezes as ruas e oferece a
muitos operários a oportunidade de
ganhar dinheiro com o seu trabalho.
Essa é a fome de justiça daqueles que
seguem a Jesus, que os leva a
abandonar a própria comodidade.

Caridade e justiça, enfim, devem
entrelaçar-se em uma visão da
realidade regida por uma
consciência viva de tudo o que em
nossa pessoa e em nossa vida é
relacionamento. “A justiça que pode
ser fundamento estável da paz é a



justiça dos filhos de Deus, a justiça
vivificada pela caridade que vê
irmãos nos outros, filhos do mesmo
Pai celestial”[3]. Nossa santidade
consiste, em boa medida em
descobrir que o outro faz parte de
nossa vida.

Relações e deveres

Na Sagrada Escritura, a palavra
“justiça” tem um significado muito
mais rico do que a sua acepção atual.
“A justiça não é uma abstração nem
uma utopia. Na Bíblia, é o
cumprimento honesto e fiel de todo
dever para com Deus, é fazer sua
vontade”[4]. Quando se afirma, por
exemplo, que São José era justo, se dá
a entender que era santo, ou seja,
que em cada situação ele fazia a
coisa certa. “O justo viverá da
fé” (Rm 1, 7), escreve São Paulo. Uma
dimensão muito importante de todas
as decisões do Santo Patriarca era a
de sopesar os seus deveres para com



o Senhor e as outras pessoas,
especialmente para com Maria, para
ordenar as prioridades da sua vida e
do seu coração. A pessoa justa não é
tanto aquela que pensa ser a medida
de todas as coisas, mas quem se
deixa medir e organiza sua vida de
acordo com as suas relações com os
outros. “Meu justo viverá pela
fé” (Hb 10,38).

Ao ler as obras de São Josemaria
pode surpreender-nos que, junto a
passagens nas quais descreve o amor
e a entrega como traços distintivos
da vida cristã, em muitas outras
afirme que a santidade consiste
simplesmente em cumprir o dever de
cada instante. “A nossa vida - a dos
cristãos - deve ser tão vulgar como
isto: procurar fazer bem, todos os
dias, as mesmas coisas que temos
obrigação de viver; realizar no
mundo a nossa missão divina,
cumprindo o pequeno dever de cada
instante”[5]. O fato de o conceito de



“dever” ocupar uma posição tão
destacada em seus escritos pode
despertar certo desconcerto no leitor
ou cristão contemporâneo. Com
efeito, converter o ideal cristão no
cumprimento minucioso de uma
série de mandamentos, não é apenas
pouco atraente, mas também pode
acabar nos deixando aflitos e tristes.
Se o cristianismo é a religião do amor
e, portanto, da liberdade, por que a
ênfase de São Josemaria em uma
palavra aparentemente tão sóbria e
fria como “dever”? De fato, apesar da
estranheza que causa o modo de
comportar-se do dono da vinha, o
que desperta a nossa admiração por
ele é precisamente essa generosidade
que vai além de um simples sentido
do dever.

Entretanto, não compreenderíamos a
profundidade do pensamento de São
Josemaria se pensássemos que a sua
mensagem é apenas chamado frio e
seco para cumprir os deveres de



nossa vida cotidiana. Não é o
cumprimento em si que nos
aproxima de Deus, mas o amor que
nos leva a realizar cada tarefa de
nosso dia com a maior perfeição
possível. “A devoção sincera, o
verdadeiro amor a Deus, leva ao
trabalho, ao cumprimento - ainda
que custe - do dever de cada dia”[6].
Mas para que a caridade, destinada a
ser o motor e o fim de todos os
nossos atos, não perca a tensão
necessária para o que é importante
em cada momento, precisamos da
virtude da justiça, que traça para nós
uma espécie de mapa com as metas
importantes para de dia. Sua
definição parte deste princípio: todo
dever se fundamenta em uma
relação. As relações mais
importantes de nossa vida definem
os deveres mais importantes.

O dever de cada instante



Muitos deveres de justiça são fruto e
manifestação do amor, que
demonstramos ao vivê-los com
delicadeza. Cuidar dos próprios
filhos e dedicar-lhes tempo é um
dever de justiça, que surge
logicamente do amor. Muitas vezes o
seu cumprimento nos dará uma
enorme alegria, e nem sequer
teremos que planejar isso; às vezes,
porém, poderá ser sentido como um
dever mais árduo por colidir com
outras possíveis atividades ou por
estarmos especialmente cansados.
Render no trabalho é também um
dever, não só para com nosso chefe,
mas também para com nossa família
e para com a sociedade. Se
recebemos um determinado salário
por um tempo, com vistas a
resultados determinados, é uma
questão de justiça esforçar-nos por
consegui-los. E, em sum, um cristão
que tenta transformar todos os seus
afazeres em oração e em ocasião de
amar a Deus e aos outros, descobre



possibilidades de servir em todas as
circunstâncias do seu trabalho.

Por outro lado, algumas vezes
poderia parecer, que exigir para si o
respeito de certos direitos pode ser
contrário à caridade. São Josemaria,
no entanto, sempre ensinou que uma
manifestação da mentalidade laical –
isto é, do sentido de pertença ao
mundo – consiste em exigir, com
caridade e respeito, o que é nosso por
direito. Lutar, por exemplo, por um
merecido aumento de salário ou pelo
respeito a uma palavra empenhada
não significa não saber perdoar ou
não se contentar com o que se tem,
mas consolidar a prática da justiça
em nosso ambiente e na sociedade,
para benefício de todos. “Se somos
justos, ater-nos-emos aos nossos
compromissos profissionais,
familiares, sociais..., sem espaventos
nem pregões, trabalhando com
empenho e exercendo os nossos
direitos, que são também deveres”[7]



Assim, as relações de justiça se se
transformam em um caminho bem
concreto de fazer em cada instante o
que é correto, ou seja, o justo.
Perguntar-nos todos os dias na
oração sobre os nossos deveres
ajuda-nos a concentrar o nosso amor
nos vínculos concretos que compõem
a nossa vida. Os operários da
parábola, independentemente da
hora em foram contratados e do
acordo estabelecido com o dono da
vinha, também se esforçaram para
cumprir o seu dever e obter a
recompensa prometida.

--

“Quando chegou a tarde, o patrão
disse ao administrador: Chama os
trabalhadores e paga-lhes uma diária
a todos, começando pelos últimos até
os primeiros” (Mt 20,8). Deus está
decidido a salvar todos os homens, e
deseja também que todos nós
desfrutemos de uma vida terrena o



mais digna possível. Isto nos leva a
cuidar com especial esmero cada um
dos nossos deveres, para fazer deste
mundo um lugar mais humano e
mais divino. Ao mesmo tempo
sabemos que a justiça plena só será
atingida no final dos tempos e que
está nas mãos de Deus. “Só Deus
pode criar justiça. E a fé nos dá esta
certeza: Ele o faz”[8]. Sim, “os últimos
serão os primeiros” (Mt 20,16).
Aqueles que se preocupam com “o
Reino de Deus e a sua justiça” (Mt 6,
33) podem se alegrar justiça de Deus:
“Por ele tudo desprezei e tenho em
conta de esterco, a fim de ganhar
Cristo e estar com ele. Não com
minha justiça, que vem da lei, mas
com a justiça que se obtém pela fé
em Cristo, a justiça que vem de Deus
pela fé” (Fl 3, 8-9).

[1] Francisco, Fratelli tutti, n. 118.



[2] Cfr. São Josemaria, Cartas 4, n. 14;
6; n .7 (neste caso, coloca-se Cartas no
plural porque são citadas duas)

[3] F. Ocáriz, “A herança espiritual de
Mons. Álvaro del Portillo”, março
2014, opusdei.org/es.

[4] Francisco, Discurso, 25/02/2023.

[5] São Josemaria, Forja, n. 616.

[6] São Josemaria, Forja, n. 733.

[7] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
169.

[8] Bento XVI, Spe salvi, n. 44.

Gaspar Brahm

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-reino-de-

https://opusdei.org/pt-br/article/o-reino-de-deus-e-sua-justica-a-justica-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-reino-de-deus-e-sua-justica-a-justica-2/


deus-e-sua-justica-a-justica-2/
(17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-reino-de-deus-e-sua-justica-a-justica-2/

	O reino de Deus e sua justiça. A justiça (2)

