
opusdei.org

O realismo humano
da santidade

Josemaria Escrivá faz-nos ver
que o santo não se move num
mundo de sombras e de
aparências, mas neste nosso
mundo de realidades humanas
e concretas, em que há ‘algo de
divino’ que ‘está já aí’
esperando que o homem o
saiba encontrar.

05/10/2002

A palavra santidade é hoje uma
palavra enigmática. O fato é em
parte consequência da crise de



modelos que caracteriza a nossa
cultura. O herói tem o seu lugar na
literatura, e o santo na penumbra
inofensiva dos templos. Na vida, o
mesmo é dizer, na nossa realidade
mais próxima, ambos vivem apenas
como sombras irreais, como
protótipos mais próximos do mito do
que de um modelo de quem se pode
aprender ou que se pode imitar.

Provavelmente a noção de santidade,
tal como a costumamos entender,
chegou-nos primeiramente através
das artes plásticas: a iconografia e a
estatuária religiosa; em segundo
lugar, através da literatura no gênero
hagiográfico e apologético. Na
realidade, nenhuma destas artes,
parece-me, contribuíram para dar o
real valor às vidas dos santos.

O santo – a santa – que aparece na
maior parte da iconografia e da
estatuária católica dá resposta
sobretudo – e isso parece lógico – aos



critérios do simbolismo plástico, que
procura representar a personagem
num momento paradigmático da sua
existência. A arte – sobretudo a da
época barroca – ignora o que é
habitual, o cotidiano, que é
precisamente o que ocupa a maior
parte do tempo e das energias
espirituais de uma pessoa, e
concentra-se no episódico e
grandioso, talvez também porque na
arte o excepcional parece oferecer
mais possibilidades expressivas do
que o cotidiano.

Ainda que ser santo seja uma meta
para todos os cristãos, não tem sido
esse um pensamento comum nos
escritos dos autores espirituais, pelo
menos nos últimos dez ou doze
séculos. E menos comum ainda é
nesses autores a ideia de que as
realidades que hoje chamamos
‘civis’, e que nos escritos espirituais
são designadas como ‘mundo’ –isto é,
tudo o que constitui a profissão, a



família, as relações sociais, etc. –, não
só podem ser palco da santidade,
mas são de fato o meio, o
instrumento e a matéria da
santidade. Costumava-se afirmar
que, ‘apesar’ das circunstâncias
humanas, o ideal cristão era possível;
mas que essas mesmas
circunstâncias fossem precisamente
o lugar e a ocasião do encontro com
Deus , nem de longe, era tido em
sincera consideração.

No século XX assistimos à
clarificação do papel do cristão
comum na Igreja. Um elemento
fundamental dessa obra de
clarificação é a consciência da sua
chamada à plenitude da vida cristã
‘em e a partir’ das circunstâncias da
sua vida, no contexto das suas
atividades normais e correntes.
Documentos decisivos do Concílio
Vaticano II, que terminou em 1965,
recolhem já essa ampliação da
teologia do laicado. A contribuição



de Josemaria Escrivá para essa nova
consciência, desde que em 1928
fundou o Opus Dei, foi imensa.

A imagem plástica da santidade, tal
como foi apresentada com
frequência desde há muitos séculos,
pode fazer-nos pensar que só as
circunstâncias excepcionais são
adequadas para enquadrar a vida do
santo. Contudo, quando de verdade
conhecemos um santo, quando a
nossa própria vida se cruzou com a
sua, temos de modificar essa ideia de
santidade.

Temos de mudar porque,
possivelmente, àquela ideia de
santidade lhe faltava realismo,
consistência, proporção. Na
contemplação daquelas imagens
possivelmente havíamos procurado
sinais extraordinários, e ao encontrá-
los pode parecer-nos que a santidade
radica fundamentalmente naquilo
que era completamente diferente da



ordem natural. Do fato de que a
santidade tem a ver com Deus
concluíamos, ao fim e ao cabo, que
ela não tem nada a ver com a
realidade material e com o humano.

Josemaria Escrivá, pelo contrário,
faz-nos ver que o santo não se move
num mundo de sombras e de
aparências, mas neste nosso mundo
de realidades humanas e concretas,
em que há ‘algo de divino’ que ‘está
já aí’ esperando que o homem o saiba
encontrar. Esse mundo real é
precisamente a matéria que se
apresenta ao cristão para ser santo. A
mesma matéria com a qual cada um
de nós se tem de enfrentar
diariamente na sua própria
existência. E essa, por consequência,
pode estar cheia, em todos os
momentos, de transcendência divina.

Joaquín Navarro Valls

L’Osservatore Romano



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-realismo-
humano-da-santidade/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-realismo-humano-da-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-realismo-humano-da-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-realismo-humano-da-santidade/

	O realismo humano da santidade

