
opusdei.org

O que significa a
“Chamada universal
à santidade”?

O que é a santidade? Porque foi
“esquecida”? Como a chamada
universal à santidade foi
“resgatada” no século XX?
Todos realmente podem ser
santos?

08/06/2020

Contam que certa vez, São Josemaria
Escrivá, depois de recordar este texto
da carta aos Efésios (1, 4): “Elegit nos
ante mundi constitutionem ut essemus



sancti et immaculati in conspectu
eius”, traduziu-o – por Ele mesmo
escolheu-nos antes da criação do
mundo, para sermos santos e sem
mancha em sua presença – e depois
gritou com a voz clara e forte que o
caracterizava: “E isso é tudo”[1]. São
Josemaria expressava assim que o
miolo da mensagem que devia
proclamar era a chamada universal à
santidade.

O povo de Israel era consciente, sem
dúvida, de ser chamado à santidade,
porque Deus é santo (cfr. Lv 19,2). Só
depois de muitos séculos, no entanto,
abrir-se-ia o grande caminho, com a
vinda do Messias e a encarnação do
Senhor. “Como podemos conhecer o
caminho?” perguntou o apóstolo
Tomé. “Eu sou o Caminho, a Verdade
e a Vida – respondeu-lhe Jesus –
ninguém vem ao Pai senão por
mim” (Jo 14, 6). Pelo batismo, todo
cristão é chamado à santidade e ao
apostolado incorporando-se à vida de



Cristo: cada um e todos os cristãos de
todas as épocas. A chamada
universal à santidade, afirmação que
é central no Evangelho, ilumina toda
a vida com uma luz decisiva. Foi
pregada por São Josemaria desde o
ano de 1928, não sem uma particular
graça de Deus. O Concílio Vaticano II
proclamou-a solenemente: “Todos os
fiéis, de qualquer estado ou
condição, são chamados à plenitude
da vida cristã e à perfeição da
caridade, que é uma forma de
santidade que promove, ainda na
sociedade terrena, um nível de vida
mais humano. Para alcançar essa
perfeição, os fiéis, segundo a
diferente medida dos dons recebidos
de Cristo, seguindo suas pegadas e
amoldando-se à sua imagem,
obedecendo em tudo à vontade do
Pai, deverão esforçar-se para
entregar-se totalmente à glória de
Deus e ao serviço do próximo”[2].

1. Só Deus é santo



“Tu solus Sanctus, tu solus Dominum,
tu solus Altissimus, Iesu Christe, com
Sancto Spiritu: in gloria Dei Patris”:
“só vós sois Santo, só vós o Senhor, só
vós o Altíssimo, Jesus Cristo, com o
Espírito Santo na glória de Deus Pai”.
Ao proclamar a divindade de Jesus
Cristo, o Glória afirma que só Deus é
santo. A rigor, ninguém é santo
enquanto está na terra, mas todos
estamos a caminho dessa santidade
que Deus nos quer comunicar. Jesus
Cristo lançou esta chamada com as
seguintes palavras: “Sede perfeitos
como vosso Pai celestial é
perfeito” (Mt 5, 48). Acolhendo esse
ensinamento, São Paulo escreve a
Timóteo: Deus “quer que todos os
homens se salvem e cheguem ao
conhecimento da verdade” (1 Tm 2,
4). Perfeição, salvação eterna,
verdade, estas palavras levam todas
a Deus, o único três vezes santo
segundo o máximo superlativo
hebreu (cfr. Is 6, 3). Nesse sentido, a
santidade é uma participação na vida



de Deus. Deus quer que gozemos
dessa santidade. Isto é a obra de
Deus, com a correspondência pessoal
do homem: “Trata-se certamente de
um objetivo elevado e árduo. Mas
não percais de vista que o santo não
nasce; forja-se no contínuo jogo da
graça divina e da correspondência
humana”[3].

Em sua primeira carta aos
Tessalonicenses, o escrito mais antigo
do Novo Testamento, São Paulo
exorta os primeiros convertidos que
o Apóstolo havia começado a formar
e que estavam sofrendo perseguição:
“esta é a vontade de Deus: a vossa
santificação” (1 Ts 4,3). Semelhante
afirmação poderia assustar. Em
conformidade com a doutrina
paulina (cfr. Fl 4, 13: “Tudo posso
naquele que me conforta”), São
Josemaria, ao esboçar este caminho
rumo à santidade, ensinou a
abandonar-se nas mãos de Deus, sem
complicar-se. Este abandono filial é



fundamental. Jesus o inculcou a seus
discípulos de muitas maneiras, por
exemplo com as seguintes palavras
encantadoras:

“Não vos preocupeis por vossa vida,
pelo que comereis, nem por vosso
corpo, pelo que vestireis. A vida não
é mais do que o alimento, e o corpo
não é mais que as vestes? Olhai as
aves dos céus: não semeiam nem
ceifam, nem recolhem nos celeiros e
vosso Pai celeste as alimenta. Não
valeis vós muito mais que elas? Qual
de vós, por mais que se esforce, pode
acrescentar um só côvado à duração
de sua vida? E por que vos inquietais
com as vestes? Considerai como
crescem os lírios do campo; não
trabalham nem fiam. Entretanto, eu
vos digo que o próprio Salomão no
auge de sua glória não se vestiu
como um deles. Se Deus veste assim a
erva dos campos, que hoje cresce e
amanhã será lançada ao fogo, quanto
mais a vós, homens de pouca fé? Não



vos aflijais, nem digais: Que
comeremos? Que beberemos? Com
que nos vestiremos? São os pagãos
que se preocupam com tudo isso.
Ora, vosso Pai celeste sabe que
necessitais de tudo isso. Buscai em
primeiro lugar o Reino de Deus e a
sua justiça e todas estas coisas vos
serão dadas em acréscimo. Não vos
preocupeis, pois, com o dia de
amanhã: o dia de amanhã terá as
suas preocupações próprias. A cada
dia basta o seu cuidado” (Mt 6,
25-34).

Quando estava fazendo um retiro
espiritual em Segóvia em outubro de
1932, Josemaria, jovem sacerdote,
recordou que o seu confessor lhe
tinha indicado que perguntasse a si
mesmo: “Que grau de perfeição Deus
me pede?”[4]. D. Álvaro del Portillo
comenta este ponto dos 
Apontamentos Íntimos escrevendo
que “o grau de perfeição de primeira
classe, ou de segunda, ou de terceira”



não importa a São Josemaria. “O que
ele quer é fazer em tudo a Vontade
do Senhor, para que o Senhor o leve
ao nível de perfeição que deseja para
ele: e assim, ao deixar-se levar até
essa altura – seja qual for – o Padre
está contente porque cumpre a
Vontade de Deus”[5].

Deus “nos salvou e nos chamou para
a santidade, não em atenção às
nossas obras, mas em virtude do seu
desígnio, da graça que desde a
eternidade nos destinou em Cristo
Jesus” (2 Tm 1, 9). A santidade é
participação na própria vida de Jesus
Cristo. Ao enxertar-nos na vida do
Filho de Deus que se encarnou para
nossa salvação, não só chegamos a
uma perfeição moral, mas, ao mesmo
tempo, participamos do próprio ser
de Cristo. Trata-se de uma realidade
ontológica assombrosa que permite
que João Paulo II afirme: “Mediante a
graça recebida no batismo o homem
participa do eterno nascimento do



Filho do Pai, uma vez que se
converte em filho adotivo de Deus:
filho no Filho”[6].

2. O que é a santidade?

Bento XVI ensina que “a santidade se
mede pela estatura que Cristo
alcança em nós, pelo grau como, com
a força do Espírito Santo, modelamos
toda a nossa vida segundo a dele”[7].
Pode-se, portanto, considerar o
vocábulo “santidade” aplicando-o à
pessoa humana segundo três
perspectivas. Por sua participação na
natureza divina, é santa desde o
batismo[8]; por seu atuar reto tem
uma santidade de vida ou vida moral
santa; a santidade, finalmente, pode-
se ver como uma meta, pois ninguém
é santo nesta terra.

Quando o Senhor chamou os seus
discípulos à perfeição, não o fez de
modo vago ou simbólico. A sua
palavra não pode ser suavizada.
Antes de dizer-lhes “Sede perfeitos”,



ensinou-lhes o amor aos inimigos:
“amai vossos inimigos, fazei bem aos
que vos odeiam, orai pelos que vos
perseguem. Desse modo sereis os
filhos de vosso Pai do céu, pois ele
faz nascer o sol tanto sobre os maus
como sobre os bons e faz chover
sobre os justos e sobre os
injustos” (Mt 5, 44-45). Estas palavras
nos fornecem muitas luzes. Assim,
por exemplo:

- a santidade pede certo heroísmo no
cumprimento das virtudes: amar os
inimigos significa estar muito perto
de Deus, saber perdoar e desejar
redimir o mundo;

- a santidade é a plenitude da
caridade, que é a maior virtude; São
Paulo a chama “a plenitude da
lei” (Rm 13, 10) e o vínculo da
perfeição (Col 3, 14). Por ‘vínculo’ São
Paulo designa o que une, como os
ligamentos do corpo, o fio de um
colar, ou uma corrente: o amor é o



vínculo divino que une os crentes e,
como diz o Catecismo, “o exercício de
todas as virtudes é animado e
inspirado pela caridade”[9]. São
Josemaria explica assim o que
significa a caridade: “Querer atingir
a santidade – apesar dos erros e das
misérias pessoais, que hão de durar
enquanto vivermos – significa
esforçar-se, com a graça de Deus, por
viver a caridade, plenitude da lei e
vínculo da perfeição. A caridade não
é algo abstrato; significa entrega real
e total ao serviço de Deus e de todos
os homens: desse Deus que nos fala
no silêncio da oração e no rumor do
mundo; desses homens cuja
existência se entrecruza com a
nossa”[10]. São Josemaria
exclamava: “Que bem puseram os
primeiros cristãos em prática esta
caridade ardente, que sobressaía
com excesso para lá dos cumes da
simples solidariedade humana ou da
benignidade de caráter! Amavam-se
entre si, doce e fortemente,



enraizados no Coração de Cristo. Um
escritor do século II, Tertuliano,
transmitiu-nos o comentário que os
pagãos faziam ao contemplarem,
comovidos, a conduta dos fiéis do seu
tempo, tão cheia de atrativo
sobrenatural e humano: Vede como
se amam (Tertuliano, Apologeticus,
39: PL 1, 471), repetiam”[11];

- “para que sejais filhos de vosso Pai”,
diz Jesus Cristo segundo o texto de
Mateus que estamos comentando:
perfeição e filiação divina andam
juntas. Com efeito, a santidade nada
mais é do que a plenitude da filiação
divina. Quanto mais cremos e
amamos, mais somos filhos de Deus
em Cristo;

A exigência de uma identificação
com Cristo requer conhecer a sua
vida: “Quando abrires o Santo
Evangelho, pensa que não só deves
saber, mas viver o que ali se narra:
obras e ditos de Cristo. Tudo, cada



ponto que se relata, foi registrado,
detalhe por detalhe, para que o
encarnes nas circunstâncias
concretas da tua existência. – O
Senhor chamou-nos, a nós católicos,
para que O seguíssemos de perto; e,
nesse Texto Santo, encontras a Vida
de Jesus; mas, além disso, deves
encontrar a tua própria vida”[12];

- por isto, a santidade é inseparável
da cruz, que é precisamente cumprir
a vontade de Deus por amor, e traz
consigo um sofrimento, sem que falte
a alegria.

Por outro lado, Jesus Cristo ensinou o
mandamento do amor. São João
escreve que “Nós amamos, porque
Ele nos amou primeiro. Se alguém
diz: ‘Amo a Deus’, e aborrece seu
irmão, é um mentiroso; pois quem
não ama seu irmão, a quem vê, não
pode amar a Deus, a quem não vê. E
recebemos dele este mandamento:
quem ama a Deus, que ame também



a seu irmão” (1 Jo 4, 19-21). Por isto, a
chamada universal à santidade é
também chamada ao apostolado. O
fundamento cristológico disso é
óbvio: “Não se pode dissociar a vida
interior do apostolado, como não é
possível separar em Cristo o seu ser
de Deus-Homem da sua função de
Redentor. O Verbo quis encarnar-se
para salvar os homens, para os fazer
uma só coisa com Ele”[13]. Santidade
e apostolado são duas faces da
mesma moeda. “Sinal evidente de
que procuras a santidade é – deixa-
me chama-lo assim – o ‘sadio
preconceito psicológico’ de pensar
habitualmente nos outros,
esquecendo-te de ti mesmo, para
aproximá-los de Deus”[14]. Com
efeito, o Catecismo da Igreja Católica
ensina que “a caridade garante e
purifica nossa capacidade humana
de amar. Leva-a à perfeição
sobrenatural do amor divino”[15].

3. Dom de Deus e luta ascética



A santidade se constrói no tempo
mediante uma luta exigente. São
Paulo manifesta-o com alegria aos
filipenses, mediante a imagem do
prêmio nas corridas no estádio: “Não
pretendo dizer que já alcancei (esta
meta) e que cheguei à perfeição. Não.
Mas eu me empenho em conquistá-
la, uma vez que também eu fui
conquistado por Jesus Cristo.
Consciente de não a ter ainda
conquistado, só procuro isto:
prescindindo do passado e atirando-
me ao que resta para frente, persigo
o alvo, rumo ao prêmio celeste, ao
qual Deus nos chama, em Jesus
Cristo” (Fl 3, 12-14). São Josemaria
insiste na tenacidade nessa luta até o
fim: “Alcança-se a santidade com o
auxílio do Espírito Santo - que vem
morar em nossas almas -, mediante a
graça que nos é concedida nos
sacramentos, e com uma luta ascética
constante. Meu filho, não nos
iludamos: tu e eu - não me cansarei
de repeti-lo - teremos de combater



sempre, sempre, até o fim da nossa
vida. Assim amaremos a paz, e
daremos a paz, e receberemos o
prêmio eterno”[16].

O Catecismo ensina que “O caminho
da perfeição passa pela cruz. Não
existe santidade sem renúncia e sem
combate espiritual (cfr. 2 Tm 4). O
progresso espiritual envolve a ascese
e a mortificação que levam
gradualmente a viver na paz e no
gozo das bem-aventuranças: ‘Aquele
que vai subindo jamais cessa de
progredir de começo em começo, por
começos que não têm fim. Aquele
que jamais cessa de desejar aquilo
que já conhece’ (S. Gregório de Nisa, 
hom. In Cant. 8) ”[17].

A santidade é, portanto, a obra
conjunta da graça e da luta pessoal,
sabendo que a graça sempre precede,
acompanha e segue os nossos
esforços. Entende-se que São
Josemaria tenha incluído nas Preces



da Obra uma oração que provém da
liturgia latina; com efeito, a coleta da
Missa da Quinta Feira depois das
Cinzas no Missal de Paulo VI e que é
antiga (consta também no Missal de
São Pio V, e no Gregoriano), diz:
“Actiones nostras, quaesumus
Domine, aspirando praeveni et
adiuvando prosequere: ut cuncta
nostra operatio a te semper incipiat,
et per te coepta finiatur”: “Inspirai, ó
Deus, as nossas ações e ajudai-nos a
realiza-las, para que em vós comece e
termine tudo aquilo que fizermos”.

A prioridade deve ser dada à ação de
Deus. Glosando as palavras “Opus
Dei”, o cardeal Joseph Ratzinger
sublinhava que Deus tinha atuado
através de São Josemaria. Refletindo
então sobre a santidade, afirmava:

“Nesta perspectiva, compreende-se
melhor o que significa santidade e
vocação universal à santidade.
Conhecendo um pouco a história dos



santos, sabendo que nos processos de
canonização se procura a virtude
‘heroica’ podemos ter, quase
inevitavelmente, um conceito
equivocado da santidade porque
tendemos a pensar: ‘isto não é para
mim’; ‘eu não me sinto capaz de
praticar virtudes heroicas’; ‘é um
ideal alto demais para mim’. Nesse
caso a santidade estaria reservada
para alguns ‘grandes’ cujas imagens
vemos nos altares e que são muito
diferentes de nós, pecadores
normais. Essa seria uma ideia
totalmente equivocada da santidade,
uma concepção errônea que foi
corrigida – e isto me parece um
ponto central – precisamente por
Josemaria Escrivá.

Virtude heroica não quer dizer que o
santo seja uma espécie de ‘ginasta’ da
santidade, que realiza exercícios
inexequíveis para as pessoas
normais. Quer dizer, pelo contrário,
que na vida de um homem revela-se



a presença de Deus, e fica mais
patente tudo o que o homem não
pode fazer por si mesmo. Talvez, no
fundo, se trate de uma questão
terminológica, porque o adjetivo
‘heroico’ foi com frequência mal
interpretado. Virtude heroica não
significa que a pessoa faça coisas
grandes por si mesma, e sim que em
sua vida aparecem realidades que
ela não fez, porque apenas ficou
disponível para deixar Deus atuar.
Com outras palavras, ser santo não é
nada mais que falar com Deus como
um amigo fala com o amigo. É isto a
santidade.

Ser santo não significa ser superior
aos outros; o santo pode ser, pelo
contrário, muito débil e ter em sua
vida numerosos erros. A santidade é
o contato profundo com Deus: fazer-
se amigo de Deus, deixar o Outro
atuar, o Único que pode fazer de fato
que este mundo seja bom e feliz.
Quando Josemaria Escrivá fala de



que todos nós, os homens, somos
chamados a ser santos, parece-me
que no fundo está se referindo à sua
experiência pessoal, porque nunca
fez por si mesmo coisas incríveis,
mas limitou-se a deixar Deus atuar. E
por isso surgiu uma grande
renovação, uma força de bem no
mundo, embora continuem presentes
todas as debilidades humanas.

Todos nós somos verdadeiramente
capazes, todos somos chamados a
abrir-nos a essa amizade com Deus, a
não largar suas mãos, a não nos
cansarmos de voltar e retornar ao
Senhor falando com Ele como se fala
com um amigo, sabendo, com
certeza, que o Senhor é o verdadeiro
amigo de todos, também de todos
aqueles que não são capazes de fazer
por si mesmos coisas grandes”[18].

A santidade se alcança com a ajuda
de Deus “e com uma luta ascética
constante”[19], ensinou sempre São



Josemaria. Fala da “luta interior”[20]
para sublinhar que é uma luta contra
si mesmo: contra as tentações, contra
o pecado; é ao mesmo tempo a luta
cheia de confiança de um filho de
Deus. Por isto, sempre se deve lutar
por amor: “Cumpres um plano de
vida exigente: madrugas, fazes
oração, frequentas os Sacramentos,
trabalhas ou estudas muito, és
sóbrio, mortificas-te..., mas notas que
te falta alguma coisa! Leva ao teu
diálogo com Deus esta consideração:
uma vez que a santidade - a luta por
alcança-la - é a plenitude da
caridade, tens que revisar o teu amor
a Deus e, por Ele, aos outros. Talvez
descubras então, escondidos na tua
alma, grandes defeitos, contra os
quais nem sequer lutavas: não és
bom filho, bom irmão, bom
companheiro, bom amigo, bom
colega; e, como amas
desordenadamente a ‘tua santidade’,
és invejoso. ‘Sacrificas-te’ em muitos
detalhes ‘pessoais’: por isso estás



apegado ao teu eu, à tua pessoa e, no
fundo, não vives para Deus nem para
os outros: só para ti”[21].

Esta luta é, portanto, uma luta
positiva para ficar muito perto de
Deus, e para crescer em virtudes,
fazendo frutificar os talentos que Ele
nos deu. São Josemaria convidava a
pôr a serviço dos outros as
faculdades que Deus nos concedeu, a
ajudá-los com todos os nossos
talentos: com o gênio, com as
qualidades científicas, literárias,
artísticas, esportivas. Dizia que, com
defeitos, que existirão sempre,
devemos nos fazer santos.

Deus pode fazer-nos santos e conta,
paralelamente, com o tempo para
tudo, pois nos cabe exercer
livremente a nossa liberdade: Deus
quer que o amemos com plena
liberdade. São Josemaria foi
chamado por João Paulo II ‘o santo
do cotidiano’ porque proclamou a



chamada à santidade no meio do
mundo: para “Monsieur tout le
monde” [senhor todo mundo],
poderíamos dizer empregando essa
expressão francesa, ou outra: “les
gens de la rue”, as pessoas comuns.
Poderíamos acrescentar que o
fundador do Opus Dei convidou a
descobrir o sentido vocacional da
existência. Toda pessoa tem uma
vocação, deve percorrer um caminho
que Deus esboça contando com a sua
colaboração; cada um constrói a sua
vocação, inclusive quando não tem
consciência desta realidade e não
assumiu um compromisso formal
neste sentido. Essa vocação é, ao
mesmo tempo, luz e força para ir em
frente. Aquele que foi durante
decênios secretário de João Paulo II
conta a respeito desse papa: “Um dia
eu o ouvi murmurar em voz baixa: 
Opus Dei – donum Dei, que, em
polonês, se pode expressar com um
jogo de palavras: dany zadany, que
significa que ‘os dons são ao mesmo



tempo tarefas’”[22]. Na verdade,
qualquer coisa que o batizado faz,
faz por Jesus Cristo nosso Senhor,
como diz a liturgia.

4. No meio do mundo

São Josemaria escreveu sobre a
missão sobrenatural do Opus Dei em
uma carta: “Viemos dizer, com a
humildade de quem se sabe pecador
e pouca coisa – homo peccator sum
[sou um homem pecador] (Lc 5, 8) –
mas com a fé de quem se deixa guiar
pela mão de Deus, que a santidade
não é coisa para privilegiados: que a
todos nos chama o Senhor, que de
todo espera amor: de todos, estejam
onde estiverem; de todos, qualquer
que seja o seu estado, a sua profissão
ou o seu ofício. Porque essa vida
corrente, normal, sem brilho, pode
ser meio de santidade: não é
necessário abandonar o próprio
estado no mundo para procurar a
Deus, se o Senhor não dá a uma alma



a vocação religiosa, já que todos os
caminhos da terra podem ser ocasião
de um encontro com Cristo”[23].

São Josemaria percebeu claramente
em sua alma essa chamada universal
à santidade e sua missão de difundi-
la. Proclama que a perfeição pode ser
atingida no próprio estado: a
radicalidade da vida cristã, total, sem
fissuras, até o heroísmo. Não se trata
de chegar à santidade em
circunstâncias excepcionais, mas de
modo habitual e comum. Assim o
expressou o cardeal Joseph
Ratzinger, comentando, em 1993,
umas palavras de São Josemaria
sobre os anos de vida oculta de Jesus
em Nazaré:

“Depreendem-se duas consequências
desta consideração da vida de Jesus,
do mistério profundo da realidade de
um Deus que não só se fez homem,
mas assumiu a condição humana,
fazendo-se em tudo igual a nós,



exceto no pecado (cfr. Hb 4, 15).
Antes de qualquer coisa, a chamada
universal à santidade, para cuja
proclamação o beato Josemaria
contribuiu notavelmente, como
recordava João Paulo II em sua
solene homilia durante a Missa de
beatificação. Mas também, para dar
consistência a esta chamada, o
reconhecimento de que se chega à
santidade, sob a ação do Espírito
Santo, através da vida cotidiana. A
santidade consiste no seguinte: em
viver a vida cotidiana com o olhar
fixo em Deus; em plasmar nossas
ações à luz do Evangelho e do
espírito da fé. Toda uma
compreensão teológica do mundo e
da história deriva deste núcleo, como
testemunham de modo preciso e
incisivo, muitos textos do beato
Escrivá.

Este nosso mundo, é bom porque saiu
bom das mãos de Deus. Foi a ofensa
de Adão, o pecado da soberba



humana, que rompeu a divina
harmonia da Criação. Mas Deus Pai,
quando chegou a plenitude dos
tempos enviou seu filho Unigênito,
que, por obra do Espírito Santo,
tomou carne em Maria sempre
Virgem para restabelecer a paz, para
que, redimindo o homem do pecado,
adoptionem filiorum reciperemus,
fôssemos constituídos filhos de Deus,
capazes de participar da intimidade
divina; para que assim fosse
concedido a este homem novo, a esta
nova estirpe dos filhos de Deus, o
poder de libertar todo o universo da
desordem, restaurando em Cristo
todas as coisas, que por Ele foram
reconciliadas com Deus (cfr. Col 1,
20 ) – É Cristo que passa, n. 183.

Neste esplêndido texto, as grandes
verdades da fé cristã (o amor infinito
de Deus Pai, a bondade original da
criação, a obra redentora de Cristo
Jesus, a filiação divina, a
identificação do cristão com Cristo)



são apresentadas com o fim de
iluminar a vida do cristão e, mais em
particular, a vida do cristão que vive
no meio do mundo, empenhado nas
múltiplas ocupações seculares. As
perspectivas dogmáticas de fundo
projetam-se na existência concreta e
esta, por sua vez, leva a considerar
de novo, com uma preocupação
inédita, a mensagem cristã no seu
conjunto; deste modo, produz-se um
movimento em espiral que implica e
sustenta a reflexão teológica”[24].

Para caminhar rumo à santidade,
não é necessária outra consagração a
não ser a do batismo e a da
confirmação, como afirma São
Josemaria: “Apóstolo é o cristão que
se sente enxertado em Cristo,
identificado com Cristo, pelo
Batismo; habilitado a lutar por Cristo,
pelo Crisma; chamado a servir a
Deus com a sua ação no mundo, pelo
sacerdócio comum dos fiéis, que lhe
confere uma certa participação no



sacerdócio de Cristo - embora
essencialmente diferente daquela
que constitui o sacerdócio ministerial
- e o torna capaz de participar no
culto da Igreja e de ajudar os homens
a caminhar para Deus, mediante o
testemunho da palavra e do exemplo,
mediante a oração e a expiação”[25].
Com efeito, explica o fundador do
Opus Dei, “a específica participação
do leigo na missão da Igreja consiste
precisamente em santificar ab intra
[quer dizer: a partir de dentro] – de
maneira imediata e direta – as
realidades seculares, a ordem
temporal, o mundo”[26].

Os sacerdotes têm o sacerdócio
comum dos fiéis, e, além disso, o
sacerdócio ministerial: devem servir
seus irmãos na fé para ajudá-los a
corresponder à chamada à santidade
e ao apostolado, e o fazem
especialmente mediante a pregação
da palavra de Deus e a celebração
dos sacramentos: em particular, a



Eucaristia, sacramento ao qual se
ordenam todos os outros, e que é “o
centro e a raiz da vida espiritual do
cristão”[27]. São Josemaria faz esta
pergunta retórica, ao pronunciar
uma homilia que chegou a ser
famosa: “O que são os sacramentos –
vestígios da Encarnação do Verbo,
como afirmaram os antigos – senão a
mais clara manifestação deste
caminho escolhido por Deus para nos
santificar e levar ao Céu? Não veem
que cada sacramento é o amor de
Deus, com toda a sua força criadora e
redentora, dando-se a nós através de
meios materiais? O que é a Eucaristia
– já iminente – senão o Corpo e
Sangue adoráveis do nosso Redentor,
que se oferece a nós através da
humilde matéria deste mundo –
vinho e pão – , através dos elementos
da natureza, cultivados pelo homem,
como o quis recordar o último
Concílio Ecumênico?”[28]. A
Eucaristia nos leva a ter uma vida de
amor; o sacramento da Penitência, a



voltar ao amor divino que nos
purifica, nos perdoa, nos transforma.
Santidade e vida sacramental são
inseparáveis. Por isto o Concílio
Vaticano II, ao falar do Povo de Deus,
depois de enumerar os sete
sacramentos, conclui: “todos os fiéis,
de qualquer condição e estado,
fortalecidos por tantos e tão
poderosos meios, são chamados por
Deus, cada um por seu caminho à
perfeição da santidade pela qual o
próprio Pai é perfeito”[29].

São Josemaria pregou muitas vezes
sobre os primeiros cristãos comofiéis
comuns, casados e solteiros, que
procuravam a santidade em todas as
atividades da terra. “Se se quer
procurar um termo de comparação, o
modo mais fácil de entender o Opus
Dei é pensar na vida dos primeiros
cristãos. Eles viviam profundamente
a sua vocação cristã; procuravam
seriamente a perfeição a que
estavam chamados pelo fato, simples



e sublime, do Batismo. Não se
distinguiam exteriormente dos
outros cidadãos. Os sócios do Opus
Dei são pessoas comuns;
desenvolvem um trabalho corrente;
vivem no meio do mundo de acordo
com o que são: cidadãos cristãos que
querem corresponder cabalmente às
exigências da sua fé”[30].

Na Carta a Diogneto, um pagão
desconhecido reflete com nobreza
sobre o que para muitos tinha sido
uma raça abominável de
homens[31], ou pelo menos em sua
origem uma superstição oriental: o
cristianismo. O autor, por volta do
ano 150, descreve com retidão o que
observa: “Os cristãos não se
distinguem dos outros homens nem
por sua terra, nem por sua língua ou
costumes. Com efeito, não moram em
cidades próprias, nem falam língua
estranha, nem têm algum modo
especial de viver [... ]. Vivendo em
cidades gregas ou bárbaras,



conforme a sorte de cada um, e
adaptando-se aos costumes do lugar
quanto à roupa, ao alimento e ao
resto, testemunham um modo de
vida social admirável e, sem dúvida,
paradoxal [... ]. Em poucas palavras,
assim como a alma está no corpo,
assim os cristãos estão no
mundo”[32].

São Josemaria recorria com
frequência a esse testemunho. Para
ilustrar a grandeza da vocação cristã,
quis citar em Amigos de Deus estas
outras linhas da Carta a Diogneto
sobre os primeiros cristãos: “Os
cristãos são para o mundo o que a
alma é para o corpo. Vivem no
mundo, mas não são mundanos,
como a alma está no corpo, mas não
é corpórea. Habitam em todos os
povos, assim como a alma está em
todas as partes do corpo. Atuam pela
sua vida interior sem se fazerem
notar, como a alma pela sua
essência...Vivem como peregrinos



entre coisas perecíveis, na esperança
da incorruptibilidade dos céus, assim
como a alma imortal vive agora
numa tenda mortal. Multiplicam-se
de dia para dia no meio das
perseguições, assim como a alma se
embeleza mortificando-se... e não é
licito aos cristãos abandonarem a sua
missão no mundo, como não é
permitido à alma separar-se
voluntariamente do corpo”[33].

Hoje em dia ninguém se atreve a
negar diretamente a chamada
universal à santidade. Na prática, no
entanto, muitos os cristãos deixam
para amanhã, ou para o fim da sua
vida, levar a sério a ideia de que
podem ser santos; e, não são poucas
as pessoas que, no fundo, não
acreditam que isto seja possível. São
Josemaria tinha consciência dessa
ignorância prática ou teórica e
insistia em que todos deviam
conscientizar-se de que Deus os
queria santos na vida que cada um



tinha: “a santidade: quantas vezes
pronunciamos esta palavra como se
fosse um som vazio! Para muitos,
chega até a ser um ideal inacessível,
um lugar comum da ascética, mas
não um fim concreto, uma realidade
viva. Não pensavam assim os
primeiros cristãos, que usavam o
nome de santos para se chamarem
entre si, com toda a naturalidade e
com grande frequência: Todos os
santos vos saúdam, saudai todos os
santos em Cristo Jesus”[34].

5. O conceito de santidade ao longo
da história da Igreja

A história da Igreja conheceu muitas
respostas à chamada evangélica à
santidade. Depois dos primeiros
cristãos, no século II, apareceram os
eremitas, que iam combater o diabo
no deserto. Santo Antão do Deserto,
no Egito, voltou para viver entre os
homens e guiá-los em sua vida
espiritual. O costume da vida em



comum se desenvolveu muito com os
mosteiros a partir do século IV. São
Bento nasceu no final do século V:
escreveu para os monges de
Montecassino, uma ‘regra’ que
previa três promessas a serem feitas
diante de todos: “estabilidade,
conversão de seus costumes e
obediência”[35]. Hoje, quase todos os
monges do Ocidente se regem por
essa Regra, incluídas as mais de 20
congregações beneditinas atuais.

No século XIII nasceram as primeiras
ordens religiosas, com São Francisco
de Assis e Santa Clara, e com São
Domingos de Guzmán. O ideal da
vida cristã chegou assim a plasmar-
se na renúncia às coisas da terra, que
é um dos elementos que definem o
estado religioso[36]. Os religiosos,
ensina o Concílio Vaticano II, “pela
profissão dos conselhos evangélicos
responderam ao chamamento divino
para que não só estejam mortos para
o pecado, mas, renunciando ao



mundo, vivam unicamente para
Deus”[37].

Essa entrega tem uma grande força
de atração: “os religiosos, fiéis à sua
profissão, abandonando todas as
coisas por Ele, sigam a Cristo como o
único necessário”[38]. Graças ao
testemunho dos religiosos, diz São
João Paulo II, “o olhar dos fiéis é
atraído para o mistério do Reino de
Deus que já atua na história, mas
espera sua plena realização no
Céu”[39]. Quanto bem fizeram e
continuam fazendo, não sem uma
maravilhosa Providência de Deus,
tantos religiosos e religiosas no
mundo inteiro! Junto a uma obra de
evangelização autenticamente
desinteressada e muitas vezes até o
martírio, muitas Ordens,
Congregações religiosas e outras
realidades da vida religiosa fizeram
enormes avanços na cultura, por
exemplo, na arte, na educação e nas
ciências[40], sem mencionar o



atendimento dos pobres e doentes:
na Europa, até algumas décadas
atrás, muitas religiosas cuidavam dos
doentes e idosos nos hospitais, e em
alguns lugares sua diminuição em
número se faz notar cruelmente. As
necessidades da evangelização
originaram no século XVI, clérigos
regulares, por exemplo, Santo Inácio
de Loyola. Com a sua Introdução à
vida devota (1609), São Francisco de
Sales ensina a devoção aos que não
vivem afastados do mundo.

Mas foi especialmente no século XX
que ocorreu um processo de
aproximação entre os religiosos,
chegando em alguns casos a adquirir
uma aparência similar à dos
seculares, por sua forma de vestir-se
e por trabalhar em tarefas seculares.
No entanto, seu estado continua
sendo diferente do dos fiéis comuns.
Por outro lado, desde 1947 existem
também os institutos seculares.



O que nos interessa ressaltar é que os
religiosos, com a sua diferença e
afastamento, de uma forma ou outra
do mundo (realidades compatíveis
com tantas atividades que realizam
no mundo para o bem da Igreja e da
sociedade) cumprem, pela
especificidade do seu estado, uma
santa e fecunda ação na Igreja: como
diz a Constituição Dogmática Lumen
Gentium, “os religiosos, por seu
estado, dão um preclaro e exímio
testemunho de que o mundo não
pode ser transfigurado nem
oferecido a Deus sem o espírito das
bem aventuranças”[41]. São
Josemaria costumava contar como a
tomada de consciência de que tinha
que ser generoso com Deus estava
unida ao fato de ter percebido o
sacrifício de um carmelita que estava
andando descalço na neve[42].
Levou, além disso, muitas pessoas a
abraçarem a vida religiosa e teve
muitos amigos religiosos[43], já
desde os anos trinta[44], entre eles



alguns fundadores de novas
instituições ou realidade
eclesiais[45], sem contar com o
diálogo que teve oportunidade de
manter com muitos[46].

Com a sabedoria de Gamaliel (cfr. At
5, 34-39), São Josemaria dizia: “Nunca
mexerei um dedo para apagar uma
luz que se acenda em honra de
Cristo: não é minha missão. Se o
azeite que arde não é bom, apagar-
se-á por si mesma”[47]. Conserva-se
um manuscrito dele com as seguintes
palavras: “Uma grande missão nossa
é fazer amar os religiosos”[48].
Plenamente fiel a esta afirmação,
Dom Javier Echevarría, em sua carta
pastoral por ocasião do “Ano da fé”
convocado por Bento XVI, exalta o
papel da família para “que brotem
vocações de entrega a Deus no
sacerdócio e nas variadíssimas
realidades eclesiais, tanto no âmbito
secular como na vida
consagrada”[49]. Como não poderia



ser de outro modo, a chamada
universal à santidade desperta, entre
outras, vocações para a vida religiosa
que, por sua vez, contribuem para
difundir cada vez mais essa
chamada. A vida religiosa é também
promovida por numerosos
“movimentos”[50] e novas
comunidades muito variadas, de
cujas contribuições não é necessária
ocupar-se aqui. Por outro lado, este
não é lugar para descrever a
ampliação do conceito de “religioso”
para o de “vida consagrada”, numa
rica diversidade que alguns autores
consideram continuar movendo-se
em torno da noção de “religioso”[51].

É fato, no entanto, que a
proclamação da chamada universal à
santidade nem sempre foi afirmada
claramente, e que teve uma história
paradoxal como observa José Luis
Illanes: “durante longo tempo, seu
reconhecimento coexistiu com o seu
obscurecimento”[52]. Alguns autores



não tiram todas as consequências da
chamada universal à santidade, e
inclusive apresentam o estado dos
religiosos como mais elevado. Fala-se
de ‘estado de perfeição’ ou de ‘estado
de conselhos’, referindo-se às
virtudes de castidade, pobreza e
obediência ou, melhor dito, a um
determinado modo de praticar essas
virtudes, plenamente legítimo, mas
que não é o único válido com relação
à plenitude do ideal cristão. A
verdade é que seria obviamente um
erro – algo oposto ao que foi
proclamado pelo Vaticano II –
considerar que a radicalidade da
vida cristã só se vive nas Ordens e
Congregações religiosas[53].

Esse ambiente de certo
obscurecimento da chamada à
santidade explica este ponto de 
Caminho: “Tens obrigação de
santificar-te. - Tu também. - Alguém
pensa, por acaso, que é tarefa
exclusiva de sacerdotes e religiosos?



A todos, sem exceção, disse o Senhor:
‘Sede perfeitos, como meu Pai
Celestial é perfeito’”[54]. Na história
da Igreja, avocação dos religiosos
conheceu formas diversas sucessivas,
desenvolvendo uma capacidade de
crescimento e adaptação que
manifesta a sua riqueza. Mas deve
ficar claro que a Obra não é um elo
dessa cadeia, pois nasce desde o
princípio com um espírito
essencialmente secular, reflexo
essencial da presença “natural” no
mundo. Seu antecedente, como São
Josemaria enfatizou muitas vezes, é
la vida simples dos primeiros
cristãos. os seus traços essenciais são
a santificação no meio do mundo, no
trabalho, na família, em todas as
atividades temporais nobres, com
uma plena unidade de vida entre o
que é cristão e o que é humano e
uma plena secularidade, atitude
espiritual que, como diz José Luis
Illanes, afirma ao mesmo tempo a
consistência e o valor das coisas



temporais nascidas da Criação e a
abertura do mundo à
transcendência[55].

Desde 1928 o Opus Dei veio recordar
a todos os cristãos a chamada
universal à santidade no meio do
mundo; por isso São Josemaria
gostava de dizer: “abriram-se os
caminhos divinos na terra”[56]. A
doutrina que proclamoufoi
confirmada pelo Concílio Vaticano II
(1965), como recordava São João
Paulo II, dirigindo-se a fiéis do Opus
Dei durante uma homilia em
Castelgandolfo: “A vossa instituição
tem como fim a santificação da vida
permanecendo no mundo, no lugar
de trabalho e na profissão: viver o
Evangelho no mundo, mas imersos
no mundo para transformá-lo e
redimi-lo com o próprio amor a
Cristo! Verdadeiramente o vosso é
um grande ideal, que desde os inícios
antecipou aquela teologia dos Leigos,
que havia de caracterizar mais tarde



a Igreja do Concílio e do pós-Concílio
[... ]: viverem unidos a Deus, no
mundo, em qualquer situação,
procurando melhorar-se a si próprios
com a ajuda da graça e fazendo
conhecer Jesus Cristo através do
testemunho da vida. E que há de
mais belo e mais entusiasmante do
que este ideal? Vós, inseridos e
amalgamados nesta humanidade
alegre e sofredora, quereis amá-la,
iluminá-la, salvá-la”[57].

Guillaume Derville

texto original publicado em 
www.collationes.org

Bibliografia

ERNST BURKHART – JAVIER LÓPEZ, 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaria, vol. I,
Rialp, Madri 2010, 198-239.

JOSÉ LUIS LLANES, Tratado de
Teología espiritual, Eunsa, Pamplona

https://www.collationes.org


2007, cap. VI Vida Cristiana y llamada
a la santidad, 127-153.

PEDRO RODRÍGUEZ, Opus Dei:
estructura y misión. Su realidade
eclesiológica, Cristiandad, Madri
2011, cap. III El Opus Dei en la Iglesia:
de la vida a la misión, 59-84.

[1] Esta recordação de Mons. PEDRO
RODRÍGUEZ é corroborada por Notas
de una meditación, 8 de fevereiro de
1959, em Arquivo Geral da Prelazia,
biblioteca, PO6, II p. 669.

[2] CONCÍLIO VATICANO II, Const.
dogm. Lumen gentium; n. 40; cfr. nn.
39 e 41; Const. Gaudium et spes, nn.
35, 38, 48 etc. Lembramos que LG
data de 21 de novembro de 1964.

[3] SÃO JOSEMARIA, Amigos de Deus,
n. 7.



[4] SÃO JOSEMARIA, Apontamentos
Íntimos, nº1692 (10 de outubro de
1932), citado por PEDRO RODRÍGUEZ
em Caminho, Edição comentada,
Quadrante 2016, comentário ao
ponto 754, nota 7 p. 747.

[5] ÁLVARO DEL PORTILLO, em
Ibidem.

[6] JOÃO PAULO II, Homilia, Norcia,
23 de março de 1980.

[7] BENTO XVI, Audiência, 13 de abril
de 2011.

[8] Cfr. CONCÍLIO VATICANO II,
Const. dogm. Lumen gentium, n. 40.

[9] CATECISMO DA IGREJA
CATÓLICA, n. 1827.

[10] SÃO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
62; cfr. Conversaciones, ed.crítico-
histórica preparada por JOSÉ LUIS
ILLANES e ALFREDO MÉNDIZ, Rialp,
Madri 2012.



[11] SÃO JOSEMARIA, Amigos de
Deus, n. 225.

[12] SÃO JOSEMARIA, Forja, n. 754.

[13] SÃO JOSEMARIA, É Cristo que
passa, 122.

[14] SÃO JOSEMARIA, Forja, n. 861.

[15] CATECISMO DA IGREJA
CATÓLICA, n. 1827.

[16] SÃO JOSEMARIA, Forja, n. 429.

[17] CATECISMO DA IGREJA
CATÓLICA, n. 2015.

[18] JOSEPH RATZINGER, Deixar Deus
trabalhar, artigo publicado em 
L’Osservatore Romano, por ocasião
da canonização de Josemaria Escrivá,
6 de outubro de 2002.

[19] SÃO JOSEMARIA, Forja, n. 429.

[20] Cfr. SÃO JOSEMARIA, Caminho,
cap.Luta interior, nn. 707-733; É

https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/
https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/
https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/
https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/


Cristo que passa, HomiliaA luta
interior, nn. 73-82.

[21] SÃO JOSEMARIA, Sulco, n. 739.

[22] Cardeal STANISLAW DZIWISZ, 
Dono e compito, em Pontificia
Università della Santa Croce. Dono e
compito: 25 anni di attività, Silvana
Editoriale, Milão 2010, 94.

[23] SÃO JOSEMARIA, Carta
24/03/1930, 2, cit en ANDRÉS
VÁZQUEZ DE PRADA, O fundador do
Opus Dei, I Señor, que eu veja!,
Quadrante, São Paulo 2004, 276.

[24]JOSEPH RATZINGER, Mensagem
na abertura do Simpósio “Santidade e
Mundo", sobre o fundador do Opus
Dei. Simpósio Teológico organizado
pela Faculdade de Teologia do Ateneo
Romano da Santa Cruz (hoje
Pontificia Universidade da Santa
Cruz), de 12 a 14 de outubro de 1993.

https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-card-ratzinger-na-abertura-do-simposio-santidade-e-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-card-ratzinger-na-abertura-do-simposio-santidade-e-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-card-ratzinger-na-abertura-do-simposio-santidade-e-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-card-ratzinger-na-abertura-do-simposio-santidade-e-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-card-ratzinger-na-abertura-do-simposio-santidade-e-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-card-ratzinger-na-abertura-do-simposio-santidade-e-mundo/


[25] SÃO JOSEMARIA, É Cristo que
passa, n. 120.

[26] SÃO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
9.

[27] SÃO JOSEMARIA, É Cristo que
passa, n. 87. O Decreto 
Presbyterorum Ordinis emprega essa
expressão no n. 14, embora,
obviamente, esse documento seja
aplicado aqui aos sacerdotes.

[28] SÃO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
115.

[29] CONCÍLIO VATICANO II,
Const.dogm. Lumem gentium, n. 11.

[30] SÃO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
24; cfr. Conversaciones ed. crítico-
histórica preparado por JOSÉ LUIS
ILLANES e ALFREDO MÉNDIZ, Rialp,
Madri 2012.

[31] Cfr. TÁCITO, Annales, 15, 44.



[32] Epistola ad Diognetum, V, em 
Padres apologistas, Paulus, São
Paulo, 1997.

[33] Epistola ad Diognetum, VI, tal
como a cita SÃO JOSEMARIA em 
Amigos de Deus, n. 63.

[34] SÃO JOSEMARIA, É Cristo que
passa, Quadrante, São Paulo 1975, n.
96.

[35] SÃO BENTO, Regra dos monges,
58, 17, trad. Tradução e Notas de
Dom João Evangelista Enout, OSB, do
Mosteiro de São Bento do Rio de
Janeiro.

[36] Assim, por exemplo, os três
votos de castidade, pobreza e
obediência, que muitos religiosos
fazem, manifestam um espírito de
renúncia à concupiscência da carne,
às riquezas e à própria vontade.

[37] CONCÍLIO VATICANO II, Decre. 
Perfectae caritatis, n. 5.



[38] IBIDEM.

[39] JOÃO PAULO II, Exh. Ap. Pós-
sinodal Vita consecrata, 25 de março
de 1996, n. 1.

[40] Cfr. por exemplo BENTO XVI, 
Discurso, Encontro com o mundo da
Cultura no Collège des Bernardins,
Paris, 12 de setembro de 2008: “A
base da cultura da Europa, a busca
de Deus e a disponibilidade para
escutá-lo, continua sendo ainda hoje
o fundamento de toda verdadeira
cultura”.

[41] CONCÍLIO VATICANO II, Const.
Dogm. Lumen Gentium, n. 31.

[42] Cfr. ANDRÉS VÁZQUEZ DE
PRADA, O fundador do Opus Dei, I.
Senhor, que eu veja!, Quadrante, São
Paulo 2004, 89.

[43] Cfr. os testemunhos assinados
por religiosos e religiosas em 
Testimonios sobre el fundador del



Opus Dei, Rialp, Madri 1994, 447 p.
Cfr. também JOSÉ CARLOS MARTÍN
DE LA HOZ, Un amigo de San
Josemaria: José López Ortiz, OSA,
bispo e historiador, em “Studia et
Documenta” 6 (2012) 67-90; ALDO
CAPUCCI, San Josemaria e il beato
Ildefonso Schuster(1948-1954), em
”Studia et Documenta” 4 (2010)
215-254.

[44] Cfr. por ex. JOSÉ LUIS
GONZÁLEZ GULLÓN, Josemaria
Escrivá de Balaguer en los años
treinta: los sacerdotes amigos, em
“Studia et Documenta” 3 (2009)
41-106.

[45] Cfr. por exemplo Testimonios
sobre el fundador del Opus Dei, Rialp,
Madri 1994: Testemunhos de: BEATO
JOSÉ MARÍA GARCÍA LAHIGUERA
(1903 – 1989), Arcebispo, fundador
das Oblatas de Cristo Sacerdote
(Congregação aprovada em 1950).
Outras realidades eclesiais por ex.

https://www.isje.org/setd/2012/Martin-SetD-6-2012.pdf
https://www.isje.org/setd/2012/Martin-SetD-6-2012.pdf
https://www.isje.org/setd/2012/Martin-SetD-6-2012.pdf
https://www.isje.org/setd/2012/Martin-SetD-6-2012.pdf
https://www.isje.org/setd/2012/Martin-SetD-6-2012.pdf
https://www.isje.org/setd/2012/Martin-SetD-6-2012.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-8.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-8.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-8.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-8.pdf
https://www.isje.org/setd2009/SetD-2009-04.pdf
https://www.isje.org/setd2009/SetD-2009-04.pdf
https://www.isje.org/setd2009/SetD-2009-04.pdf
https://www.isje.org/setd2009/SetD-2009-04.pdf
https://www.isje.org/setd2009/SetD-2009-04.pdf
https://www.isje.org/setd2009/SetD-2009-04.pdf


Mons. JUAN HERVAS BENET (1905 –
1982), com o apoio do qual nasceram
os Cursilhos da Cristandade (1949):
“aquele homem de Deus [São
Josemaria] influiu para alentar um
empreendimento que não era dele e
derramou caridade e compreensão
sobre o método de espiritualidade e
de apostolado laical que ia por
caminhos diferentes do dele” (p.
202); vide a esse respeito FRANCISCA
COLOMER, La Relación Personal
entre San Josemaria Escrivá de
Balaguer y Mons. Juan Hervás a
través de sus cartas, em “Studia et
Documenta” 4 (2010) 185–213. O
Padre Joseph-Marie Perrin me
contou pessoalmente como o
ajudaram, para sua fundação, Mons.
Escrivá e dom Álvaro del Portillo.

[46] Por exemplo, só durante o
Concílio Vaticano II, cfr. CARLO
PIOPPI, Alcuni incontri di San
Josemaria com personalità
ecclesiastiche durante gli anni del

https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-7.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-7.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-7.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-7.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-7.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-7.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-7.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-7.pdf
https://www.isje.org/setd/2011/Pioppi-SetD-5-2011.pdf
https://www.isje.org/setd/2011/Pioppi-SetD-5-2011.pdf
https://www.isje.org/setd/2011/Pioppi-SetD-5-2011.pdf


Concilio Vaticano II, em “Studia et
Documenta” 5 (2011) 165-228.

[47] SÃO JOSEMARIA, cit., em
ÁLVARO DEL PORTILLO, Entrevista
sobre o Fundador do Opus Dei,
realizada por CESARE CAVALLERI,
Quadrante, São Paulo 1993, cap. 5.

[48] SÃO JOSEMARIA, Autógrafo, fac-
símile publicado pela Postulação
Geral do Opus Dei, O beato Josemaria
Escrivá, fundador do Opus Dei, Roma
1992, p.117. Trata-se do livreto que
acompanhou a beatificação. É bonito
ver que o milagre aprovado para a
beatificação foi a cura de um tumor
de uma carmelita, Sor Concepción
Bullón Rubio; o Cardeal Edouard
Gagnon, sulpiciano apresentou os
fatos (1990-1991), sendo Relator da
Causa o P. Ambrogio Eszer,
dominicano.

[49] JAVIER ECHEVARRÍA, Carta
pastoral por ocasião do “Ano da fé”,
29 de setembro de 2012, n.25.

https://www.isje.org/setd/2011/Pioppi-SetD-5-2011.pdf
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/


Mons.Javier Echevarria volta a isto
em sua intervenção durante o Sínodo
dos Bispos sobre a Nova
evangelização em 2012: cfr. Synodus
Episcoporum, Boletim 12, 12 de
outubro de 2012, 2-3: “desse
ministério [o confessionário]
florescerão vocações para o
seminário e a vida religiosa e
vocações de bons pais e mães de
família”.

[50] Cfr. JOSÉ LUIS GUTIÉRREZ
GÓMEZ, La Prelatura del Opus Dei y
los movimientos eclesiales. Aspectos
eclesiológicos y canónicos, em 
www.collationes.org/de-documenta-
theologica/iure-c...

[51] Cfr. CARLOS JOSÉ ERRÁZURIZ, 
Corso fundamentale sul diritto nella
Chiesa, vol.I, Giuffrè, Milão 2009, pp.
261-275.

[52] JOSÉ LUIS LLANES, Tratado de
Teología espiritual, Eunsa, Pamplona
2007, 138.

https://www.collationes.org/de-documenta-theologica/iure-canonico/item/436
https://www.collationes.org/de-documenta-theologica/iure-canonico/item/436


[53] É um dos inconvenientes do
livro Estados de vida do cristão de
Hans Urs von Balthasar. Em 
Riflessioni su um’ opera di Hans Urs
von Balthasar (“Annales theologici”
21 (2007) 61-100), Paul O’Callaghan
destaca alguns aspectos de uma
reflexão que mostram os limites de
fundamentação teológica de
Balthasar: concernem o início da
humanidade, a identidade de Cristo e
de seus primeiros discípulos, a
qualidade paradigmática da vida
religiosa, o significado da obediência
e do celibato sacerdotal.

[54] SÃO JOSEMARIA, Caminho, 291.
Referências anteriores em PEDRO
RODRÍGUEZ em Caminho, Edição
comentada, Quadrante, São Paulo
2016, comentário ao ponto 291.

[55] Cfr. JOSÉ LUIS ILLANES,
“Secularidad”, em CÉSAR IZQUIERDO
- JUTTA BURGGRAF - FÉLIX Mª
AROCENA (eds.), Diccionario de



Teología, Eunsa, Pamplona 2006, pp.
926-932.

[56] SÃO JOSEMARIA, É Cristo que
passa, Quadrante, São Paulo, 1975,
21.

[57] JOÃO PAULO II, Homilia,
Castelgandolfo, 19 de agosto de 1979.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-que-
significa-a-chamada-universal-a-

santidade/ (17/01/2026)

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/1979/documents/hf_jp-ii_hom_19790819_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/1979/documents/hf_jp-ii_hom_19790819_opus-dei.html
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-significa-a-chamada-universal-a-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-significa-a-chamada-universal-a-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-significa-a-chamada-universal-a-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-significa-a-chamada-universal-a-santidade/

	O que significa a “Chamada universal à santidade”?

