opusdei.org

O que significa a
“Chamada universal
a santidade”?

O que é a santidade? Porque foi
“esquecida”? Como a chamada
universal a santidade foi
“resgatada” no século XX?
Todos realmente podem ser
santos?

08/06/2020

Contam que certa vez, Sao Josemaria
Escriva, depois de recordar este texto
da carta aos Efésios (1, 4): “Elegit nos
ante mundi constitutionem ut essemus



sancti et immaculati in conspectu
eius”, traduziu-o — por Ele mesmo
escolheu-nos antes da criacdo do
mundo, para sermos santos e sem
mancha em sua presenca — e depois
gritou com a voz clara e forte que o
caracterizava: “E isso € tudo”[1]. Sdo
Josemaria expressava assim que o
miolo da mensagem que devia
proclamar era a chamada universal a
santidade.

O povo de Israel era consciente, sem
duvida, de ser chamado a santidade,
porque Deus € santo (cfr. Lv 19,2). SO
depois de muitos séculos, no entanto,
abrir-se-ia o grande caminho, com a
vinda do Messias e a encarnacao do
Senhor. “Como podemos conhecer o
caminho?” perguntou o apostolo
Tomé. “Eu sou o Caminho, a Verdade
e a Vida — respondeu-lhe Jesus —
ninguém vem ao Pai sendo por

mim” (Jo 14, 6). Pelo batismo, todo
cristdo é chamado a santidade e ao
apostolado incorporando-se a vida de



Cristo: cada um e todos os cristdos de
todas as épocas. A chamada
universal a santidade, afirmacao que
é central no Evangelho, ilumina toda
a vida com uma luz decisiva. Foi
pregada por Sdo Josemaria desde o
ano de 1928, ndo sem uma particular
graca de Deus. O Concilio Vaticano II
proclamou-a solenemente: “Todos os
fiéis, de qualquer estado ou
condigao, sdo chamados a plenitude
da vida crista e a perfeicao da
caridade, que é uma forma de
santidade que promove, ainda na
sociedade terrena, um nivel de vida
mais humano. Para alcancar essa
perfeicdo, os fiéis, segundo a
diferente medida dos dons recebidos
de Cristo, seguindo suas pegadas e
amoldando-se a sua imagem,
obedecendo em tudo a vontade do
Pai, deverdo esforcar-se para
entregar-se totalmente a gloria de
Deus e ao servico do proximo”[2].

1. SO Deus é santo



“Tu solus Sanctus, tu solus Dominum,
tu solus Altissimus, Iesu Christe, com
Sancto Spiritu: in gloria Dei Patris”:
“sg vos sois Santo, s6 vis o Senhor, s6
vOs o Altissimo, Jesus Cristo, com 0
Espirito Santo na gloria de Deus Pai”.
Ao proclamar a divindade de Jesus
Cristo, o Gloria afirma que s6 Deus é
santo. A rigor, ninguém é santo
enquanto esta na terra, mas todos
estamos a caminho dessa santidade
que Deus nos quer comunicar. Jesus
Cristo lancou esta chamada com as
seguintes palavras: “Sede perfeitos
como vosso Pai celestial é

perfeito” (Mt 5, 48). Acolhendo esse
ensinamento, Sdo Paulo escreve a
Timoteo: Deus “quer que todos o0s
homens se salvem e cheguem ao
conhecimento da verdade” (1 Tm 2,
4). Perfeicdo, salvacdo eterna,
verdade, estas palavras levam todas
a Deus, o0 Unico trés vezes santo
segundo o0 maximo superlativo
hebreu (cfr. Is 6, 3). Nesse sentido, a
santidade é uma participa¢do na vida



de Deus. Deus quer que gozemos
dessa santidade. Isto é a obra de
Deus, com a correspondéncia pessoal
do homem: “Trata-se certamente de
um objetivo elevado e arduo. Mas
ndo percais de vista que o santo ndo
nasce; forja-se no continuo jogo da
graca divina e da correspondéncia
humana”[3].

Em sua primeira carta aos
Tessalonicenses, o escrito mais antigo
do Novo Testamento, Sdo Paulo
exorta os primeiros convertidos que
0 Apostolo havia comecado a formar
e que estavam sofrendo perseguicao:
“esta é a vontade de Deus: a vossa
santificacao” (1 Ts 4,3). Semelhante
afirmacdo poderia assustar. Em
conformidade com a doutrina
paulina (cfr. F1 4, 13: “Tudo posso
naquele que me conforta”), Sdo
Josemaria, ao esbocar este caminho
rumo a santidade, ensinou a
abandonar-se nas maos de Deus, sem
complicar-se. Este abandono filial é



fundamental. Jesus o inculcou a seus
discipulos de muitas maneiras, por
exemplo com as seguintes palavras
encantadoras:

“Nao vos preocupeis por vossa vida,
pelo que comereis, nem por vosso
corpo, pelo que vestireis. A vida ndo
€ mais do que o alimento, e o corpo
ndo é mais que as vestes? Olhai as
aves dos céus: ndo semeiam nem
ceifam, nem recolhem nos celeiros e
vosso Pai celeste as alimenta. Nao
valeis vOs muito mais que elas? Qual
de vOs, por mais que se esforce, pode
acrescentar um so cévado a duragao
de sua vida? E por que vos inquietais
com as vestes? Considerai como
crescem os lirios do campo; ndo
trabalham nem fiam. Entretanto, eu
vos digo que o proprio Salomao no
auge de sua gloria nao se vestiu
como um deles. Se Deus veste assim a
erva dos campos, que hoje cresce e
amanha sera lancada ao fogo, quanto
mais a vos, homens de pouca fé? Nao



vos aflijais, nem digais: Que
comeremos? Que beberemos? Com
que nos vestiremos? Sao os pagaos
que se preocupam com tudo isso.
Ora, vosso Pai celeste sabe que
necessitais de tudo isso. Buscai em
primeiro lugar o Reino de Deus e a
sua justica e todas estas coisas vos
serdo dadas em acréscimo. Nao vos
preocupeis, pois, com o dia de
amanha: o dia de amanha tera as
suas preocupacdes proprias. A cada
dia basta o seu cuidado” (Mt 6,
25-34).

Quando estava fazendo um retiro
espiritual em Segodvia em outubro de
1932, Josemaria, jovem sacerdote,
recordou que o seu confessor lhe
tinha indicado que perguntasse a si
mesmo: “Que grau de perfeicdo Deus
me pede?”’[4]. D. Alvaro del Portillo
comenta este ponto dos
Apontamentos Intimos escrevendo
que “o grau de perfeicdo de primeira
classe, ou de segunda, ou de terceira”



ndo importa a Sdo Josemaria. “O que
ele quer é fazer em tudo a Vontade
do Senhor, para que o Senhor o leve
ao nivel de perfeicdo que deseja para
ele: e assim, ao deixar-se levar até
essa altura - seja qual for — o Padre
esta contente porque cumpre a
Vontade de Deus”[5].

Deus “nos salvou e nos chamou para
a santidade, ndo em atencao as
nossas obras, mas em virtude do seu
designio, da graca que desde a
eternidade nos destinou em Cristo
Jesus” (2 Tm 1, 9). A santidade é
participacdo na propria vida de Jesus
Cristo. Ao enxertar-nos na vida do
Filho de Deus que se encarnou para
nossa salvagdo, ndo sé chegamos a
uma perfeicdo moral, mas, ao mesmo
tempo, participamos do proprio ser
de Cristo. Trata-se de uma realidade
ontologica assombrosa que permite
que Jodo Paulo IT afirme: “Mediante a
graca recebida no batismo o homem
participa do eterno nascimento do



Filho do Pai, uma vez que se
converte em filho adotivo de Deus:
filho no Filho”[6].

2. 0O que é a santidade?

Bento XVI ensina que “a santidade se
mede pela estatura que Cristo
alcanca em nos, pelo grau como, com
a forca do Espirito Santo, modelamos
toda a nossa vida segundo a dele”[7].
Pode-se, portanto, considerar o
vocabulo “santidade” aplicando-o a
pessoa humana segundo trés
perspectivas. Por sua participacdo na
natureza divina, é santa desde o
batismo[8]; por seu atuar reto tem
uma santidade de vida ou vida moral
santa; a santidade, finalmente, pode-
se ver como uma meta, pois ninguém
€ santo nesta terra.

Quando o Senhor chamou os seus
discipulos a perfeicdo, ndo o fez de
modo vago ou simbdlico. A sua
palavra ndo pode ser suavizada.
Antes de dizer-lhes “Sede perfeitos”,



ensinou-lhes o amor aos inimigos:
“amai vossos inimigos, fazei bem aos
que vos odeiam, orai pelos que vos
perseguem. Desse modo sereis 0s
filhos de vosso Pai do céu, pois ele
faz nascer o sol tanto sobre os maus
como sobre os bons e faz chover
sobre os justos e sobre os

injustos” (Mt 5, 44-45). Estas palavras
nos fornecem muitas luzes. Assim,
por exemplo:

- a santidade pede certo heroismo no
cumprimento das virtudes: amar os
inimigos significa estar muito perto
de Deus, saber perdoar e desejar
redimir o mundo;

- a santidade é a plenitude da
caridade, que é a maior virtude; Sdo
Paulo a chama “a plenitude da

lei” (Rm 13, 10) e o vinculo da
perfeicdo (Col 3, 14). Por ‘vinculo’ Sdo
Paulo designa o que une, como 08
ligamentos do corpo, o fio de um
colar, ou uma corrente: o amor é o



vinculo divino que une os crentes e,
como diz o Catecismo, “o exercicio de
todas as virtudes é animado e
inspirado pela caridade”[9]. Sdo
Josemaria explica assim o que
significa a caridade: “Querer atingir
a santidade — apesar dos erros e das
misérias pessoais, que hdo de durar
enquanto vivermos - significa
esforcgar-se, com a graca de Deus, por
viver a caridade, plenitude da lei e
vinculo da perfeicdo. A caridade nao
é algo abstrato; significa entrega real
e total ao servico de Deus e de todos
os homens: desse Deus que nos fala
no siléncio da oracdo e no rumor do
mundo; desses homens cuja
existéncia se entrecruza com a
nossa”[10]. Sdo Josemaria
exclamava: “Que bem puseram os
primeiros cristdos em pratica esta
caridade ardente, que sobressaia
com excesso para la dos cumes da
simples solidariedade humana ou da
benignidade de carater! Amavam-se
entre si, doce e fortemente,



enraizados no Coracdo de Cristo. Um
escritor do século II, Tertuliano,
transmitiu-nos o comentario que 0s
pagdos faziam ao contemplarem,
comovidos, a conduta dos fiéis do seu
tempo, tdo cheia de atrativo
sobrenatural e humano: Vede como
se amam (Tertuliano, Apologeticus,
39: PL 1, 471), repetiam”[11];

- “para que sejais filhos de vosso Pai”,
diz Jesus Cristo segundo o texto de
Mateus que estamos comentando:
perfeicdo e filiacdo divina andam
juntas. Com efeito, a santidade nada
mais é do que a plenitude da filiacao
divina. Quanto mais cremos e
amamos, mais somos filhos de Deus
em Cristo;

A exigéncia de uma identificacdo
com Cristo requer conhecer a sua
vida: “Quando abrires o Santo
Evangelho, pensa que ndo s6 deves
saber, mas viver o que ali se narra:
obras e ditos de Cristo. Tudo, cada



ponto que se relata, foi registrado,
detalhe por detalhe, para que o
encarnes nas circunstancias
concretas da tua existéncia. - O
Senhor chamou-nos, a nds catolicos,
para que O seguissemos de perto; e,
nesse Texto Santo, encontras a Vida
de Jesus; mas, além disso, deves
encontrar a tua propria vida”[12];

- por isto, a santidade é inseparavel
da cruz, que é precisamente cumprir
a vontade de Deus por amor, e traz
consigo um sofrimento, sem que falte
a alegria.

Por outro lado, Jesus Cristo ensinou o
mandamento do amor. Sdo Jodo
escreve que “NG6s amamos, porque
Ele nos amou primeiro. Se alguém
diz: ‘Amo a Deus’, e aborrece seu
irmdo, é um mentiroso; pois quem
ndo ama seu irmao, a quem Vé, nao
pode amar a Deus, a quem ndo vé. E
recebemos dele este mandamento:
quem ama a Deus, que ame também



a seu irmao” (1 Jo 4, 19-21). Por isto, a
chamada universal a santidade é
também chamada ao apostolado. O
fundamento cristologico disso é
obvio: “Ndao se pode dissociar a vida
interior do apostolado, como ndo é
possivel separar em Cristo o seu ser
de Deus-Homem da sua fungao de
Redentor. O Verbo quis encarnar-se
para salvar os homens, para os fazer
uma so coisa com Ele”[13]. Santidade
e apostolado sdo duas faces da
mesma moeda. “Sinal evidente de
que procuras a santidade é — deixa-
me chama-lo assim - o ‘sadio
preconceito psicologico’ de pensar
habitualmente nos outros,
esquecendo-te de ti mesmo, para
aproxima-los de Deus”[14]. Com
efeito, o Catecismo da Igreja Catdlica
ensina que “a caridade garante e
purifica nossa capacidade humana
de amar. Leva-a a perfeicado
sobrenatural do amor divino”[15].

3. Dom de Deus e luta ascética



A santidade se constroi no tempo
mediante uma luta exigente. Sao
Paulo manifesta-o com alegria aos
filipenses, mediante a imagem do
prémio nas corridas no estadio: “Nao
pretendo dizer que ja alcancei (esta
meta) e que cheguei a perfeicdo. Nao.
Mas eu me empenho em conquista-
la, uma vez que também eu fui
conquistado por Jesus Cristo.
Consciente de ndo a ter ainda
conquistado, s6 procuro isto:
prescindindo do passado e atirando-
me ao que resta para frente, persigo
o0 alvo, rumo ao prémio celeste, ao
qual Deus nos chama, em Jesus
Cristo” (FI 3, 12-14). S@o Josemaria
insiste na tenacidade nessa luta até o
fim: “Alcanca-se a santidade com o
auxilio do Espirito Santo - que vem
morar em nossas almas -, mediante a
graca que nos é concedida nos
sacramentos, e com uma luta ascética
constante. Meu filho, ndo nos
iludamos: tu e eu - ndo me cansarei
de repeti-lo - teremos de combater



sempre, sempre, até o fim da nossa
vida. Assim amaremos a paz, e
daremos a paz, e receberemos o
prémio eterno”[16].

O Catecismo ensina que “O caminho
da perfeicdo passa pela cruz. Nao
existe santidade sem renuncia e sem
combate espiritual (cfr. 2 Tm 4). O
progresso espiritual envolve a ascese
e a mortificacdo que levam
gradualmente a viver na paz e no
gozo das bem-aventurancas: ‘Aquele
que vai subindo jamais cessa de
progredir de come¢o em comeco, por
comecos que nao tém fim. Aquele
que jamais cessa de desejar aquilo
que ja conhece’ (S. Gregorio de Nisa,
hom. In Cant. 8) ”[17].

A santidade é, portanto, a obra
conjunta da graca e da luta pessoal,
sabendo que a graca sempre precede,
acompanha e segue 0s nossos
esforcgos. Entende-se que Sao
Josemaria tenha incluido nas Preces



da Obra uma orag¢ao que provém da
liturgia latina; com efeito, a coleta da
Missa da Quinta Feira depois das
Cinzas no Missal de Paulo VI e que é
antiga (consta também no Missal de
Séo Pio V, e no Gregoriano), diz:
“Actiones nostras, quaesumus
Domine, aspirando praeveni et
adiuvando prosequere: ut cuncta
nostra operatio a te semper incipiat,
et per te coepta finiatur”: “Inspirai, 0
Deus, as nossas acoes e ajudai-nos a
realiza-las, para que em v4s comece e
termine tudo aquilo que fizermos”.

A prioridade deve ser dada a acdo de
Deus. Glosando as palavras “Opus
Dei”, o cardeal Joseph Ratzinger
sublinhava que Deus tinha atuado
através de Sdo Josemaria. Refletindo
entdo sobre a santidade, afirmava:

“Nesta perspectiva, compreende-se
melhor o que significa santidade e
vocacao universal a santidade.
Conhecendo um pouco a histdria dos



santos, sabendo que nos processos de
canonizacdo se procura a virtude
‘heroica’ podemos ter, quase
inevitavelmente, um conceito
equivocado da santidade porque
tendemos a pensar: ‘isto ndo é para
mim’; ‘eu ndo me sinto capaz de
praticar virtudes heroicas’; ‘é um
ideal alto demais para mim’. Nesse
caso a santidade estaria reservada
para alguns ‘grandes’ cujas imagens
vemos nos altares e que sdo muito
diferentes de nds, pecadores
normais. Essa seria uma ideia
totalmente equivocada da santidade,
uma concepcdo erronea que foi
corrigida — e isto me parece um
ponto central — precisamente por
Josemaria Escriva.

Virtude heroica ndo quer dizer que o
santo seja uma espécie de ‘ginasta’ da
santidade, que realiza exercicios
inexequiveis para as pessoas
normais. Quer dizer, pelo contrario,
que na vida de um homem revela-se



a presenca de Deus, e fica mais
patente tudo o que o homem néo
pode fazer por si mesmo. Talvez, no
fundo, se trate de uma questdo
terminoldgica, porque o adjetivo
‘heroico’ foi com frequéncia mal
interpretado. Virtude heroica ndo
significa que a pessoa faga coisas
grandes por si mesma, e sim que em
sua vida aparecem realidades que
ela néo fez, porque apenas ficou
disponivel para deixar Deus atuar.
Com outras palavras, ser santo ndo €
nada mais que falar com Deus como
um amigo fala com o amigo. E isto a
santidade.

Ser santo ndo significa ser superior
aos outros; o santo pode ser, pelo
contrario, muito débil e ter em sua
vida numerosos erros. A santidade €é
o contato profundo com Deus: fazer-
se amigo de Deus, deixar o Outro
atuar, o Unico que pode fazer de fato
que este mundo seja bom e feliz.
Quando Josemaria Escriva fala de



que todos nos, os homens, somos
chamados a ser santos, parece-me
que no fundo esta se referindo a sua
experiéncia pessoal, porque nunca
fez por si mesmo coisas incriveis,
mas limitou-se a deixar Deus atuar. E
por isso surgiu uma grande
renovacgao, uma forca de bem no
mundo, embora continuem presentes
todas as debilidades humanas.

Todos nds somos verdadeiramente
capazes, todos somos chamados a
abrir-nos a essa amizade com Deus, a
ndo largar suas maos, a ndo nos
cansarmos de voltar e retornar ao
Senhor falando com Ele como se fala
com um amigo, sabendo, com
certeza, que o Senhor € o verdadeiro
amigo de todos, também de todos
aqueles que ndo sdo capazes de fazer
por si mesmos coisas grandes”[18].

A santidade se alcanca com a ajuda
de Deus “e com uma luta ascética
constante”[19], ensinou sempre Sdo



Josemaria. Fala da “luta interior”[20]
para sublinhar que é uma luta contra
si mesmo: contra as tentacoes, contra
0 pecado; é ao mesmo tempo a luta
cheia de confianca de um filho de
Deus. Por isto, sempre se deve lutar
por amor: “Cumpres um plano de
vida exigente: madrugas, fazes
oracdo, frequentas os Sacramentos,
trabalhas ou estudas muito, és
sobrio, mortificas-te..., mas notas que
te falta alguma coisa! Leva ao teu
dialogo com Deus esta consideracdo:
uma vez que a santidade - a luta por
alcanca-la - é a plenitude da
caridade, tens que revisar o teu amor
a Deus e, por Ele, aos outros. Talvez
descubras entao, escondidos na tua
alma, grandes defeitos, contra os
quais nem sequer lutavas: ndo és
bom filho, bom irmao, bom
companheiro, bom amigo, bom
colega; e, como amas
desordenadamente a ‘tua santidade’,
és invejoso. ‘Sacrificas-te’ em muitos
detalhes ‘pessoais’: por isso estas



apegado ao teu eu, a tua pessoa e, no
fundo, ndo vives para Deus nem para
0s outros: sO para ti”[21].

Esta luta é, portanto, uma luta
positiva para ficar muito perto de
Deus, e para crescer em virtudes,
fazendo frutificar os talentos que Ele
nos deu. Sdo Josemaria convidava a
por a servigo dos outros as
faculdades que Deus nos concedeu, a
ajuda-los com todos 0s nossos
talentos: com o génio, com as
qualidades cientificas, literarias,
artisticas, esportivas. Dizia que, com
defeitos, que existirdo sempre,
devemos nos fazer santos.

Deus pode fazer-nos santos e conta,
paralelamente, com o tempo para
tudo, pois nos cabe exercer
livremente a nossa liberdade: Deus
quer que o amemos com plena
liberdade. Sdo Josemaria foi
chamado por Jodo Paulo II ‘o santo
do cotidiano’ porque proclamou a



chamada a santidade no meio do
mundo: para “Monsieur tout le
monde” [senhor todo mundo],
poderiamos dizer empregando essa
expressao francesa, ou outra: “les
gens de la rue”, as pessoas comuns.
Poderiamos acrescentar que o
fundador do Opus Dei convidou a
descobrir o sentido vocacional da
existéncia. Toda pessoa tem uma
vocacao, deve percorrer um caminho
que Deus esboc¢a contando com a sua
colaboracdo; cada um constroi a sua
vocacao, inclusive quando ndo tem
consciéncia desta realidade e ndo
assumiu um compromisso formal
neste sentido. Essa vocacdo €, ao
mesmo tempo, luz e forca para ir em
frente. Aquele que foi durante
decénios secretario de Jodo Paulo II
conta a respeito desse papa: “Um dia
eu 0 ouvi murmurar em voz baixa:
Opus Dei — donum Dei, que, em
polonés, se pode expressar com um
jogo de palavras: dany zadany, que
significa que ‘os dons sdo ao mesmo



tempo tarefas’[22]. Na verdade,
qualquer coisa que o batizado faz,
faz por Jesus Cristo nosso Senhor,
como diz a liturgia.

4. No meio do mundo

Sdo Josemaria escreveu sobre a
missdo sobrenatural do Opus Dei em
uma carta: “Viemos dizer, com a
humildade de quem se sabe pecador
e pouca coisa — homo peccator sum
[sou um homem pecador] (Lc 5, 8) -
mas com a fé de quem se deixa guiar
pela mao de Deus, que a santidade
ndo é coisa para privilegiados: que a
todos nos chama o Senhor, que de
todo espera amor: de todos, estejam
onde estiverem; de todos, qualquer
que seja o seu estado, a sua profissao
ou o seu oficio. Porque essa vida
corrente, normal, sem brilho, pode
ser meio de santidade: ndo é
necessario abandonar o proprio
estado no mundo para procurar a
Deus, se o Senhor ndo da a uma alma



a vocacao religiosa, ja que todos os
caminhos da terra podem ser ocasido
de um encontro com Cristo”[23].

Sdo Josemaria percebeu claramente
em sua alma essa chamada universal
a santidade e sua missdo de difundi-
la. Proclama que a perfeicdo pode ser
atingida no proéprio estado: a
radicalidade da vida cristd, total, sem
fissuras, até o heroismo. Nao se trata
de chegar a santidade em
circunstancias excepcionais, mas de
modo habitual e comum. Assim o
expressou o cardeal Joseph
Ratzinger, comentando, em 1993,
umas palavras de Sdo Josemaria
sobre os anos de vida oculta de Jesus
em Nazareé:

“Depreendems-se duas consequéncias
desta consideracdo da vida de Jesus,
do mistério profundo da realidade de
um Deus que ndo so se fez homem,
mas assumiu a condi¢do humana,
fazendo-se em tudo igual a nos,



exceto no pecado (cfr. Hb 4, 15).
Antes de qualquer coisa, a chamada
universal a santidade, para cuja
proclamacéo o beato Josemaria
contribuiu notavelmente, como
recordava Jodo Paulo IT em sua
solene homilia durante a Missa de
beatificagdo. Mas também, para dar
consisténcia a esta chamada, o
reconhecimento de que se chega a
santidade, sob a acdo do Espirito
Santo, através da vida cotidiana. A
santidade consiste no seguinte: em
viver a vida cotidiana com o olhar
fixo em Deus; em plasmar nossas
acoes a luz do Evangelho e do
espirito da fé. Toda uma
compreensao teoldgica do mundo e
da histdria deriva deste nucleo, como
testemunham de modo preciso e
incisivo, muitos textos do beato
Escriva.

Este nosso mundo, é bom porque saiu
bom das mdaos de Deus. Foi a ofensa
de Adado, o pecado da soberba



humana, que rompeu a divina
harmonia da Cria¢do. Mas Deus Pai,
quando chegou a plenitude dos
tempos enviou seu filho Unigénito,
que, por obra do Espirito Santo,
tomou carne em Maria sempre
Virgem para restabelecer a paz, para
que, redimindo o homem do pecado,
adoptionem filiorum reciperemus,
fossemos constituidos filhos de Deus,
capazes de participar da intimidade
divina; para que assim fosse
concedido a este homem novo, a esta
nova estirpe dos filhos de Deus, o
poder de libertar todo o universo da
desordem, restaurando em Cristo
todas as coisas, que por Ele foram
reconciliadas com Deus (cfr. Col 1,
20 ) — E Cristo que passa, n. 183.

Neste espléndido texto, as grandes
verdades da fé cristd (o amor infinito
de Deus Pai, a bondade original da
criacdo, a obra redentora de Cristo
Jesus, a filiacdo divina, a
identificacdo do cristao com Cristo)



sdo apresentadas com o fim de
illuminar a vida do cristdao e, mais em
particular, a vida do cristdo que vive
no meio do mundo, empenhado nas
multiplas ocupacdes seculares. As
perspectivas dogmaticas de fundo
projetam-se na existéncia concreta e
esta, por sua vez, leva a considerar
de novo, com uma preocupacao
inédita, a mensagem crista no seu
conjunto; deste modo, produz-se um
movimento em espiral que implica e
sustenta a reflexdo teologica”[24].

Para caminhar rumo a santidade,
ndo € necessaria outra consagracao a
nao ser a do batismo e a da
confirmacdo, como afirma Sdo
Josemaria: “Apostolo € o cristdo que
se sente enxertado em Cristo,
identificado com Cristo, pelo
Batismo; habilitado a lutar por Cristo,
pelo Crisma; chamado a servir a
Deus com a sua a¢do no mundo, pelo
sacerdocio comum dos fiéis, que lhe
confere uma certa participagao no



sacerdocio de Cristo - embora
essencialmente diferente daquela
que constitui o sacerddcio ministerial
- e 0 torna capaz de participar no
culto da Igreja e de ajudar os homens
a caminhar para Deus, mediante o
testemunho da palavra e do exemplo,
mediante a oracdo e a expiacdo”[25].
Com efeito, explica o fundador do
Opus Dei, “a especifica participacdo
do leigo na missdo da Igreja consiste
precisamente em santificar ab intra
[quer dizer: a partir de dentro] — de
maneira imediata e direta — as
realidades seculares, a ordem
temporal, o mundo”[26].

Os sacerdotes tém o sacerdocio
comum dos fiéis, e, além disso, o
sacerdocio ministerial: devem servir
seus irmaos na fé para ajuda-los a
corresponder a chamada a santidade
e ao apostolado, e o fazem
especialmente mediante a pregacao
da palavra de Deus e a celebracéo
dos sacramentos: em particular, a



Eucaristia, sacramento ao qual se
ordenam todos os outros, e que é “o
centro e a raiz da vida espiritual do
cristdo”[27]. Sdo Josemaria faz esta
pergunta retorica, ao pronunciar
uma homilia que chegou a ser
famosa: “O que sdo os sacramentos —
vestigios da Encarnacao do Verbo,
como afirmaram os antigos — sendo a
mais clara manifestacdo deste
caminho escolhido por Deus para nos
santificar e levar ao Céu? Nao veem
que cada sacramento é o amor de
Deus, com toda a sua forga criadora e
redentora, dando-se a nos atraveés de
meios materiais? O que € a Eucaristia
—ja iminente — sendo o Corpo e
Sangue adoraveis do nosso Redentor,
que se oferece a nos atraves da
humilde matéria deste mundo -
vinho e pdo -, através dos elementos
da natureza, cultivados pelo homem,
como o quis recordar o ultimo
Concilio Ecuménico?”[28]. A
Eucaristia nos leva a ter uma vida de
amor; o sacramento da Peniténcia, a



voltar ao amor divino que nos
purifica, nos perdoa, nos transforma.
Santidade e vida sacramental sdo
inseparaveis. Por isto o Concilio
Vaticano II, ao falar do Povo de Deus,
depois de enumerar os sete
sacramentos, conclui: “todos os fiéis,
de qualquer condicdo e estado,
fortalecidos por tantos e tdo
poderosos meios, sdo chamados por
Deus, cada um por seu caminho a
perfeicdo da santidade pela qual o
proprio Pai é perfeito”[29].

Sdo Josemaria pregou muitas vezes
sobre os primeiros cristdos comofiéis
comuns, casados e solteiros, que
procuravam a santidade em todas as
atividades da terra. “Se se quer
procurar um termo de comparacao, o
modo mais facil de entender o Opus
Dei é pensar na vida dos primeiros
cristdos. Eles viviam profundamente
a sua vocacao cristd; procuravam
seriamente a perfeicdo a que
estavam chamados pelo fato, simples



e sublime, do Batismo. Nao se
distinguiam exteriormente dos
outros cidadaos. Os socios do Opus
Dei sdo pessoas comuns;
desenvolvem um trabalho corrente;
vivem no meio do mundo de acordo
com o que sdo: cidadaos cristdos que
querem corresponder cabalmente as
exigéncias da sua fé”[30].

Na Carta a Diogneto, um pagao
desconhecido reflete com nobreza
sobre o que para muitos tinha sido
uma raca abominavel de
homens[31], ou pelo menos em sua
origem uma supersticdo oriental: o
cristianismo. O autor, por volta do
ano 150, descreve com retiddo o que
observa: “Os cristdos nao se
distinguem dos outros homens nem
por sua terra, nem por sua lingua ou
costumes. Com efeito, ndo moram em
cidades proprias, nem falam lingua
estranha, nem tém algum modo
especial de viver [... ]. Vivendo em
cidades gregas ou barbaras,



conforme a sorte de cada um, e
adaptando-se aos costumes do lugar
quanto a roupa, ao alimento e ao
resto, testemunham um modo de
vida social admiravel e, sem duvida,
paradoxal [... ]. Em poucas palavras,
assim como a alma esta no corpo,
assim os cristaos estdo no
mundo”[32].

Sdo Josemaria recorria com
frequéncia a esse testemunho. Para
ilustrar a grandeza da vocacdo crista,
quis citar em Amigos de Deus estas
outras linhas da Carta a Diogneto
sobre os primeiros cristaos: “Os
cristdos sdo para o mundo o que a
alma é para o corpo. Vivem no
mundo, mas ndo sdo mundanos,
como a alma esta no corpo, mas nao
é corporea. Habitam em todos os
povos, assim como a alma estd em
todas as partes do corpo. Atuam pela
sua vida interior sem se fazerem
notar, como a alma pela sua
esséncia...Vivem como peregrinos



entre coisas pereciveis, na esperanca
da incorruptibilidade dos céus, assim
como a alma imortal vive agora
numa tenda mortal. Multiplicam-se
de dia para dia no meio das
perseguicdes, assim como a alma se
embeleza mortificando-se... e ndo é
licito aos cristdos abandonarem a sua
missdo no mundo, como nao é
permitido a alma separar-se
voluntariamente do corpo”[33].

Hoje em dia ninguém se atreve a
negar diretamente a chamada
universal a santidade. Na pratica, no
entanto, muitos os cristdos deixam
para amanhd, ou para o fim da sua
vida, levar a sério a ideia de que
podem ser santos; e, ndo sdo poucas
as pessoas que, no fundo, ndo
acreditam que isto seja possivel. Sdo
Josemaria tinha consciéncia dessa
ignorancia pratica ou tedrica e
insistia em que todos deviam
conscientizar-se de que Deus 0s
queria santos na vida que cada um



tinha: “a santidade: quantas vezes
pronunciamos esta palavra como se
fosse um som vazio! Para muitos,
chega até a ser um ideal inacessivel,
um lugar comum da ascética, mas
ndo um fim concreto, uma realidade
viva. Nao pensavam assim o0s
primeiros cristdos, que usavam o
nome de santos para se chamarem
entre si, com toda a naturalidade e
com grande frequéncia: Todos os
santos vos saudam, saudai todos os
santos em Cristo Jesus”[34].

5. O conceito de santidade ao longo
da historia da Igreja

A historia da Igreja conheceu muitas
respostas a chamada evangélica a
santidade. Depois dos primeiros
cristaos, no século II, apareceram os
eremitas, que iam combater o diabo
no deserto. Santo Antdo do Deserto,
no Egito, voltou para viver entre os
homens e guid-los em sua vida
espiritual. O costume da vida em



comum se desenvolveu muito com 0s
mosteiros a partir do século IV. Sdo
Bento nasceu no final do século V:
escreveu para os monges de
Montecassino, uma ‘regra’ que
previa trés promessas a serem feitas
diante de todos: “estabilidade,
conversdo de seus costumes e
obediéncia”[35]. Hoje, quase todos 0s
monges do Ocidente se regem por
essa Regra, incluidas as mais de 20
congregacdes beneditinas atuais.

No século XIII nasceram as primeiras
ordens religiosas, com Sdo Francisco
de Assis e Santa Clara, e com Sao
Domingos de Guzman. O ideal da
vida cristd chegou assim a plasmar-
se na renuncia as coisas da terra, que
€ um dos elementos que definem o
estado religioso[36]. Os religiosos,
ensina o Concilio Vaticano II, “pela
profissao dos conselhos evangélicos
responderam ao chamamento divino
para que nao so estejam mortos para
0 pecado, mas, renunciando ao



mundo, vivam unicamente para
Deus”[37].

Essa entrega tem uma grande forca
de atracdo: “os religiosos, fiéis a sua
profissdo, abandonando todas as
coisas por Ele, sigam a Cristo como o
unico necessario”[38]. Gracas ao
testemunho dos religiosos, diz Sdo
Jodo Paulo II, “o olhar dos fiéis é
atraido para o mistério do Reino de
Deus que ja atua na historia, mas
espera sua plena realizacdo no
Céu”[39]. Quanto bem fizeram e
continuam fazendo, ndo sem uma
maravilhosa Providéncia de Deus,
tantos religiosos e religiosas no
mundo inteiro! Junto a uma obra de
evangelizacdo autenticamente
desinteressada e muitas vezes até o
martirio, muitas Ordens,
Congregacoes religiosas e outras
realidades da vida religiosa fizeram
enormes avancos na cultura, por
exemplo, na arte, na educacgo e nas
ciéncias[40], sem mencionar o



atendimento dos pobres e doentes:
na Europa, até algumas décadas
atras, muitas religiosas cuidavam dos
doentes e idosos nos hospitais, e em
alguns lugares sua diminuicdo em
numero se faz notar cruelmente. As
necessidades da evangelizacao
originaram no século XVI, clérigos
regulares, por exemplo, Santo Inacio
de Loyola. Com a sua Introdugdo a
vida devota (1609), Sdo Francisco de
Sales ensina a devoc¢do aos que nao
vivem afastados do mundo.

Mas foi especialmente no século XX
que ocorreu um processo de
aproximacao entre os religiosos,
chegando em alguns casos a adquirir
uma aparéncia similar a dos
seculares, por sua forma de vestir-se
e por trabalhar em tarefas seculares.
No entanto, seu estado continua
sendo diferente do dos fiéis comuns.
Por outro lado, desde 1947 existem
também os institutos seculares.



O que nos interessa ressaltar é que os
religiosos, com a sua diferenca e
afastamento, de uma forma ou outra
do mundo (realidades compativeis
com tantas atividades que realizam
no mundo para o bem da Igreja e da
sociedade) cumprem, pela
especificidade do seu estado, uma
santa e fecunda acdo na Igreja: como
diz a Constituicdo Dogmatica Lumen
Gentium, “os religiosos, por seu
estado, ddo um preclaro e eximio
testemunho de que o mundo nao
pode ser transfigurado nem
oferecido a Deus sem o espirito das
bem aventurancas”[41]. Sdo
Josemaria costumava contar como a
tomada de consciéncia de que tinha
que ser generoso com Deus estava
unida ao fato de ter percebido o
sacrificio de um carmelita que estava
andando descalco na neve[42].
Levou, além disso, muitas pessoas a
abracarem a vida religiosa e teve
muitos amigos religiosos[43], ja
desde os anos trinta[44], entre eles



alguns fundadores de novas
instituicdes ou realidade
eclesiais[45], sem contar com o
dialogo que teve oportunidade de
manter com muitos[46].

Com a sabedoria de Gamaliel (cfr. At
5, 34-39), Sao Josemaria dizia: “Nunca
mexerei um dedo para apagar uma
luz que se acenda em honra de
Cristo: ndo é minha missdo. Se o
azeite que arde ndo é bom, apagar-
se-a por si mesma”[47]. Conserva-se
um manuscrito dele com as seguintes
palavras: “Uma grande missdo nossa
é fazer amar os religiosos”[48].
Plenamente fiel a esta afirmacao,
Dom Javier Echevarria, em sua carta
pastoral por ocasido do “Ano da fé”
convocado por Bento XVI, exalta o
papel da familia para “que brotem
vocacoes de entrega a Deus no
sacerdocio e nas variadissimas
realidades eclesiais, tanto no ambito
secular como na vida
consagrada”[49]. Como ndo poderia



ser de outro modo, a chamada
universal a santidade desperta, entre
outras, vocacgdes para a vida religiosa
que, por sua vez, contribuem para
difundir cada vez mais essa
chamada. A vida religiosa é também
promovida por numerosos
“movimentos”[50] e novas
comunidades muito variadas, de
cujas contribui¢cdes ndo é necessaria
ocupar-se aqui. Por outro lado, este
ndo é lugar para descrever a
ampliacdo do conceito de “religioso”
para o de “vida consagrada”, numa
rica diversidade que alguns autores
consideram continuar movendo-se
em torno da nocao de “religioso”[51].

E fato, no entanto, que a
proclamacdo da chamada universal a
santidade nem sempre foi afirmada
claramente, e que teve uma historia
paradoxal como observa José Luis
[lanes: “durante longo tempo, seu
reconhecimento coexistiu com o seu
obscurecimento”[52]. Alguns autores



ndo tiram todas as consequéncias da
chamada universal a santidade, e
inclusive apresentam o estado dos
religiosos como mais elevado. Fala-se
de ‘estado de perfeicdo’ ou de ‘estado
de conselhos’, referindo-se as
virtudes de castidade, pobreza e
obediéncia ou, melhor dito, a um
determinado modo de praticar essas
virtudes, plenamente legitimo, mas
que ndo é o unico valido com relacao
a plenitude do ideal cristdo. A
verdade é que seria obviamente um
erro — algo oposto ao que foi
proclamado pelo Vaticano II -
considerar que a radicalidade da
vida cristd s se vive nas Ordens e
Congregacoes religiosas[53].

Esse ambiente de certo
obscurecimento da chamada a
santidade explica este ponto de
Caminho: “Tens obrigacdo de
santificar-te. - Tu também. - Alguém
pensa, por acaso, que € tarefa
exclusiva de sacerdotes e religiosos?



A todos, sem excecdo, disse o Senhor:
‘Sede perfeitos, como meu Pai
Celestial é perfeito’”’[54]. Na historia
da Igreja, avocacgdo dos religiosos
conheceu formas diversas sucessivas,
desenvolvendo uma capacidade de
crescimento e adaptacdo que
manifesta a sua riqueza. Mas deve
ficar claro que a Obra ndo é um elo
dessa cadeia, pois nasce desde o
principio com um espirito
essencialmente secular, reflexo
essencial da presenca “natural” no
mundo. Seu antecedente, como Sao
Josemaria enfatizou muitas vezes, é
la vida simples dos primeiros
cristaos. os seus tragos essenciais sdo
a santificacdo no meio do mundo, no
trabalho, na familia, em todas as
atividades temporais nobres, com
uma plena unidade de vida entre o
que € cristdo e o que é humano e
uma plena secularidade, atitude
espiritual que, como diz José Luis
[llanes, afirma ao mesmo tempo a
consisténcia e o valor das coisas



temporais nascidas da Criacdo e a
abertura do mundo a
transcendéncia[55].

Desde 1928 o Opus Dei veio recordar
a todos os cristdos a chamada
universal a santidade no meio do
mundo; por isso Sdo Josemaria
gostava de dizer: “abriram-se 0s
caminhos divinos na terra”[56]. A
doutrina que proclamoujfoi
confirmada pelo Concilio Vaticano II
(1965), como recordava Sao Joao
Paulo II, dirigindo-se a fiéis do Opus
Dei durante uma homilia em
Castelgandolfo: “A vossa instituicdo
tem como fim a santificacdo da vida
permanecendo no mundo, no lugar
de trabalho e na profissdo: viver o
Evangelho no mundo, mas imersos
no mundo para transforma-lo e
redimi-lo com o proprio amor a
Cristo! Verdadeiramente o vosso é
um grande ideal, que desde os inicios
antecipou aquela teologia dos Leigos,
que havia de caracterizar mais tarde



a Igreja do Concilio e do pos-Concilio
[... ]: viverem unidos a Deus, no
mundo, em qualquer situacao,
procurando melhorar-se a si proprios
com a ajuda da graca e fazendo
conhecer Jesus Cristo através do
testemunho da vida. E que ha de
mais belo e mais entusiasmante do
que este ideal? V0s, inseridos e
amalgamados nesta humanidade
alegre e sofredora, quereis ama-la,
ilumina-la, salva-la”[57].

Guillaume Derville

texto original publicado em
www.collationes.org

Bibliografia

ERNST BURKHART - JAVIER LOPEZ,
Vida cotidiana y santidad en la

ensefianza de san Josemaria, vol. 1,
Rialp, Madri 2010, 198-239.

JOSE LUIS LLANES, Tratado de
Teologia espiritual, Eunsa, Pamplona


https://www.collationes.org

2007, cap. VI Vida Cristiana y llamada
a la santidad, 127-153.

PEDRO RODRIGUEZ, Opus Dei:
estructuray mision. Su realidade
eclesiologica, Cristiandad, Madri
2011, cap. III El Opus Dei en la Iglesia:
de la vida a la mision, 59-84.

[1] Esta recordacdo de Mons. PEDRO
RODRIGUEZ é corroborada por Notas
de una meditacion, 8 de fevereiro de
1959, em Arquivo Geral da Prelazia,
biblioteca, PO6, II p. 669.

[2] CONCILIO VATICANO II, Const.
dogm. Lumen gentium; n. 40; cfr. nn.
39 e 41; Const. Gaudium et spes, nn.
35, 38, 48 etc. Lembramos que LG
data de 21 de novembro de 1964.

[3] SAO JOSEMARIA, Amigos de Deus,
n. 7.



[4] SAO JOSEMARIA, Apontamentos
Intimos, n°1692 (10 de outubro de
1932), citado por PEDRO RODRIGUEZ
em Caminho, Edicdo comentada,
Quadrante 2016, comentario ao
ponto 754, nota 7 p. 747.

[5] ALVARO DEL PORTILLO, em
Ibidem.

[6] JOAO PAULO II, Homilia, Norcia,
23 de margo de 1980.

[7] BENTO XVI, Audiéncia, 13 de abril
de 2011.

[8] Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. dogm. Lumen gentium, n. 40.

[9] CATECISMO DA IGREJA
CATOLICA, n. 1827.

[10] SAO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
62; cfr. Conversaciones, ed.critico-
histérica preparada por JOSE LUIS
ILLANES e ALFREDO MENDIZ, Rialp,
Madri 2012.



[11] SAO JOSEMARIA, Amigos de
Deus, n. 225.

[12] SAO JOSEMARIA, Forja, n. 754.

[13] SAO JOSEMARIA, E Cristo que
passa, 122.

[14] SAO JOSEMARIA, Forja, n. 861.

[15] CATECISMO DA IGREJA
CATOLICA, n. 1827.

[16] SAO JOSEMARIA, Forja, n. 429.

[17] CATECISMO DA IGREJA
CATOLICA, n. 2015.

[18] JOSEPH RATZINGER, Deixar Deus
trabalhar, artigo publicado em
L’Osservatore Romano, por ocasido
da canonizacao de Josemaria Escriva,
6 de outubro de 2002.

[19] SAO JOSEMARIA, Forja, n. 429.

[20] Cfr. SAO JOSEMARIA, Caminho,
cap.Luta interior, nn. 707-733; E


https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/
https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/
https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/
https://opusdei.org/pt-br/article/deixar-deus-trabalhar/

Cristo que passa, HomiliaA luta
interior, nn. 73-82.

[21] SAO JOSEMARIA, Sulco, n. 739.

[22] Cardeal STANISLAW DZIWISZ,
Dono e compito, em Pontificia
Universita della Santa Croce. Dono e
compito: 25 anni di attivita, Silvana
Editoriale, Mildao 2010, 94.

[23] SAO JOSEMARIA, Carta
24/03/1930, 2, cit en ANDRES
VAZQUEZ DE PRADA, O fundador do
Opus Dei, I Sefior, que eu vejal,
Quadrante, Sao Paulo 2004, 276.

[24]JOSEPH RATZINGER, Mensagem
na abertura do Simposio “Santidade e
Mundo", sobre o fundador do Opus
Dei. Simposio Teoldgico organizado
pela Faculdade de Teologia do Ateneo
Romano da Santa Cruz (hoje
Pontificia Universidade da Santa
Cruz), de 12 a 14 de outubro de 1993.


https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-card-ratzinger-na-abertura-do-simposio-santidade-e-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-card-ratzinger-na-abertura-do-simposio-santidade-e-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-card-ratzinger-na-abertura-do-simposio-santidade-e-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-card-ratzinger-na-abertura-do-simposio-santidade-e-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-card-ratzinger-na-abertura-do-simposio-santidade-e-mundo/
https://opusdei.org/pt-br/article/mensagem-do-card-ratzinger-na-abertura-do-simposio-santidade-e-mundo/

[25] SAO JOSEMARIA, E Cristo que
passa, n. 120.

[26] SAO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
9.

[27] SAO JOSEMARIA, E Cristo que
passa, n. 87. O Decreto
Presbyterorum Ordinis emprega essa
expressdo no n. 14, embora,
obviamente, esse documento seja
aplicado aqui aos sacerdotes.

[28] SAO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
115.

[29] CONCILIO VATICANO II,
Const.dogm. Lumem gentium, n. 11.

[30] SAO JOSEMARIA, Entrevistas, n.
24; cfr. Conversaciones ed. critico-
histérica preparado por JOSE LUIS
ILLANES e ALFREDO MENDIZ, Rialp,
Madri 2012.

[31] Cfr. TACITO, Annales, 15, 44.



[32] Epistola ad Diognetum, V, em
Padres apologistas, Paulus, Sdo
Paulo, 1997.

[33] Epistola ad Diognetum, VI, tal
como a cita SAO JOSEMARIA em
Amigos de Deus, n. 63.

[34] SAO JOSEMARIA, E Cristo que
passa, Quadrante, Sdo Paulo 1975, n.
96.

[35] SAO BENTO, Regra dos monges,
58, 17, trad. Traducdo e Notas de
Dom Jodo Evangelista Enout, OSB, do
Mosteiro de Sao Bento do Rio de
Janeiro.

[36] Assim, por exemplo, 0s trés
votos de castidade, pobreza e
obediéncia, que muitos religiosos
fazem, manifestam um espirito de
renuncia a concupiscéncia da carne,
as riquezas e a propria vontade.

[37] CONCILIO VATICANO II, Decre.
Perfectae caritatis, n. 5.



[38] IBIDEM.

[39] JOAO PAULO II, Exh. Ap. PGs-
sinodal Vita consecrata, 25 de margo
de 1996, n. 1.

[40] Cfr. por exemplo BENTO XVI,
Discurso, Encontro com o mundo da
Cultura no College des Bernardins,
Paris, 12 de setembro de 2008: “A
base da cultura da Europa, a busca
de Deus e a disponibilidade para
escuta-lo, continua sendo ainda hoje
o fundamento de toda verdadeira
cultura”.

[41] CONCILIO VATICANO II, Const.
Dogm. Lumen Gentium, n. 31.

[42] Cfr. ANDRES VAZQUEZ DE
PRADA, O fundador do Opus Dei, I.
Senhor, que eu veja!, Quadrante, Sdo
Paulo 2004, 89.

[43] Cfr. os testemunhos assinados
por religiosos e religiosas em
Testimonios sobre el fundador del



Opus Dei, Rialp, Madri 1994, 447 p.
Cfr. também JOSE CARLOS MARTIN
DE LA HOZ, Un amigo de San
Josemaria: José Lopez Ortiz, OSA,
bispo e historiador, em “Studia et
Documenta” 6 (2012) 67-90; ALDO
CAPUCCI, San Josemaria e il beato
Ildefonso Schuster(1948-1954), em
”Studia et Documenta” 4 (2010)
215-254.

[44] Cfr. por ex. JOSE LUIS
GONZALEZ GULLON, Josemaria
Escriva de Balaguer en los afios
treinta: los sacerdotes amigos, em
“Studia et Documenta” 3 (2009)
41-106.

[45] Cfr. por exemplo Testimonios
sobre el fundador del Opus Dei, Rialp,
Madri 1994: Testemunhos de: BEATO
JOSE MARIA GARCIA LAHIGUERA
(1903 — 1989), Arcebispo, fundador
das Oblatas de Cristo Sacerdote
(Congregacdo aprovada em 1950).
Outras realidades eclesiais por ex.


https://www.isje.org/setd/2012/Martin-SetD-6-2012.pdf
https://www.isje.org/setd/2012/Martin-SetD-6-2012.pdf
https://www.isje.org/setd/2012/Martin-SetD-6-2012.pdf
https://www.isje.org/setd/2012/Martin-SetD-6-2012.pdf
https://www.isje.org/setd/2012/Martin-SetD-6-2012.pdf
https://www.isje.org/setd/2012/Martin-SetD-6-2012.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-8.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-8.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-8.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-8.pdf
https://www.isje.org/setd2009/SetD-2009-04.pdf
https://www.isje.org/setd2009/SetD-2009-04.pdf
https://www.isje.org/setd2009/SetD-2009-04.pdf
https://www.isje.org/setd2009/SetD-2009-04.pdf
https://www.isje.org/setd2009/SetD-2009-04.pdf
https://www.isje.org/setd2009/SetD-2009-04.pdf

Mons. JUAN HERVAS BENET (1905 -
1982), com o apoio do qual nasceram
0s Cursilhos da Cristandade (1949):
“aquele homem de Deus [Sd0
Josemaria] influiu para alentar um
empreendimento que ndo era dele e
derramou caridade e compreensao
sobre o método de espiritualidade e
de apostolado laical que ia por
caminhos diferentes do dele” (p.
202); vide a esse respeito FRANCISCA
COLOMER, La Relacion Personal
entre San Josemaria Escrivad de
Balaguer y Mons. Juan Hervds a
través de sus cartas, em “Studia et
Documenta” 4 (2010) 185-213. O
Padre Joseph-Marie Perrin me
contou pessoalmente como o
ajudaram, para sua fundacao, Mons.
Escriva e dom Alvaro del Portillo.

[46] Por exemplo, s6 durante o
Concilio Vaticano II, cfr. CARLO
PIOPPI, Alcuni incontri di San
Josemaria com personalita
ecclesiastiche durante gli anni del


https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-7.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-7.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-7.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-7.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-7.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-7.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-7.pdf
https://www.isje.org/setd/2010/SetD%204-2010-7.pdf
https://www.isje.org/setd/2011/Pioppi-SetD-5-2011.pdf
https://www.isje.org/setd/2011/Pioppi-SetD-5-2011.pdf
https://www.isje.org/setd/2011/Pioppi-SetD-5-2011.pdf

Concilio Vaticano II, em “Studia et
Documenta” 5 (2011) 165-228.

[47] SAO JOSEMARIA, cit., em
ALVARO DEL PORTILLO, Entrevista
sobre o Fundador do Opus Dei,
realizada por CESARE CAVALLER],
Quadrante, Sdo Paulo 1993, cap. 5.

[48] SAO JOSEMARIA, Auto6grafo, fac-
simile publicado pela Postulacado
Geral do Opus Dei, O beato Josemaria
Escrivd, fundador do Opus Dei, Roma
1992, p.117. Trata-se do livreto que
acompanhou a beatificacéo. E bonito
ver que o milagre aprovado para a
beatificacdo foi a cura de um tumor
de uma carmelita, Sor Concepcion
Bullon Rubio; o Cardeal Edouard
Gagnon, sulpiciano apresentou os
fatos (1990-1991), sendo Relator da
Causa o P. Ambrogio Eszer,
dominicano.

[49] JAVIER ECHEVARRIA, Carta
pastoral por ocasido do “Ano da fé”,
29 de setembro de 2012, n.25.


https://www.isje.org/setd/2011/Pioppi-SetD-5-2011.pdf
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-sobre-o-ano-da-fe/

Mons.Javier Echevarria volta a isto
em sua intervencao durante o Sinodo
dos Bispos sobre a Nova
evangelizacdo em 2012: cfr. Synodus
Episcoporum, Boletim 12, 12 de
outubro de 2012, 2-3: “desse
ministério [0 confessiondrio]
florescerdo vocacgdes para o
semindrio e a vida religiosa e
vocacOes de bons pais e mies de
familia”.

[50] Cfr. JOSE LUIS GUTIERREZ
GOMEZ, La Prelatura del Opus Deiy
los movimientos eclesiales. Aspectos
eclesiologicos y canonicos, em
www.collationes.org/de-documenta-
theologica/iure-c...

[51] Cfr. CARLOS JOSE ERRAZURIZ,
Corso fundamentale sul diritto nella
Chiesa, vol.I, Giuffre, Mildo 2009, pp.
261-275.

[52] JOSE LUIS LLANES, Tratado de
Teologia espiritual, Eunsa, Pamplona
2007, 138.


https://www.collationes.org/de-documenta-theologica/iure-canonico/item/436
https://www.collationes.org/de-documenta-theologica/iure-canonico/item/436

[53] E um dos inconvenientes do
livro Estados de vida do cristdo de
Hans Urs von Balthasar. Em
Riflessioni su um’ opera di Hans Urs
von Balthasar (“Annales theologici”
21 (2007) 61-100), Paul O’Callaghan
destaca alguns aspectos de uma
reflexdo que mostram os limites de
fundamentacdo teologica de
Balthasar: concernem o inicio da
humanidade, a identidade de Cristo e
de seus primeiros discipulos, a
qualidade paradigmatica da vida
religiosa, o significado da obediéncia
e do celibato sacerdotal.

[54] SAO JOSEMARIA, Caminho, 291.
Referéncias anteriores em PEDRO
RODRIGUEZ em Caminho, Edigio
comentada, Quadrante, Sao Paulo
2016, comentario ao ponto 291.

[55] Cfr. JOSE LUIS ILLANES,
“Secularidad”, em CESAR I[ZQUIERDO
- JUTTA BURGGRAF - FELIX M?
AROCENA (eds.), Diccionario de



Teologia, Eunsa, Pamplona 2006, pp.
926-932.

[56] SAO JOSEMARIA, E Cristo que
passa, Quadrante, Sdo Paulo, 1975,
21.

[57] JOAO PAULO II, Homilia,
Castelgandolfo, 19 de agosto de 1979.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/o-que-
significa-a-chamada-universal-a-
santidade/ (17/01/2026)


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/1979/documents/hf_jp-ii_hom_19790819_opus-dei.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/homilies/1979/documents/hf_jp-ii_hom_19790819_opus-dei.html
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-significa-a-chamada-universal-a-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-significa-a-chamada-universal-a-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-significa-a-chamada-universal-a-santidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-significa-a-chamada-universal-a-santidade/

	O que significa a “Chamada universal à santidade”?

