
opusdei.org

“O que se entende
por ‘ajudar a
morrer’ é matar por
compaixão”

Luís de Moya, sacerdote
tetraplégico, trabalha como
capelão na Universidade de
Navarra. Extraído da entrevista
realizada por Rosa Maria Jane e
publicada em "“Cataluña
Cristiana”" .

15/11/2005

Luís de Moya, sacerdote, sofreu em
1991 um acidente de trânsito que o



deixou tetraplégico. À pergunta:
“Como a sua vida mudou pelo fato de
ser tetraplégico?”, responde:
“Somente de modo acidental.
Considero-me a mesma pessoa: para
resumir, o mesmo sacerdote de Jesus
Cristo de antes do acidente. Foi um
dos primeiros convencimentos que
tive ao recobrar a consciência depois
do golpe. A minha vida mudou, como
é evidente, no modo material de
desenvolver-me. Agora faço tudo
com a ajuda de outros e apoiando-me
em meios técnicos. Mas continuo
sendo eu. Minha vida tem o mesmo
sentido, idêntico destino”.

A partir dos 38 anos, sua vida
mudou, mas somente de modo
acidental, como nos explica. Luís de
Moya se encarrega de diferentes
capelanias na Universidade de
Navarra, dentro das limitações de
seu estado. Sua atitude vital e seu
testemunho contrastam com a visão
apresentada por Alejandro



Amenábar em seu filme ‘Mar
adentro’, que traz a história de
Ramón Sampedro e que diante da
dor humana oferece como única
resposta terminar com a vida de
quem padece.

O filme ‘Mar adentro’ forma parte
de uma campanha para
sensibilizar a opinião pública
sobre a “necessidade” de legalizar
a eutanásia?

Não sou eu quem deve emitir um
juízo nesse sentido. Parece, porém,
bastante claro que, de fato, o filme,
segundo o que me contaram e pelo
que li, transmite uma visão favorável
da eutanásia que o protagonista da
fita solicita. Dizem que os “bons” do
filme – os razoáveis, os inteligentes e,
em suma, todas as personagens
pensadas para cair bem ao
espectador – são partidários da
eutanásia.



Não se pode dizer o mesmo dos que
não estão dispostos a matá-lo por
compaixão. Segundo parece, estes
são ou pobres ignorantes que não
raciocinam ou arrogantes sem
fundamento ou ridiculamente
teimosos, segundo os casos. Neste
sentido, com efeito, pode sensibilizar
a opinião pública a favor da
necessidade de legalizar essa prática.
Mas com atores, quem sabe, pode-se
fazer o que se quer.

O senhor conheceu Ramón
Sampedro?

Nunca estive diante dele. Escrevi-lhe
em diversas ocasiões, nos
encontramos em algum programa de
rádio e, creio também, de televisão.
Conversei com ele várias vezes por
telefone. Precisamente, na última
dessas conversas telefônicas – eu
estava em Santiago de Compostela –
marcamos um encontro em sua casa
para aquela manhã. No fim, o



encontro não aconteceu. Nem sequer
saí do furgão, nem trocamos palavra
alguma porque sua casa era
inacessível para mim. Isto aconteceu
uns seis meses antes da sua morte.

O que lhe anima a viver e dá
sentido à sua vida não era válido
para Ramón Sampedro?

Considero que sim. Ele, porém,
negou-se de modo expresso a manter
correspondência comigo nesse
sentido. Visto que ambos estávamos
firmemente persuadidos de nossas
convicções, não havia sentido algum
para o diálogo. Assim me escreveu,
de modo taxativo, na única, longa
(vinte e quatro pequenas folhas com
a boca) e definitiva carta que recebi
dele.

Caso a eutanásia seja legalizada
em nosso país, o que poderá
acontecer?



Imagino que acontecerá mais ou
menos como em outros países,
acrescentando a isso o ímpeto
apaixonado característico do povo
espanhol. Também aqui serão
abertos “centros especializados”;
haverá uma economia nas
aposentadorias; e veremos o “êxodo”
de gente mais velha e doentes
crônicos em direção a outros países,
se tiverem condição financeira para
tal; produzir-se-á uma crise de
gerações (os mais velhos sentir-se-ão
culpados) a partir do momento em
que a morte antecipada daqueles que
são uma carga seja considerada
prática normal; por fim, pelo menos
um terço dos que adotarem esta
prática fa-lo-ão sem o consentimento
do paciente, por mais rigoroso que
seja o controle.

A aquiescência social desta prática
produzirá pessoas essencialmente
egoístas que atuarão com rigor,
procurando agir dentro da legalidade



para não incorrerem em delito.
Liberados finalmente da
generosidade gratuita de atuar por
amor, passarão a agir sob o impulso
do medo.

Por que há mis interesse em ajudar
a morrer do que em ajudar a
viver?

Atrevo-me a dizer simplesmente,
porque é mais fácil. É menos custoso,
desde todos os pontos de vista. Um
vez superada a barreira dos
sentimentos, acabar rapidamente
com a própria dor e com a alheia
causa menos problemas do que
ajudar o enfermo a morrer
dignamente. Na realidade, para ser
preciso, o que hoje se entende por
ajudar a morrer é, simplesmente,
matar o paciente por compaixão.
Ajudar a morrer, no sentido genuíno
da palavra, supõe colocar todos os
meios para que o paciente possa ter
uma boa morte de acordo com a sua



situação e com a sua dignidade de
pessoa. Por conseguinte, não se pode
acelerar a morte ou antecipar o seu
momento.

Ajudar a um enfermo terminal supõe
dedicação de tempo, de cuidados
muitas vezes pequenos e simples
mas imprescindíveis, a
administração – conforme o caso –
dos sedativos necessários para a dor,
e muitas vezes, o simples
acompanhamento que faz com que a
pessoa se sinta verdadeiramente
digna de atenção: valorizada com tal,
querida.

Qual o valor da dor e do
sofrimento?

É preciso que se diga que, na doença,
o sofrimento tem sido muito
mitificado. Cada vez avança-se mais
no tratamento da dor e as “Unidades
da Dor” são mais frequentes nos
hospitais. Um bom sedativo consegue
acalmar a dor. Em último caso



sempre se pode sedar um paciente se
não se consegue atenuar a sua dor de
alguma maneira. Entretanto, muito
poucas vezes se torna necessário. De
fato, os partidários da eutanásia
recorrem poucas vezes ao argumento
de “dores insuportáveis” como uma
justificativa para provocar
intencionalmente a morte.

Todos temos a experiência que amar
de verdade custa. Em certo sentido
supõe sempre uma certa dor, se não
estivermos falando do amor
superficial e inconsistente de uma
novela cor de rosa. Não em vão se diz
que “a dor é a pedra de toque do
amor” ou que “a condição do homem
é tal que não consegue manifestar o
seu amor senão em categorias de
sofrimento”. Definitivamente, eu
amo algo na medida em que estou
disposto a sofrer por isso. A dor
suportada serenamente no momento
da morte, ainda que deva ser
minorada com fármacos e apoio



humano, pode ser uma manifestação
de reconhecimento da própria
condição de criatura. Todo ser
humano, sem saber como e sem
iniciativa nenhuma, sente-se vivo de
modo pessoal, e não se outorga a
faculdade de abandonar esta vida
por iniciativa própria sem fazer uma
violência à realidade das coisas.

Para um cristão, filho de Deus, o
sofrimento chega a alcançar um
valor de corredenção. O cristão, em
palavras de São Paulo, em união com
o sacrifício de Cristo na Cruz,
disposto a sofrer em diversas
circunstâncias de sua vida, caso seja
necessário, chega a ser outro Cristo.

Rosa Maria Jane // “Cataluña
Cristiana.”



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/o-que-se-
entende-por-ajudar-a-morrer-e-matar-

por-compaixao/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-se-entende-por-ajudar-a-morrer-e-matar-por-compaixao/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-se-entende-por-ajudar-a-morrer-e-matar-por-compaixao/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-se-entende-por-ajudar-a-morrer-e-matar-por-compaixao/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-se-entende-por-ajudar-a-morrer-e-matar-por-compaixao/

	“O que se entende por ‘ajudar a morrer’ é matar por compaixão”

